
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 29 (1977)

Heft: 4

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arbeit von Erwin Leiser über «Die Welt des Fernando Botero», des wohl grössten
lebenden Malers von Lateinamerika. Der Filmschaffende und der Künstler spielen
hier zusammen. Dadurch wird der Zuschauer mit dem Menschen vertraut, und von
hier aus gewinnt er einen Zugang zum Werk, das zwar äusserlich problemlos
erscheint, jedoch bei näherer Betrachtung immer neue Aspekte gewinnt, zu einer
immer differenzierteren Aussage wird. Vor allem kommt seine politische Komponente

stets deutlicher zum Ausdruck. Erwin Leiser versteht es, feinfühlig und offen zu
porträtieren, was allerdings auch ihm fehlt, ist eine vor dem Gemälde verharrende,
auf Pinselbewegungen verzichtende Kamera.
Vier Minuten lang bringt der Berner Kunstmacher Herbert Distel den Berner Eisen-
plastiker Jimmy Fred Schneider ins Bild und unterlegt ihm einen Burroughs-Text.
Das Resultat ist eine reizvolle Film-Miniatur von erstaunlicher Intensität. Aus der
einfachen, konsequent durchgehaltenen Anlage entwickelt sich eine spannungsvolle

Zone zwischen Bild und Ton : Auflösung von Identität und Identifikation
Fred Zaugg

FILMKRITIK
Todo modo (Todo modo oder Das Spiel um die Macht)
Italien 1976. Regie: Elio Petri (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 77/43)

Der Titel nimmt, so erfährt man im Laufe des Films, auf ein Wort des Ignatius von
Loyola Bezug, und gleich in der Einleitung ist von den geistlichen Übungen die
Rede, die der Ordensgründer der Gesellschaft Jesu empfohlen habe und die sich als
ein Instrument der Ideologisierung und Disziplinierung, letztlich der Machtausübung
auch heute noch bewährten. Elio Petri, der bislang schon in — anfangs wenig
beachteten, später ziemlich erfolgreichen - Auseinandersetzungen mit den
politischen Verhältnissen Italiens Härten nicht gescheut hat, setzt die Denunziation
diesmal an den Anfang des Films. Das ist durchaus symptomatisch, denn was
nachfolgt, ist keine Entwicklung von Thesen aus einer exakt beobachteten Realität,
sondern die Interpretation dieser Realität unter dem Gesichtswinkel einer vorgegebenen

These. Petri hat, mit anderen Worten, eine Entwicklung durchlaufen, die an
diejenige seines Landsmannes Marco Ferreri gemahnt. Er steigert sich in einen
rechten Furor angesichts des Beharrungsvermögens - so mag man wenigstens zu
seinen Gunsten annehmen -, welches die gegebenen Machtverhältnisse in Italien
gegenüber allen Attacken und Krisen an den Tag legen.
Was der Film schildert, sind eine Art Einkehrtage oder Exerzitien, welchen sich
Spitzenfunktionäre von Partei, Staat und Wirtschaft unter geistlicher Leitung
unterziehen. In einem supermodernen religiösen Zentrum obliegen diese Träger einer
vielfach verfilzten Macht unter Leitung eines doppelgesichtigen Busspredigers der
Meditation über Themen wie Sünde, Kreuzweg und Hölle. Zugleich wird im kleinen
Kreise das Management einer aktuellen politischen Krise ausgehandelt, das nächste
Revirement innerhalb der seit drei Jahrzehnten die Macht verwaltenden Partei
vorbereitet. Der Name der Partei wird nie genannt, aber das wäre auch völlig
überflüssig. Der Film hat die Democrazia Cristiana im Visier, und Petri denunziert sie
als eine Hochburg heuchlerischer Machtverteidigung, die zugleich in steter Selbst-
zerfleischung begriffen ist. Die Verbindung von kühlem politischem Kalkül und
pseudodevotem Getue, die in diesem Kreise nach Art eines zwangshaften Rituales
gepflegt wird, wirkt lächerlich und abstossend zugleich. Die Moral der Askese

21



erscheint als verklemmte und verlogene Unmoral von krankhaft zurückgebliebenen
Persönlichkeiten. Schliesslich mündet die ganze Veranstaltung in eine alle Beteiligten

erfassende Seuche von Morden und Selbstmorden, die logische Konsequenz der
Verwicklungen in Skandale, deren drohende Offenbarung alle in unsichtbarer
Abhängigkeit von möglicher Erpressung (durch allwissende Kleriker?) hält.
Man kann Petris Film als eine Satire, als eine böse überspitzte Attacke verstehen. Sie
wirkt beunruhigend und niederdrückend, soweit in ihr die Spiegelung von Realitäten
zu erkennen ist. Das mag zutreffen für das zwiespältige Bild, das eine politische
Gruppierung bietet, die die Verwirklichung und Verteidigung christlicher Ideale auf
ihre Fahnen geschrieben hat, in ihrer Praxis aber immer wieder Anlass zur Vermutung
gibt, dass sie den Eigennutz über das Gemeinwohl stelle und dass ihr vor allem an der
Bewahrung der Macht und ihrer Pfründen gelegen sei. Und es mag auch zutreffen für
eine Kirche, die ein zu enges Bündnis mit einer solchen Partei eingeht. Die Beziehung

zwischen solch kritischer Erkenntnis und Petris polemischer Vision droht
freilich abzureissen, weil der Film nicht das sachliche Argument sucht, sondern die
irreale Übersteigerung. Das «Spiel um Macht» wird als eine sarkastische Farce
aufgezogen, in der nur schwarz gemalt wird. Vielleicht muss man die Verhältnisse in
Italien aus der Nähe kennen, um Petris Heftigkeit richtig einschätzen zu können. Die
falschen Demutsgebärden, das missbrauchte Sündenbewusstsein, den zeitgenössischen

religiösen Kitsch, die verfälschte Askese, die Skrupellosikeit der
Machtkämpfe und die politischen Leichen: Das alles hat Petri nicht erfunden. Aber er hat
seine Darstellung auf diese Elemente reduziert und damit eine künstliche Welt
geschaffen, die von anfang an tot ist. Wenn auch das gewollt ist, so hat Petri damit in
Kauf genommen, dass er sowohl ungerecht ist wie auch flach und spannungsarm.
Innere Konflikte sind in diesem synthetischen «huit clos» nicht möglich, weil es darin
keine Menschen gibt, sondern bloss Abstraktionen. Angesichts der vielfachen
Verwendung von «kirchlicher Folklore» in diesem Film fühlt man sich bisweilen an
Bunuel erinnert. Der Vergleich macht aber gerade klar, wie eindeutig bei Petri alles ist
und wie wenig Leben der Italiener seinen Figuren mitgibt. Eindeutigkeit ist hingegen
nicht auch der äusseren Handlung eigen. Möglicherweise als Folge der Anlehnung
an die Roman-Vorlage von Leonardo Sciascia (von der Petri freilich erheblich
abweicht) begnügt sich der Film oftmals mit Andeutungen und überlässt den
Zuschauer für das Verständnis der Details seinem Spürsinn. Das hat nichts damit zu
tun, dass er zugleich ein Stück weit sich an die Figur des Kriminalspiels anlehnt. Die
sich häufenden Morde bleiben vorerst undurchsichtig und in ihrer Motivierung
rätselhaft, bis dann das Titel-Zitat den Schlüssel liefert. Die Aufklärung läuft auf eine
Wort-Spielerei hinaus, vermag aber ansonst beim Zuschauer nur mässiges Interesse
zu binden, weil die Polemik sie überdeckt.
Als Fazit ergibt sich, dass Petri sich von seinem grossen Zorn zu einer «Abrechnung»
verleiten liess, die vermutlich Schadenfreude auf der einen und Empörung auf der
anderen Seite auslöst, letztlich aber steril bleibt. Seiner Kritik, so man von einer
solchen sprechen kann, fehlt in der Formulierung die künstlerische und intellektuelle
Kontrolle und im Ergebnis die Verbindlichkeit. Der Aufwand an optischer Stilisierung
und an verbalen Einfällen und der Einsatz von ansehnlicher Darsteller-Prominenz
verpufft. Edgar Wettstein

Pasqualino Settebellezze (Pasqualino Siebenschön)

Italien 1975. Regie : Lina Wertmüller (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 77/40)

«Held» von Lina Wertmüllers siebentem Film ist Pasqualino (Giancarlo Giannini),
ein geschniegelter, pomadisierter Neapolitaner, vor dem Krieg Herr über sieben
unverheiratete Schwestern - daher sein Übernahme «Settebellezze» - und ein
Dutzend Frauen, die für ihn Matratzen herstellen. Er ist ein aufschneiderischer Geck,

22



der seine Selbstbestätigung darin findet, dass er allen Frauen des Quartiers, deren
Popos ihm alle aus eigenem Tätscheln bekannt sind, den Hof macht. Er stolziert
herum wie ein Gockel, ist seiner beleibten Mamma ein guter Sohn und wacht über
die Ehre seiner sieben Schwestern, denn das ist alles, was sie haben. Dieser Ehre
wegen, die auch die seine ist, und des Revolvers wegen fühlt er sich überall
respektiert, ob er sich in Variétés, wo dicke Weiber vor wiehernden Männern auftreten,

oder in Bordells herumtreibt. Als er in einem solchen Bordell zufällig seine älteste
Schwester vorfindet, ist er in seinem Lebensnerv aufs empfindlichste getroffen. Da
sich der Zuhälter weigert, Pasqualinos Schwester zu heiraten, gibt es nur eines, die
verletzte Ehre reinzuwaschen: Pasqualino bringt den Zuhälter um, zerstückelt seine
Leiche und expediert die einzelnen Teile per Bahn nach drei Städten. Dennoch wird
er von der Polizei gefasst und entgeht der Todesstrafe nur, weil sein Advokat auf
geistige Unzurechnungsfähigkeit plädiert. Pasqualino ist zwar damit nicht
einverstanden, denn er ist stolz auf seine Tat, hat er durch sie doch wieder seine Ehre
hergestellt. Einem politischen Häftling erklärt.er: Mir gefällt der Duce irgendwie— er
hat Ordnung gemacht und dadurch den Italienern im Ausland wieder zu Respekt
verholten... Pasqualino kommt ins Irrenhaus, wo er sich nicht schlecht zu arrangieren
und seine Virilität zu bestätigen weiss. Schief geht es, als er eine widerspenstige
Kranke zu vergewaltigen sucht: Er wird erwischt, in die Zwangsjacke gesteckt und
mit Elektroschocks behandelt. Inzwischen ist der Krieg ausgebrochen, der Duce
braucht Kanonenfutter, Pasqualino meldet sich «freiwillig» - «Ich will leben, nichts
kann schlimmer sein als hier»-und zieht als Soldat nach Deutschland in den Krieg.
Aber Pasqualino gerät dadurch nur auf die andere Seite eines Abgrundes. Sein
Leben, an dem er doch so sehr hängt, für irgendetwas zu riskieren, ist seine Sache
nicht. Den Kopf in blutige Bandagen gehüllt, desertiert er mit seinem Freund
Francesco (Piero Di lorio), nur von der Sorge geplagt, genug zum Essen zu finden fürs
Überleben. Aber die beiden geraten den Deutschen in die Hände und werden in ein
Konzentrationslager eingeliefert. Dieses Lager ist eine von «Industriellen desTodes»



verwaltete Hölle, in der eine perfekte Ordnung auf der scheusslichsten Erniedrigung
und der kaltblütigen Folterung und Ermordung des Menschen beruht. An der Spitze
dieser Todesmaschinerie steht eine Lagerkommandantin (Shirley Stoler), ein eiskaltes,

gewaltiges, monströses Gebirge von Weib. Angesichts des Elends und der
Verzweiflung, der ständigen Exekutionen und Massaker, kennt Pasqualino nur ein
Ziel : Er will überleben, davonkommen, Kinder haben. Und er glaubt auch, einen Weg
gefunden zu haben. War er in Neapel nicht immer unwiderstehlich und ein Meister
der Verführung gewesen? Braucht nicht die böseste, kälteste und perverseste Frau
ein bisschen Wärme, Geborgenheit und Liebe. Wie sich Pasqualino der
Lagerkommandantin nähert, wie ervon ihr erniedrigt wird und wie es ihm, nach einer«Henker-
mahlzeit» und mit Hilfe der Erinnerung an seine erste Liebe, gelingt, den weiblichen
Kapo aus nackter Todesangst zu beschlafen, ist vulgär, obszön und abscheulich, aber
auch erschütternd in einem (und vor allem eine grossartige Leistung des Schauspielers

Giancarlo Giannini). Pasqualino hat sein Ziel erreicht — aber zu welchem Preis!
Die Lagerkommandantin macht ihn zum Barackenchef, er muss die Opfer für die
Hinrichtungen aussuchen und seinen Freund Francesco mit eigener Hand erschies-
sen. Pasqualinos Lebenshunger hat ihn zum Handlanger des Unmenschen und des
Todes gemacht.
Nach dem Krieg ist Pasqualino nach Neapel zurückgekehrt. Er heiratet das Mädchen,
das ihn einst bewundert hatte. Es stört ihn nicht, dass sie, wie auch seine Schwestern,

eine Hure der Amerikaner geworden ist. Er will mit ihr viele, viele Kinder
machen, damit sie ihn vor einer bösen Zukunft schützen. Pasqualino hat nichts
gelernt. Er lebt, das ist das einzige, was für ihn zählt.
Lina Wertmüller erzählt die Geschichte Pasqualinos nicht geradlinig, sondern verbindet

das Geschehen in Neapel durch Rückblenden mit dem Kriegs- und KZ-Teil.
Dadurch gelingt es ihr, beide Erzählebenen unmittelbar miteinander in Beziehung zu
bringen. Pasqualinos Verhalten in Neapel, seine falschen Ehrbegriffe, sein Männlichkeitswahn

und seine seltsamen Beziehungen zu den Frauen —deren «Bild»
aufgesplittert ist in das der Mutter und Schwestern und aller andern Frauen, die für ihn
Freiwild sind -, bestimmt auch sein Verhalten im KZ. Sein naives Hochhalten von
Ehre und Respekt machen ihn zum Mitläufer des Faschismus, seine unreflektierte
Lebensgier prädestiniert ihn im KZ zum Handlanger des Todes. Pasqualino ist weder
ein heroischer Sozialist noch ein poetischer Anarchist, deren Weg er kreuzt und die
eigentlich der linken Regisseurin näher stehen müssten, sondern ein elender,
erbärmlicher Durchschnittsmensch, ein Produkt seiner Umwelt, verächtlich fast in
seiner gesellschaftlichen Unbewusstheit und lächerlich mit seinem Männlichkeitsdünkel.

Und doch zeigt Pasqualino auch eine gewisse Grösse, wenn er sich hartnäk-
kig und unbeirrbar an nichts als sein Leben klammert. Es scheint, als hätte Lina
Wertmüller in dieser zwiespältigen Figur die ganze Widersprüchlichkeit des Lebens
selbst in seinem Elend und seiner Verworfenheit, in seiner Komik und Tragik, aber
auch in seiner Erhabenheit und unüberwindlichen Kraft einfangen wollen.
«Pasqualino Settebellezze» hat bei mir einen sehr zwiespältigen Eindruck hinterlassen.

Ich war stellenweise fasziniert von der Vitalität der Inszenierung, der sinnlichen
Ausstrahlung der Bilder und der schauspielerischen Leistung Gianninis, mit dem
Lina Wertmüller hier bereits den fünften Film gedreht hat. Die ehemalige Regieassistentin

Fellinis verfügt über ein beträchtliches handwerkliches Können, wobei sie
auch gelegentliche Anleihen bei Fellinis oder Viscontis (Grossaufnahmen!) keineswegs

verleugnet. Lina Wertmüller verbindet in ihrem Werk die verschiedensten
stilistischen Elemente: Tragikomödie, Pamphlet, Groteske, zynische Satire, Heldenepos,

Vulgarität, Monstrosität und Obszönität sind hier zu einer geballten Ladung
vermengt, die den Zuschauer ganz einfach überrollt, erschlägt und kaum zum
Nachdenken kommen lässt. Das Verhalten des (italienischen) Mannes, insbesondere sein
politisches Bewusstsein, mag ja einiges oder sogar viel mit seiner Beziehung zur Frau
und der fehlenden Emanzipation zu tun haben, aber müssen deswegen gleich alle
Frauen verunglimpft werden? Lina Wertmüller lässt nur dicke, schwabbelige und
24



dumme Frauen auftreten, während es auf der «männlichen Seite» immerhin Figuren
wie den Sozialisten, den Anarchisten und Francesco gibt. Und vor allem meine ich,
dass die Auseinandersetzung mit Nationalsozialismus und Faschismus auf dem
Hintergrund sexueller Abnormitäten eine Sackgasse ist. Lina Wertmüller folgt hier
einer Mode, die von Pasolinis «Salö» über Liliana Cavanis «Portiere di notte» bis zu
den «Ilsa»-Streifen reicht und bestenfalls die Schaulust kitzelt und oberflächlich
betroffen macht, kaum jedoch wirkliche Zusammenhänge sichtbar zu machen
vermag. Franz Ulrich

Steppenwolf
Frankreich/Schweiz 1974. Regie: Fred Haines (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung

77/42)

Dem Vernehmen nach soll sich bereits Bernhard Wicki einmal für eine Verfilmung
von Hermann Hesses «Steppenwolf» interessiert haben, doch hätten damals die
Erben des Dichters die Rechte nicht freigegeben. Im Gefolge der «Hesse-Renaissance»

in den USA ist der Held des Buches, der sich selbst als «Steppenwolf»
erlebende Harry Haller, zu einer Art «Idol» geworden. Eine Verfilmung des erstmals
1927 erschienenen Romans konnte deshalb nur noch eine Frage der Zeit - und eben
der Verfilmungsrechte sein. Den Produzenten Melvin Fishman und Richard Herland
(denen sich später als Geldgeber Peter J. Sprague anschloss) gelang es schliesslich
nach zähen Verhandlungen, diese Rechte für teures Geld zu erwerben.
Als Drehbuchautor wurde Fred Haines gewonnen, der sich mit dem Szenario zu
Joseph Stricks Ulysses-Film einen Namen gemacht hatte. Später übertrug man ihm
auch die Regie, obwohl er noch nie einen abendfüllenden Spielfilm gedreht hatte.
Von der ersten Kontaktnahme der Produzenten mit den Rechtsinhabern bis zur
Premiere des Films im Jahre 1974 dauerte es ganze sechs Jahre — vier davon lebte
Haines in Basel, wo er sich intensiv mit Hesse beschäftigte. In Basel wurden 1973
dann auch die Aussenaufnahmen des Films gedreht, während man für die Innenaufnahmen

ein Studio in Hamburg wählte. Auch die Handlung wird im Film in Basel
lokalisiert, was sich damit rechtfertigen lässt, dass Hesse wichtige Partien des
Romans in dieser Stadt geschrieben hatte.
Für die drei Hauptrollen fand man eine geradezu ideale Besetzung : Der mit
autobiographischen Zügen des Dichters ausgestattete Harry Haller, dessen Lebenskrise die
Handlung der Geschichte ausmacht, hätte ursprünglich vom Drogenapostel Timothy
Leary gespielt werden sollen. Nach dessen Ausweisung aus der Schweiz konnte man
aber Max von Sydow für die Rolle gewinnen, was wohl der grösste Glücksfall in der
langen Produktionsgeschichte dieses Films gewesen ist. Hallers rätselhafte
Gegenspielerin Hermine (im Roman wohl als «Anima» des Helden im Jungschen Sinne zu
deuten) wird von Dominique Sanda gespielt, während die Rolle des Musikers und
Magiers Pablo Pierre Clementi übernommen hat. Die Filmmusik, der bei dieser
Transposition grosse Bedeutung zukommt, komponierte der Basler George Gruntz.
Bedenkt man, dass Haines schon durch seinen Vertrag zu einer möglichst wortgetreuen

Verfilmung gezwungen war, so schienen die Voraussetzungen zu einer
kongenialen Literaturtransposition gegeben. Um so erstaunlicher ist es, dass der Film so
völlig daneben geraten ist - er trifft wederden Gehalt der literarischen Vorlage, noch
vermag er in dramaturgischer und ästhetischer Hinsicht zu überzeugen.
Am wenigsten befriedigen die Traumsequenzen und die grossangelegte Schlusssequenz

im «Magic Theatre», obwohl sich die Produzenten gerade hier besondere
Mühe gegeben haben: Erstmals wurde die vom Fernsehen her bekannte «Blue Box»
zur Erzielung besonderer Effekte in einem Spielfilm eingesetzt, und für die Malereien
im «Magic Theatre» engagierte man eigens den Kunstmaler und Illustrator Mati

25



Klarwein. Als Resultat hat man nun die verwirrende Schilderung eines Trips vor sich,
der zwar den in der Buchvorlage beschriebenen Stationen getreulich folgt, im
Verhältnis zu den übrigen Partien des Films jedoch ein unangemessenes Übergewicht

erhält. Dabei kann man Haines nicht einmal den Vorwurf machen, er habe
nach dem Vorbild der Hippies den «Steppenwolf» als ein psychedelisches
Rauschgiftabenteuer missverstanden - er hat lediglich die Wirkung bestimmter filmischer
Ausdrucksmittel falsch eingeschätzt. Möglicherweise nahm er die Textvorlage
einfach zu wörtlich: Dort ist die Rede davon, im «Magischen Theater» gebe es «nur
Bilder, keine Wirklichkeit» (Haller muss sich am Ende sagen lassen, er habe die
«hübsche Bilderwelt mit Wirklichkeitsflecken besudelt»), doch gemeint waren
projektive Traumbilder, nicht Theaterkulissen, wie man sie nun zu sehen bekommt.
Besonders irritierend ist dabei, dass Haines ein ideales Mittel gefunden hatte, um die
visionären Zustände Harry Hallers darzustellen, es jedoch nicht sinngemäss
einsetzte: die Basler Fasnacht. Während der Dreharbeiten im September 1973 hatte
man im Basler Volkshaus extra einen dreitägigen «Fasnachtsball» organisiert, doch
die dort gemachten Aufnahmen wurden lediglich als zusätzlicher Sinnenreiz
verwendet. Wahrscheinlich wäre Haines dem Gehalt von Hesses Buch näher gekommen,

wenn erden Maskengruppen und «Cliquen» eine echte dramaturgische Funktion

in Hallers Visionen zugebilligt hätte, obwohl dies in der Romanvorlage nicht
vorgesehen ist.
Dass der im Roman eingeschlossene «Traetat vom Steppenwolf» als Trickfilmeinlage
(des Jugoslawen Jaroslav Bradac) aufgelöst wurde, bedeutet einen weiteren ärgerlichen

Stilbruch. Nicht zuletzt wirken bei einem Schauspieler vom Format Max von
Sydows auch die im Off gesprochenen Textpartien überflüssig. In den wenigen
Sequenzen, in denen Sydow - ungestört von Kulissenzauber und filmischen
Verfremdungseffekten -als Schauspieler zum Zuge kommt, wird Hesse plötzlich lebendig.

Hier ahnt man, wo wohl das zentrale Missverständnis dieser ganzen Verfilmung
gelegen haben muss: Die Qualitäten von Hesses Roman liegen in der Imagination,
nicht im Sprachlichen. Eine wortgetreue Rekonstruktion bei der Verfilmung konnte
deshalb nicht zum Ziel führen. Hier hätte es Mut zu einer sinngemässen Neuschöpfung

gebraucht. Nur auf diesem Weg hätte es auch gelingen können, das Werk aus
seiner Zeitgebundenheit zu lösen und den geistesgeschichtlichen Hintergrund, vor
dem Hesses Held seine Krise erlebt, durch eine aktuellere Ausgangssituation zu
ersetzen. Gerhart Waeger

Wuthering Heights (Das Tal der heulenden Winde)

USA 1939. Regie: William Wyler (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 77/45)

William Wyler drehte «Wuthering Heights» 1939, während seiner Blütezeit bei
Samuel Goldwyn. Als vielseitiger Regisseur, der lange als glanzloser, aber solider
Routinier galt, entwickelte er seine Stärke in der Realisierung literarischer Vorlagen
(u.a. von Lillian Hellman, Sinclair Lewis, Somerset Maugham) und schuf einige
Meisterwerke, die beträchtlichen Einfluss auf die Entwicklung des amerikanischen
Films hatten (zu den bekanntesten gehören « Dead End» und «The Best Years of Our
Lives»). Weil Wylers Filme oft stark von den Vorlagen geprägt sind und er dazu
neigte, die Form dem Thema unterzuordnen, kamen die formalen Aspekte in seinem
Schaffen weniger zur Geltung: Im Schatten von Orson Welles experimentierte auch
er mit «Tiefenschärfe» und «innerer Montage». Er arbeitete ebenfalls mit Gregg
Toland, dem Kameramann von «Citizen Kane», zusammen, so auch in «Wuthering
Heights».
«Wuthering Heights», der viktorianische Klassiker der Emily Brontë, in Form und
Inhalt für seine Zeit geradezu modern anmutend (der Roman löste bei seiner
Veröffentlichung Empörung aus) wurde bereits verschiedene Male verfilmt (u.a. auch von
26



Bunuel). Wylers Version gilt als eine der gelungensten. Er beschränkte sich auf die
von den Drehbuchautoren Charles MacArthur und Ben Hecht stark gekürzte
Vorlage: Die Handlung erstreckt sich nur über eine und nicht zwei Generationen;
thematisch tritt das Motiv von Heathcliffs satanischer Rachsucht somit in den
Hintergrund. Filmischer Schwerpunkt ist die ungeheure Leidenschaft zwischen
Heathcliff, der als Findelkind auf Wuthering Heights, dem Gutshof der Earnshaws,
aufwuchs und Cathy Earnshaw, seiner Stiefschwester. Cathy ist hin- und hergerissen

zwischen dem mysteriös tiefgründigen Heathcliff, mit dem sie eine dunkle
Wesensverwandtschaft verbindet, und dem wohlhabenden, kultivierten, etwas blassen

Edgar Linton. Diese Polaritäten werden zudem sichtbar im Kontrast zwischen der
gepflegten, heiteren Stimmung des im Tal gelegenen Herrenhauses von Linton und
der düsteren, vom Hass zwischen Cathys Bruder Hindley und Heathcliff geprägten
Atmosphäre in Wuthering Heights, das einsam auf sturmumtoster Anhöhe in wilder
Moorlandschaft liegt (der deutsche Verleihtitel ist irreführend). Cathy entscheidet
sich für Linton, geht aber an der verzehrenden Leidenschaft für Heathcliff zugrunde
und stirbt. Heathcliff, auch nach ihrem Tode noch ganz in Cathys Bann, wird
schliesslich von der toten Geliebten unter geheimnisvollen Umständen zu sich
geholt und damit erlöst.
Obschon nicht ganz frei von gängigen Hollywood-Konventionen, hat Wyler dieses
Melodrama mit erstaunlicher Distanz inszeniert. Zwar gelingt es ihm nur
andeutungsweise, die ausserordentlich differenzierten, psychologischen Charakterisierungen

von Emily Brontës Romangestalten filmisch umzusetzen, doch strahlt der Film
eine gewisse Faszination aus, der sich auch ein heutiger Betrachter, trotz kritischer
Vorbehalte, kaum wird entziehen können. Diese Faszination mag sowohl auf der
Grösse der literarischen Vorlage als auch auf dem Können von Regisseur und

27



Kameramann beruhen, bestimmt jedoch auf der herausragenden, von unterschwelliger
Erotik getragenen Darstellung des dämonischen Heathcliff durch Laurence

Olivier. Ihm verdankt man einen beträchtlichen Teil des Vergnügens, das dieses fast
vierzig Jahre alte Stück amerikanischen Kinos nicht nur dem Kino-Nostalgiker
bereitet. Pia Horlacher

White Zombie (Nächte des Grauens)

USA 1932. Regie: Victor Halperin (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 77/44)

Die Vorliebe für ein Genre hat damit zu tun, was man auch von einer entsprechenden
Kunstform erwartet. Filme mit phantastischen Elementen bevorzuge (ganz subjektiv
und nicht einschränkend) ich deshalb, weil sie in einen Bereich vordringen können,
der dem Film als eine seiner Besonderheiten eigen ist. Ich meine ganz schlicht, ein
anderes, ein bildhaft gestaltetes Verhältnis zum Traum, dem märchenhafte Züge
anhaften, und wo die Gesetze von Logik und Physik keine Beachtung mehr finden.
Die Realität kann hierbei so verändert sein, dass sie nur noch mit der reinen Phantasie
korrespondiert - ohne folglich die konkrete Realität ausschliessen zu müssen; der
Phantastische Film, schöpft er seine Möglichkeiten aus, verbindet solcherart die
Widersprüchlichkeit zwischen existierender und nicht-existierender Realität. Darin
liegt ein Erlebnischarakteristikum, das geil macht und antreibt, sich alle phantastischen

Filme anzusehen, weil man immer wieder hofft, etwas Neues zu finden, zu
fühlen. Dabei überwiegen die Enttäuschungen, eine Bestätigung gehört zu den
Ausnahmefällen.
Warum ich dies schreibe? Nur um die Voraussetzung zu klären, die mich über «White
Zombie» berichten lässt. Bereits die Einleitung erfüllt all jene Bedingungen, um
emotional m den Bann des Films gezogen zu werden : Ein verwischendes Helldunkel,
dumpfe, regelmässige Tamtamschläge zu einem Begräbnis, eine Postkutsche, die
aus der Dunkelheit auftaucht, und deren Passagiere, durch das seltsame Ritual
verängstigt, die Weiterfahrt fordern. Etwas später, gespensterhaft, Bela Lugosi, wie
er den Weg erklärt, und gleichzeitig der adretten Madeline ihren Schal entzieht. Die
Folge ist nur noch eine zwangsläufige Fortsetzung, oder: eine Geschichte, die keine
andere Geschichte sein kann, weil sie so anfängt.
Dem Film diente als Basis eine Publikation von William B.Seabrook, «The Magic
Island», 1929 erschienen. In diesem Buch wird von Haiti berichtet, auch von den
dort geübten Voodoo-Praktiken. Seabrook hatte auf dieser Insel die Zombies gesehen.

Zombies sind Tote, deren Körper durch Zauberkraft zu neuem, seelenlosem
Leben erweckt werden, um sie als billige Arbeitskräfte auf den Plantagen einzusetzen.

Dass die Zombies nicht nur eine Mär sind, beweist der Artikel 249 des haitianischen

Gesetzbuches, der besagt: «Die Anwendung von Drogen, Hypnose oder
jeglicher anderen okkultischen Technik, die ein lethargisches Koma oder leblosen
Schlaf verursacht, wird als Mordversuch gewertet; und ist die Person begraben
worden, wird es als Mord angesehen, unbeeinflusst von jeglichem weiteren Resultat.»

Dass eine solche Gegebenheit bei den Eingeborenen Angst und Schrecken hervorrief,

dass sie auch sonst etwas Unheimliches und Unerklärbares an sich hat — dies
wurde zum Ausgangspunkt des Films. Denn alles, was irgendwie greifbar wäre, wird
auf die Ebene des Magischen verschoben, was eine Geschichte von märchenhafter
Verzaubertheit zuliess, in der sowohl der Schwarzkünstler wie auch die schlafende
Prinzessin ihren Auftritt haben. Angereichert wurden diese traditionellen Elemente
durch eine dem Genre eigene Auffassung von Psychologie, durch Fetische und
Sexualsymbole, Nekrophilie und Hypnose.
Kurzum: Der Plantagenbesitzer Charles Beaumont (Robert Frazer) verliebt sich in
die hübsche Madeline (Madge Bellamy), die eben dran ist, Neil (John Harron) zu

28



ehelichen. Als er erkennen muss, dass all sein Werben vergeblich ist, sucht er Hilfe
beim Maître Legendre (Bela Lugosi). Legendre verwandelt Madeline in ein Zombie;
aus diesem Zustand befreit sie Neil und der ihn leitende Missionar Dr. Bruner
(Joseph Cawthorn) nach einigen Schwierigkeiten und deren Bewältigung.
Das Bekannte an der Geschichte, etwa der Beistand eines Wissenschaftlers, der-
dramaturgisch gesehen - die Funktion hat, zu verdecken, wie blass die Person des
Liebhabers ist, oder die Grundstruktur der Erzählung, mögen an dieser Stelle übersehen

werden, obwohl sie ein idealer Ausgangspunkt dafür wären, zu analysieren,
welche Bestandteile vorhanden sein mussten, um als phantastischer Film in den
dreissiger Jahren den Erwartungen gerecht zu werden. Es liegt mir vielmehr daran,
die plastischen und poetischen Eigenschaften des Films herauszustellen. Dabei sei
offengelassen, wieviel Halperin dazu beigetragen hat. Denn dieser Regisseur konnte
sich nicht einer besonders erfolgreichen Karriere rühmen. Seine späteren Werke sind
kaum erwähnenswert und werden von «White Zombie» als einsame Spitze überragt.
«White Zombie» ist ein Film der expressionistischen Stimmung (durch die Symbole),
auch wenn er der gotischen Tradition (in der Architektur) verpflichtet bleibt. Als
leitender Faden der phantastischen Stimmung werden die Zombies gebraucht, wie
sie lautlos, unbeteiligt und doch drohend über die Bühne schreiten, in mechanischer
Gangart. Durch sein überspitzt manieriertes Spiel verstärkt Bela Lugosi diese
Stimmung. Er öffnet die Augen, bis sie zu leuchtenden Kugeln werden, wenn es Unheil
anzurichten gilt, dreht doppelt die Finger seiner Hände ineinander, um der
magischen Ausstrahlung Nachdruck zu geben. Wie ein unerreichbarer Meister verfügt er
über die anderen Personen in einem Schachspiel der verwinkelten Züge. Am
eindrücklichsten ist jene Sequenz, in der er Madeline in seinen Bann zieht: Beaumont



hat ihr eine Rose geschenkt, die den verbrecherischen Spruch weiterleitet. Während
Legendre vor dem Haus die Figur Madelines aus Wachs formt, sie über das Feuer
einer Laterne hält, liest Madeline den Tod aus einem Glas. Dieser Vorgang wird in
einer Parallelmontage gezeigt; langsam verkleinern sich die Bildausschnitte, um in
einer abschliessenden Grossaufnahme von Lugosis Augen den Zauberspruch visuell
zu versinnbildlichen. Auch die Emotion erreicht hier ihren Höhepunkt.
Überhaupt ist «White Zombie» deshalb beachtenswert, weil für die einzelnen
Vorgänge stets ein bildliches Pendant gefunden wurde, was dann auch die Wirkung
steigert. Der Ton wird mit Zurückhaltung gebraucht, öfters im Off. Auch hierfür ein
Beispiel: Ein Zombie fällt in die Mühle, kein Schrei ertönt, Stille, nur einmal, kurze
Zeit später, knarrt die Mühle für Augenblicke etwas lauter. Mit der Kamera geschieht
während dieser Szene das einzig richtige, sie steht fix...
Schliesslich aber ist «White Zombie» deshalb ein Märchenfilm, weil alles mit
schlafwandlerischer Selbstverständlichkeit vorsieh geht. Dies und das Thema des «Amour
fou» rücken den Film in den Bereich des Surrealismus, eines naiven, unbeabsichtigten.

Ich meine, die Geschichte hat schon etwas Verrücktes an sich : Beaumont liebt
Madeline. So lange sie lebt, kann er sie nicht haben, und wenn sie zum Zombie wird,
entzieht sie sich erst recht seinen Zugriffen, als seelenloses Geschöpf kann sie ihn
nicht lieben. Gerade umgekehrt ihr Verhältnis zu Neil : Ihn liebt sie als Lebende, und
als Zombie hält sie die Kraft dieser Liebe zurück, Neil auf Befehl Legendres zu
erdolchen. Abschliessend wird es wiederum diese Kraft der Liebe sein, mit der Neil
sie aus der Verhexung befreit. Also ein Film über die Möglichkeiten der Liebe, der
dort seine grösste Schwäche hat, wo er diese nicht als etwas unterbewusst Vorhandenes

einsetzt. Aber wo er auf die lyrische Ausstrahlung vertraut, bleibt er ein
mystisches Märchen, das fasziniert, sofern man empfänglich genug ist, das ewige
Thema von der Schönen in der Gewalt des Bösen als solches anzuerkennen.

Michel Hangartner

IMext Stop Greenwich Village
USA 1975. Regie: Paul Mazursky (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 77/56)

Larry Lapinsky, 22, Sohn jüdischer Eltern, Schauspielschüler, packt seine Koffern
und zieht zuhause aus. Die Abschiedsszene macht seine Entschlossenheit mehr als
verständlich. Seine Mutter schwankt zwischen der Demonstration leidvoller Entsagung

und hysterischen Ausbrüchen. Sie lässt keinen Zweifel daran : Larrys Abnabe-
lungsversuch ist für sie nicht nur unverständlich, sondern ein Akt der Undankbarkeit.
Larry meint später, er könne nichts dafür, aber bei solchen Ausbrüchen seiner Mutter
sehe er immer vor allem das Komische. Das ist von zwei Seiten her glaubhaft. Shelley
Winters spielt die Frauenfigur tatsächlich mit einer guten Portion Komödianterie. Ihr
Problem bedarf keiner langen Erklärungen. Sie verteidigt den Besitz an ihrem Sohn
so direkt, dass es schon wieder sympathisch, jedenfalls erheiternd wirkt. Anderseits
ist Larry selber kein verbitterter oder verzweifelter Rebell. Er begegnet den Ansprüchen

seiner Mutter meist geduldig, manchmal mit einem Anflug von Resignation.
Die Fähigkeit zu einer gewissen ironischen Distanzierung sich selber gegenüber
kommt ihm auch im Verhältnis zu den Eltern zustatten.
Die eher sanfte Auflehnung ist bei Larry kein zufälliger Einzelzug. Er zieht ins New
Yorker Künstlerviertel Greenwich Village in ein eigenes Logis. Er nimmt einen Job an
als Gehilfe eines kleinen Ladenbesitzers, besucht daneben Schauspielkurse, hat eine
Freundin und gehört mit ihr einer Gruppe junger Leute an, die in Kaffees diskutieren,
Partys veranstalten und von einer grossen Zukunft träumen. Ihre Anstrengungen,
erwachsen, ungebunden und irgendeinem Idealbild (für Larry ist es Marlon Brando)
ähnlich zu sein, sind individualistisch und ziemlich naiv. Über Politisches -
McCarthy, die Rosenbergs- diskutiert man gelegentlich aus aktuellem Anlass. Aber

30



von ideologisch motiviertem Ausbruch aus der Gesellschaft, von Radikalisierung
und Gewalttätigkeit ist bei dieser Generation nichts zu merken. Larry selber durchlebt
die Phase ziemlich leicht, ohne tiefere Krisen oder einschneidende Veränderungen.
Von den Schauspielkursen findet er den Einstieg zum Film und verlässt New York,
um nach Hollywood zu gehen. Im Freundeskreis allerdings kommt er mit Schicksalen
in Berührung, die sich mit der Diskrepanz zwischen Wirklichkeit und Wunschbild
weniger leicht tun, daran gar zerbrechen und eine härtere soziale Realität wenigstens
ahnen lassen.
Regisseur/Autor Paul Mazursky hat mit der autobiographischen Episode das auf die
frühen Fünfzigerjahre zugeschnittene Zeitbild verbunden, das Bild einer Jugend, die
ihre Emanzipation in der Form einer temporär gelebten Bohème suchte. Sein Rückblick

ist nicht einfach verklärend, sondern nuanciert aufgefächert, in den Hauptfiguren
aber doch mit viel Sympathie und warmem Humor angelegt. Vielleicht liegt es an

den komödiantischen Begabungen seines bemerkenswerten Darstellerensembles,
dass Mazursky sich vor allem den heiteren Aspekten der Reifungskonflikte zugeneigt
hat. Sein Film gewinnt dadurch an Brillanz, verpasst aber die tiefer lotende
Bestandesaufnahme, die verbindlichen Aufschluss über seine eigene Generation geben
könnte. Die Schilderung des Milieus, des Klimas jener Jahre wirkt glaubhaft, aber
eine Spur zu kritiklos. Das hängt auch damit zusammen, dass Mazursky den
Ausschnitt eng fasst, den er aus der sozialen Realität vorzeigt. Diese einschränkende
Optik, die nicht durch vermehrte Intensität der Detailbeobachtung ausgeglichen
wird, lässt es beispielsweise zu, dass Larrys Abschied von New York beinahe zum
Happy-end wird, mit dem alle vorher aufgetauchten Probleme vom Tisch gewischt
werden. Mazursky's Erinnerungsbild wirkt recht authentisch, aber irgendwie
selbstgenügsam und folgenlos. Man folgt ihm mit berechtigter Anteilnahme und des
gekonnten Spiels wegen auch mit etlichem Vergnügen. Angesichts anderer Kino-
Erinnerungen, die sich zum gleichen Thema einstellen, erlebt man dieses Greenwich
Village aber fast schon als ein Stück entrückter Idylle. Edgar Wettstein

TV/RADIO -KRITISCH

Stilleben mit Requisiten verschiedener Weltanschauungen

CH-Magazin zur Kontroverse Cincera - Demokratisches Manifest im Fernsehen
DRS

Im CH-Magazin des Deutschschweizer Fernsehens wurde am 25. Januar unter der
Leitung von Peter Schellenberg Ernst Cincera (Filmporträt Jan Kriesemer) dem
Demokratischen Manifest (Film Norbert Jansen) gegenübergestellt. In einem dritten
Beitrag versuchte Balz Hosang in Interviews mit einem Nachrichteninformant, einem
Nachrichtenbezüger und einem Denunzierten die «Arbeitsweise» Cinceras
aufzudecken.

Cincera stellte sich als engagierten, mutigen Bürger dar, der in mittelmässigen,
«normalen» Verhältnissen lebend, lächelnd und augenzwinkernd die Gefahr erkennt.
Sein Vorgehen ist präventiver Art (die Gefahr erkannt - ist sie auch gebannt). In aller
Offenheit, wie er beteuert (er hat den Untergrund nicht nötig), sammelt er Fakten
und Daten über Personen und Gruppierungen, die der subversiven Tätigkeit bezichtigt

werden; die also nicht «konstruktive Opposition» üben, sondern den Umsturz
planen. Das Demokratische Manifest präsentiert sich als Gruppe von besorgten

31


	Filmkritik

