Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1976)

Heft: 11

Artikel: Robert Bresson auf der Suche nach dem Gral
Autor: Stutz, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Robert Bresson auf der Suche nach dem Gral

«Lancelot du Lac»

Frankreich/lItalien 1974 (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 76/159)

1974 hat Robert Bresson diesen Film fertiggestellt, nachdem er sich gegen dreissig
Jahre mit dem Stoff auseinandergesetzt haben soll. Aber nicht er suche die Stoffe
aus, sie fanden ihn, bekennt der 1907 geborene Regisseur. Was ein solcher Stoff in
sich haben mag, dass so lange Zeit dafur in Anspruch genommen wird, um ihn auf
eine personliche Art zu bewaltigen? Es ist hier missig zu fragen, welche Beweg-
grunde Bresson gehabt haben mag, sich mit der letzten aller Fragen, mit der Frage
nach Gott und damit nach dem Leben und dem Tod, auseinanderzusetzen. Es ist eine
sattsam bekannte Frage, die jedoch stets zu neuen Antworten drangt.

«Lancelot du Lac» ist Bressons elfter Film und ein weiteres (Euvre, dem eine literari-
sche Vorlage zugrunde liegt.' Ist auch dieses Werk also eine Verfilmung eines
vorgegebenen literarischen Stoffes?? Flr unsere Analyse sollen hauptsachlich fol-
gende Romane als mogliche literarische Vorlagen berucksichtigt werden: CHRE-
TIEN DETROUYES, «Lancelot ou le Chevalier de la charette» (um 1180), « Perceval
ou Le Conte du Graal» (zw. 1180-90) und der grosse « Lancelot-Gral-Zyklus» von
bis heute unbekannten Autoren. Diese Aufzahlung soll keine Einschrankung sein.
Unzahlig beinahe sind die Themen und deren Abhandlungen rund um den Artushof
und den Gral. Nurein Hinweis auf die Stoffgeschichte und deren polyglotten Anfor-
derungen 3 mag die Schwierigkeiten einer Auseinandersetzung und die Fragwirdig-
keit einer ubereilten Aussage verdeutlichen. Bressons Vorhaben, in der Verfilmung
der Gralssuche seinen Lebenstraum zu verwirklichen, und das Facit, der Film «Lan-
celot du Lac», mogen Anlass genug sein, vorsichtig mit Ausserungen an dieses Werk
heranzugehen. Zudem erschwert seine eigene «Schreibart», die Kinematographie,
den Zugang noch auf einer anderen Ebene. Es scheint mir wichtig, zum besseren
Verstandnis des Films die literar-historische Situation in direktem Vergleich mit dem
Film aufzuzeigen, also gleichsam die Vorlage fur Bressons «exercice», wie er sein
Werk nennt, und gleichzeitig auch etwas anderes, was der Regisseur bewusst weg-
gelassen oder in den Vordergrund gestellt hat.

Bressons Film beginnt dort, wo die Artus- und Gralromane aufhoren: Bei der Rick-
kehr der Ubrig gebliebenen Ritter von der Gralssuche. In den klassischen Romanen
des Mittelalters war diese Suche das hochste Ziel eines Ritters, eines vollkommenen
Ritters, der nach bestandenen Abenteuern und erfllltem Minnedienst allein auszieht,
um seine letzte Pflicht zu erfullen. Der Gral, der gefunden, gesehen und vielleicht
nach Jerusalem gebracht werden kann, wird dargestellt als kostbare Vase, als Kelch,
Schale oder Stein. Dieses heilige Gefass zu finden und damit das Lebensziel zu
erreichen, bedeutete das hochste Gluck, das nur einem auserwahlten Ritter zuteil
werden konnte. Dass nach dem Erlangen dieses Glicks nicht mehr von dem betref-
fenden Ritter gesprochen wird, mag darin seine Bedeutung haben, dass er als einzel-

' Vgl.: «Les dames du Bois du Boulogne» (1945) nach einem Roman von Denis Diderot, «Le
journal d'un curé de campagne» (1950) nach dem Roman von Georges Bernanos, «Un con-
damné a mort s'est echappé» (1956) nach einem Tatsachenbericht von André Devigny, «Le
proces de Jeanne d'Arc» (1962) nach den Akten des Prozesses von 1431, «Mouchette»
(1967) nach der Erzahlung «Die neue Geschichte der Mouchette», von G.Bernanos, «Une
femme douce» (1969) nach der Erzahlung « Die Sanfte» von Dostojewski,

2 Vgl. dazu die Abhandlungen von M. Estéve, bibliografiert in « Robert Bresson» vom gleichen
Autor, Cinéma d’aujourd'hui 8, 1974, ed. nouv.

3 Es waren immerhin walisische, kymrische, bretonische, altfranzosische keltische, germani-
sche, lateinische und provencalische Quellen und deren Beeinflussung auch aus judisch-
christlichem und orientalischem Raum zu bertcksichtigen.

6



ner seine Erfullung gefunden hat. Bressons Ritter sind gemeinsam ausgezogen, an
ihrer Spitze Lancelot. Vom Weg abgekommen, haben sie sich zerstreut, und keiner
von ihnen ist ans Ziel gelangt. Eines vollkommenen Artusritters unwirdig, haben sie
auf dem Ruckweg gebrandschatzt, geraubt, gemordet und sind als kleiner Rest einer
ehemals stolzen Ritterschar an den Artushof zurtickgekehrt. Lancelot erscheint als
letzter, mit leeren Handen und schuldbewusst: «Sire, je ne vous rameéne pas le Graal.
Mes mains sont vides.»

Der Gral, der im Vorspann als Kelch geschildert wurde, in dem Josef von Arimathea
das Blut Christi vom Kreuz aufbewahrt, und von dem man glaubt, er sei irgendwo in
der Bretagne verborgen, ist ein Objekt, das heimgebracht werden kann als Ergebnis
eines wortlich genommenen Auftrags. Daran entzindet sich der erste Disput am
Artushof. Mordered, der Gegenspieler Lancelots, der schon langst nicht mehr an die
ritterlichen Ideale glaubt, sondern vielmehr versucht, den schwachlichen Konig
Artus vom Thron zu stiirzen, um selbst seinen Platz einzunehmen, nennt die Gralssu-
che ein wahnwitziges Abenteuer, das eingetretene Debakel ein schweres Ungluck.
Lancelot glaubte, auf dem Weg den Gral gesehen und eine Stimme gehort zu haben,
die ihm allerdings Betrug, Verrat und Lugen vorwarf. Bei all den Ungluckserschei-
nungen fragt sich Artus, ob sie wohl Gott versucht hatten, dass die Toten Zeichen fur
eine Zluchtigung, fur ein Ausbleiben seiner Gerechtigkeit sei, dass das Schweigen im
Hof seine Abwendung bedeute. Trotzdem hofft er auf Gnade und die Einsicht zu
wissen, was zu tun sei. Bis dahin sollten die Ritter sich in den Waffen uben, sich
vervollkommen und einig bleiben. Als einziges Ziel, das er ihnen geben kann, nennt
er das Gebet. In seiner Ohnmacht ist diese Aufforderung die einzige Hoffnung flr
Artus. Der einst so stolze Kriegsherr, als der er den Mythos seiner Person und seines
Hofes schuf, ist wohl noch das wirdige Oberhaupt seiner Ritterschaft, der sich durch
tadelfreies Benehmen und die einem Grandseigneur anstehende Grosszligigkeit aus-
zeichnet, aber nicht mehr der starke Mittelpunkt seiner edlen Ritter, zu dessen Tafel-
runde gezahlt zu werden, einst das hochste Ziel war. Die Gralssuche hatte sich als

7



Irrfahrt erwiesen, als Leerlauf eines ziellos gewordenen Artus Rittertums. Das Ziel der
Vervollkommnung in den mittelalterlichen Romanen wird hier als hohl gewordenes
Ritual einer Uberholten Gesellschaftsschicht dargestellt. Nur Guenievre, die Konigin,
scheint sich bewusst zu sein, dass die Ritter wohl nicht den Gral, sondern Gott
gesucht haben, dass dieser aber kein Objekt ist, das man nach Hause bringen kann.
Sie hat erkannt — nachdem sie ihren Gemahl, den Konig, aufgegeben und bei Lance-
lot, dem besten Ritter, Schutz und Hilfe gesucht hat —, was es bedeutet, nach der
Verwirklichung des Lebens zu trachten.

Geben die Gestalten des Konigs und der Konigin in den literarischen Vorlagen nur
den Hintergrund eines ehemals stolzen Hoflebens, so spiegelt das Treiben am Hof
nur die hofische Gesellschaft, die neue ritterliche Lebensordnung und die Wertwelt
der eigenen Zeit Chrétiens. Freilich konnen wir auch hier nicht annehmen, dass diese
Welt wirklich realistisch geschildert ist. Eine genauere Analyse scheint zu dem Er-
gebnis zu fuhren, dass es sich mehr um eine Traum- oder Wunschwelt des neuen
Rittertums oder, genauer gesagt, um die in eine Traumwelt projizierten Ideale der
neuen Gesellschaft handelt.

War das Treiben der Ritter am Hof durch Abenteuer, Minnedienst und als letztes
durch die Gralssuche bestimmt, so versteckt sich dahinter die tiefe Problematik der
Wertwelt. Mit leiser Ironie wird in den Epen die sich aus dem Zwiespalt zwischen
Ideal und Wirklichkeit entfaltende Krise angedeutet. Im vollen Licht aber erscheint
immer wieder der Glanz des Hofes als Mittelpunkt des ritterlichen Daseins. Die
Verwendung dieser ganzen Marchenwelt ist eigentlich nur gerechtfertigt und be-
dingt durch die Aufgabe des Dichters, inmitten aller Unterhaltung die Idealvorstel-
lungen der feudalen Gesellschaft des spaten 12.Jahrhunderts den Gliedern eben
dieser Gesellschaft auf lebhafte und anschauliche Weise vor Augen zu fuhren. So
bedeuten Chrétiens Werke zweifellos einen Spiegel und ein mahnendes Bild flr
diese Gesellschaft, dabei aber gleichzeitig auch deren Versuch einer Rechtfertigung
ithrer FUhrungsanspruche. So ware diese arthurische Literaturgattung ein bewusster
oder unbewusster beschonigender Wahn uber einer aus Faulheit und Feigheit belas-
senen « Misere». Arthurisches Fabulieren ware die Schlafmltze des Rittertums, das
nicht horen mochte, wie es vom furstlichen Absolutismus oder von der anwachsen-
den stadtischen Bildung oder vom reicher werdenden Burgertum sachte Uberholt
wird. 4

Bresson zeigt uns diese Gesellschaft am Hof in ihrer scheinbar letzten Anstrengung,
uberholte Ideale ein letztes Mal aufflackern zu lassen.

Zum bestimmten Faktor der mittelalterlichen Literatur ist nebst Abenteuer und Grals-
suche die Thematik der Liebe (Minne) geworden. Aus verschiedensten Richtungen
genahrt, ist Chrétien vorallem seiner Herrin, der Marie de France verpflichtet, die ihm
Stoff und Sinn fur seine Werke gegeben hat. Die Lancelot-Liebe wird bei ihm zum
Paradigma der hofischen Minne. Bei Chrétien erfahrt sie die erste und wesentlichste
Gestaltung. Sie wurzelt nicht im magischen Erfasstwerden, zieht ihre Nahrung nicht
aus dem sussen Gifttrank der Verzauberung. Sie ist Dienst und dadurch ihrem Wesen
nach ethisch; und das Problem des Ehebruchs, ob er sich auch faktisch vollzieht,
braucht nicht gestellt zu werden. Wenn Minne durch Dienst ins Sittliche gehoben
wird, so hebt sich auch der Dualismus von Aventiure und Minne auf, der das Problem
Erecs und Yvains ist. Diese beiden Ritter mussen lernen, die Forderungen ritterlicher
Tat mit den Verpflichtungen der ehelichen Minne, die Sozietat mit dem individuellen
Gluck, in Einklang zu bringen. In solcher Harmonisierung besteht ihre eigentliche
sittliche Leistung. Lancelot kennt weder die Gefahr des «Verliegens» (Vernachlassi-
gung der ritterlichen Taten) noch des «Verritterns» (Vernachlassigung der ehelichen
Liebe), damit auch nicht die Aufgabe des Ausgleichs. Minne und ritterliche Leistung
sind in der hofischen Liebe zur verheirateten Frau von Anbeginn im Einklang.

4 Nach Kurt Weiss «Einfuhrung in die Forschungsgeschichte des arthurischen Romans» in:
«Der arthurische Roman» WdF CLVII, Darmstadt 1970.

8



Wenn diese Liebe als extremer Ausdruck einer neuen Minnelehre bezeichnet wurde,
so heisst das, dass sie in einem Gegensatz zur idealisierten Liebe steht, wie sie
beispielsweise im «Erec» oder « Yvainy zum Ausdruck kommt. Hier ist die Herrin nicht
mehr gefiihlloses Idol, welches Heldentaten im Speerspiel oder Beweihraucherung
durch Balladen verlangt. Der Ergebenheit des Liebenden der Geliebten gegenuber
folgt die Gleichheit vor der Leidenschaft, die Ursache und Zweck in sich selbst findet.
Keinerlei Theorie, also keine «Liebesregelny», sondern beinahe kindliche Legenden
sind es, liedhafte bretonische Liebesgeschichten. Marie de France scheint ihre Theo-
rie in folgenden Versen zusammenzufassen:

«Tels est la mesure d'amer

Que nuls n'i doit raison garder...»

Das sind Verse, die gerade das Gegenteil der ritterlichen und hofischen Theorie
ausdrticken, nach der man nur dank der wohldurchdachten Regeln der Gefluhlsstra-
tegie und durch die Kluge Anwendung der Vernunft zur Liebe gelangen darf. Chré-
tiens Liebe als extremer Ausdruck einer neuen Minnelehre scheint bei Bresson noch
weiter zu gehen: Gueniévre hat ihrem Gatten abgesagt und ihr Wort Lancelot gege-
ben. Der duldende, hilflose Konig hat keine Macht mehr, selber seine Gattin zurtck-
zuholen. Noch wird Lancelot Ritter der Konigin genannt, was nicht Geliebter, wohl
aber Begunstigter bedeutet. Doch das Verhaltnis der beiden geht weit Uber das
ubliche Mass des hofischen Gesetzes hinaus. Im heimlichen Versteck, nicht offent-
lich, gestehen sie sich ihre Liebe, von der Gueniévre allein noch Rettung erhofft. Seit
der Ruckkehr Lancelots von der Gralssuche ist sie aber auch hier enttauscht. Sein
Versagen, sein Unvermogen, den Gral zu finden, schreibt er dieser verbotenen Liebe
zu, und um sich nicht noch mehr zu verschulden, Iost er sich von ihr. Doch dies
anerkennt die Geliebte nicht, vielmehr sucht sie die Schuld bei sich selbst: «Mein
Verbrechen war, einen Augenblick, nur einen Augenblick an ihm gezweifelt zu
haben». War es bei Chrétien Lancelot, der sich in Schuld versetzte, als er beim
Betreten des Karrens, der ihm die grosste Schande eintrug, zwei Schritte gezogert
hatte, und so nicht der bedingungslosen Liebe entsprach, so ist es hier die Konigin
selber, die durch ihr Verhaltnis und ihre Schuld nicht nur sich, sondern ein ganzes
Konigreich in Gefahr bringt und schliesslich den Untergang bewirkt.
«Geschichten, weder ganz Lige noch ganz wabhr,

weder Wahn noch ganz Weisheit...»

Oder: Das Ende des schonen Marchens von der grossen Liebe des mittelalterlichen
Helden zu seiner Konigin, von Bresson in die Gegenwart geholt. Hans Stutz

Brutalitat im US-Fernsehen trotz «family hour» nicht reduziert

epd. Die Einfuhrung des sogenannten «familiengerechten Programms» im US-Fern-
sehen (d.h. die beiden ersten Stunden am Abend haben in jeder Weise unanstdssig
zu sein) hat keineswegs, wie von dem initiierenden CBS-Network versprochen, eine
Reduzierung brutaler Szenen mit sich gebracht. Es ist zwar so, dass wahrend der
«family-viewing»-Zeit weniger Brutalitaten vorkommen, dafur sind sie jetzt vermehrt
in den darauffolgenden Programmen zu finden, so dass ihre Haufigkeit praktisch
gleichgeblieben ist. Das ist das Ergebnis einer jetzt von der Annenberg School of
Communications (Universitat Pennsylvania) veroffentlichten Analyse. « Nach neun
Jahren Untersuchungen, Hearings und Kommissioneny», heisst es in der Analyse,
«kann festgestellt werden, dass sich nichts geandert hat. Die Gesamtzahl gewalttati-
ger Szenen ist mit 5,6 je Programm heute womaoglich grdsser denn je zuvor.» Die
Wissenschaftler werfen in diesem Zusammenhang den Fernsehnetworks vor, das
«family-viewing»-Zugestandnis nicht ganz uneigenniitzig gemacht zu haben, nam-
Iti)Ch «zur Abschwachung der damals mit viel Engagement geflihrten Brutalitatsde-
atte».

9



	Robert Bresson auf der Suche nach dem Gral

