
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1976)

Heft: 11

Artikel: Robert Bresson auf der Suche nach dem Gral

Autor: Stutz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Bresson auf der Suche nach dem Gral

«Lancelot du Lac»

Frankreich/Italien 1974 (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 76/159)

1974 hat Robert Bresson diesen Film fertiggestellt, nachdem ersieh gegen dreissig
Jahre mit dem Stoff auseinandergesetzt haben soll. Aber nicht er suche die Stoffe
aus, sie fänden ihn, bekennt der 1907 geborene Regisseur. Was ein solcher Stoff in
sich haben mag, dass so lange Zeit dafür in Anspruch genommen wird, um ihn auf
eine persönliche Art zu bewältigen? Es ist hier müssig zu fragen, welche Beweggründe

Bresson gehabt haben mag, sich mit der letzten aller Fragen, mit der Frage
nach Gott und damit nach dem Leben und dem Tod, auseinanderzusetzen. Es ist eine
sattsam bekannte Frage, die jedoch stets zu neuen Antworten drängt.
«Lancelot du Lac» ist Bressons elfter Film und ein weiteres Œuvre, dem eine literarische

Vorlage zugrunde liegt.1 Ist auch dieses Werk also eine Verfilmung eines
vorgegebenen literarischen Stoffes?2 Für unsere Analysesollen hauptsächlich
folgende Romane als mögliche literarische Vorlagen berücksichtigt werden: CHRETIEN

DETROUYES, «Lancelot ou le Chevalier de la charette» (um 1180), «Perceval
ou Le Conte du Graal» (zw. 1180-90) und der grosse «Lancelot-Gral-Zyklus» von
bis heute unbekannten Autoren. Diese Aufzählung soll keine Einschränkung sein.
Unzählig beinahe sind die Themen und deren Abhandlungen rund um den Artushof
und den Gral. Nurein Hinweis auf die Stoffgeschichte und deren polyglotten
Anforderungen 3 mag die Schwierigkeiten einer Auseinandersetzung und die Fragwürdigkeit

einer übereilten Aussage verdeutlichen. Bressons Vorhaben, in der Verfilmung
der Gralssuche seinen Lebenstraum zu verwirklichen, und das Facit, der Film «Lancelot

du Lac», mögen Anlass genug sein, vorsichtig mit Äusserungen an dieses Werk
heranzugehen. Zudem erschwert seine eigene «Schreibart», die Kinematographie,
den Zugang noch auf einer anderen Ebene. Es scheint mir wichtig, zum besseren
Verständnis des Films die literar-historische Situation in direktem Vergleich mit dem
Film aufzuzeigen, also gleichsam die Vorlage für Bressons «exercice», wie er sein
Werk nennt, und gleichzeitig auch etwas anderes, was der Regisseur bewusst
weggelassen oder in den Vordergrund gestellt hat.
Bressons Film beginnt dort, wo die Artus- und Gralromane aufhören : Bei der Rückkehr

der übrig gebliebenen Ritter von der Gralssuche. In den klassischen Romanen
des Mittelalters war dièse Suche das höchste Ziel eines Ritters, eines vollkommenen
Ritters, der nach bestandenen Abenteuern und erfülltem Minnedienst allein auszieht,
um seine letzte Pflicht zu erfüllen. Der Gral, der gefunden, gesehen und vielleicht
nach Jerusalem gebracht werden kann, wird dargestellt als kostbare Vase, als Kelch,
Schale oder Stein. Dieses heilige Gefäss zu finden und damit das Lebensziel zu
erreichen, bedeutete das höchste Glück, das nur einem auserwählten Ritter zuteil
werden konnte. Dass nach dem Erlangen dieses Glücks nicht mehr von dem
betreffenden Ritter gesprochen wird, mag darin seine Bedeutung haben, dass er als einzel-

1 Vgl. : «Les dames du Bois du Boulogne» (1 945) nach einem Roman von Denis Diderot, «Le
journal d'un curé de campagne» (1 950) nach dem Roman von Georges Bernanos, «Un
condamné à mort s'est échappé» (1956) nach einem Tatsachenbericht von André Devigny, «Le
procès de Jeanne d'Arc» (1962) nach den Akten des Prozesses von 1431, «Mouchette»
(1967) nach der Erzählung «Die neue Geschichte der Mouchette», von G.Bernanos, «Une
femme douce» (1 969) nach der Erzählung «Die Sanfte» von Dostojewski,
2 Vgl. dazu die Abhandlungen von M. Estève, bibliografiert in «Robert Bresson» vom gleichen
Autor, Cinéma d'aujourd'hui 8, 1974, ed. nouv.
3 Es wären immerhin walisische, kymrische, bretonische, altfranzösische keltische, germanische,

lateinische und provencalische Quellen und deren Beeinflussung auch aus
jüdischchristlichem und orientalischem Raum zu berücksichtigen.

6



ner seine Erfüllung gefunden hat. Bressons Ritter sind gemeinsam ausgezogen, an
ihrer Spitze Lancelot. Vom Weg abgekommen, haben sie sich zerstreut, und keiner
von ihnen ist ans Ziel gelangt. Eines vollkommenen Artusritters unwürdig, haben sie
auf dem Rückweg gebrandschatzt, geraubt, gemordet und sind als kleiner Rest einer
ehemals stolzen Ritterschar an den Artushof zurückgekehrt. Lancelot erscheint als
letzter, mit leeren Händen und schuldbewusst : «Sire, je ne vous ramène pas le Graal.
Mes mains sont vides.»
Der Gral, der im Vorspann als Kelch geschildert wurde, in dem Josef von Arimathea
das Blut Christi vom Kreuz aufbewahrt, und von dem man glaubt, er sei irgendwo in
der Bretagne verborgen, ist ein Objekt, das heimgebracht werden kann als Ergebnis
eines wörtlich genommenen Auftrags. Daran entzündet sich der erste Disput am
Artushof. Mordered, der Gegenspieler Lancelots, der schon längst nicht mehr an die
ritterlichen Ideale glaubt, sondern vielmehr versucht, den schwächlichen König
Artus vom Thron zu stürzen, um selbst seinen Platz einzunehmen, nennt die Gralssuche

ein wahnwitziges Abenteuer, das eingetretene Debakel ein schweres Unglück.
Lancelot glaubte, auf dem Weg den Gral gesehen und eine Stimme gehört zu haben,
die ihm allerdings Betrug, Verrat und Lügen vorwarf. Bei all den Unglückserscheinungen

fragt sich Artus, ob sie wohl Gott versucht hätten, dass die Toten Zeichen für
eine Züchtigung, für ein Ausbleiben seiner Gerechtigkeit sei, dass das Schweigen im
Hof seine Abwendung bedeute. Trotzdem hofft er auf Gnade und die Einsicht zu
wissen, was zu tun sei. Bis dahin sollten die Ritter sich in den Waffen üben, sich
vervollkommen und einig bleiben. Als einziges Ziel, das er ihnen geben kann, nennt
er das Gebet. In seiner Ohnmacht ist diese Aufforderung die einzige Hoffnung für
Artus. Der einst so stolze Kriegsherr, als der er den Mythos seiner Person und seines
Hofes schuf, ist wohl noch das würdige Oberhaupt seiner Ritterschaft, der sich durch
tadelfreies Benehmen und die einem Grandseigneur anstehende Grosszügigkeit
auszeichnet, aber nicht mehr der starke Mittelpunkt seiner edlen Ritter, zu dessen Tafelrunde

gezählt zu werden, einst das höchste Ziel war. Die Gralssuche hatte sich als

7



Irrfahrt erwiesen, als Leerlauf eines ziellos gewordenen Artus Rittertums. Das Ziel der
Vervollkommnung in den mittelalterlichen Romanen wird hier als hohl gewordenes
Ritual einer überholten Gesellschaftsschicht dargestellt. Nur Guenièvre, die Königin,
scheint sich bewusst zu sein, dass die Ritter wohl nicht den Gral, sondern Gott
gesucht haben, dass dieser aber kein Objekt ist, das man nach Hause bringen kann.
Sie hat erkannt- nachdem sie ihren Gemahl, den König, aufgegeben und bei Lancelot,

dem besten Ritter, Schutz und Hilfe gesucht hat -, was es bedeutet, nach der
Verwirklichung des Lebens zu trachten.
Geben die Gestalten des Königs und der Königin in den literarischen Vorlagen nur
den Hintergrund eines ehemals stolzen Hoflebens, so spiegelt das Treiben am Hof
nur die höfische Gesellschaft, die neue ritterliche Lebensordnung und die Wertwelt
dereigenen Zeit Chrétiens. Freilich können wirauch hier nicht annehmen, dass diese
Welt wirklich realistisch geschildert ist. Eine genauere Analyse scheint zu dem
Ergebnis zu führen, dass es sich mehr um eine Traum- oder Wunschwelt des neuen
Rittertums oder, genauer gesagt, um die in eine Traumwelt projizierten Ideale der
neuen Gesellschaft handelt.
War das Treiben der Ritter am Hof durch Abenteuer, Minnedienst und als letztes
durch die Gralssuche bestimmt, so versteckt sich dahinter die tiefe Problematik der
Wertwelt. Mit leiser Ironie wird in den Epen die sich aus dem Zwiespalt zwischen
Ideal und Wirklichkeit entfaltende Krise angedeutet. Im vollen Licht aber erscheint
immer wieder der Glanz des Hofes als Mittelpunkt des ritterlichen Daseins. Die
Verwendung dieser ganzen Märchenwelt ist eigentlich nur gerechtfertigt und
bedingt durch die Aufgabe des Dichters, inmitten aller Unterhaltung die Idealvorstellungen

der feudalen Gesellschaft des späten 12. Jahrhunderts den Gliedern eben
dieser Gesellschaft auf lebhafte und anschauliche Weise vor Augen zu führen. So
bedeuten Chrétiens Werke zweifellos einen Spiegel und ein mahnendes Bild für
diese Gesellschaft, dabei aber gleichzeitig auch deren Versuch einer Rechtfertigung
ihrer Führungsansprüche. So wäre diese arthurische Literaturgattung ein bewusster
oder unbewusster beschönigender Wahn über einer aus Faulheit und Feigheit belassenen

«Misere». Arthurisches Fabulieren wäre die Schlafmütze des Rittertums, das
nicht hören möchte, wie es vom fürstlichen Absolutismus oder von der anwachsenden

städtischen Bildung oder vom reicher werdenden Bürgertum sachte überholt
wird.4
Bresson zeigt uns diese Gesellschaft am Hof in ihrer scheinbar letzten Anstrengung,
überholte Ideale ein letztes Mal aufflackern zu lassen.
Zum bestimmten Faktor der mittelalterlichen Literatur ist nebst Abenteuer und
Gralssuche die Thematik der Liebe (Minne) geworden. Aus verschiedensten Richtungen
genährt, ist Chrétien vorallem seiner Herrin, der Marie de France verpflichtet, die ihm
Stoff und Sinn für seine Werke gegeben hat. Die Lancelot-Liebe wird bei ihm zum
Paradigma der höfischen Minne. Bei Chrétien erfährt sie die erste und wesentlichste
Gestaltung. Sie wurzelt nicht im magischen Erfasstwerden, zieht ihre Nahrung nicht
aus dem süssen Gifttrank der Verzauberung. Sie ist Dienst und dadurch ihrem Wesen
nach ethisch; und das Problem des Ehebruchs, ob er sich auch faktisch vollzieht,
braucht nicht gestellt zu werden. Wenn Minne durch Dienst ins Sittliche gehoben
wird, so hebt sich auch der Dualismus von Aventiure und Minne auf, der das Problem
Erecs und Yvains ist. Diese beiden Ritter müssen lernen, die Forderungen ritterlicher
Tat mit den Verpflichtungen der ehelichen Minne, die Sozietät mit dem individuellen
Glück, in Einklang zu bringen. In solcher Harmonisierung besteht ihre eigentliche
sittliche Leistung. Lancelot kennt weder die Gefahr des «Verliegens» (Vernachlässigung

der ritterlichen Taten) noch des «Verritterns» (Vernachlässigung der ehelichen
Liebe), damit auch nicht die Aufgabe des Ausgleichs. Minne und ritterliche Leistung
sind in der höfischen Liebe zur verheirateten Frau von Anbeginn im Einklang.

4 Nach Kurt Weiss «Einführung in die Forschungsgeschichte des arthurischen Romans» in:
«Der arthurische Roman» WdF CLVII, Darmstadt 1 970.

8



Wenn diese Liebe als extremer Ausdruck einer neuen Minnelehre bezeichnet wurde,
so heisst das, dass sie in einem Gegensatz zur idealisierten Liebe steht, wie sie
beispielsweise im «Erec» oder«Yvain» zum Ausdruck kommt. Hier ist die Herrin nicht
mehr gefühlloses Idol, welches Heldentaten im Speerspiel oder Beweihräucherung
durch Balladen verlangt. Der Ergebenheit des Liebenden der Geliebten gegenüber
folgt die Gleichheit vor der Leidenschaft, die Ursache und Zweck in sich selbst findet.
Keinerlei Theorie, also keine «Liebesregeln», sondern beinahe kindliche Legenden
sind es, liedhafte bretonische Liebesgeschichten. Marie de France scheint ihre Theorie

in folgenden Versen zusammenzufassen:
«Tels est la mesure d'amer
Que nuls n'i doit raison garder...»
Das sind Verse, die gerade das Gegenteil der ritterlichen und höfischen Theorie
ausdrücken, nach der man nur dank der wohldurchdachten Regeln der Gefühlsstrategie

und durch die Kluge Anwendung der Vernunft zur Liebe gelangen darf. Chrétiens

Liebe als extremer Ausdruck einer neuen Minnelehre scheint bei Bresson noch
weiter zu gehen : Guenièvre hat ihrem Gatten abgesagt und ihr Wort Lancelot gegeben.

Der duldende, hilflose König hat keine Macht mehr, selber seine Gattin
zurückzuholen. Noch wird Lancelot Ritter der Königin genannt, was nicht Geliebter, wohl
aber Begünstigter bedeutet. Doch das Verhältnis der beiden geht weit über das
übliche Mass des höfischen Gesetzes hinaus. Im heimlichen Versteck, nicht öffentlich,

gestehen sie sich ihre Liebe, von der Guenièvre allein noch Rettung erhofft. Seit
der Rückkehr Lancelots von der Gralssuche ist sie aber auch hier enttäuscht. Sein
Versagen, sein Unvermögen, den Gral zu finden, schreibt er dieser verbotenen Liebe
zu, und um sich nicht noch mehr zu verschulden, löst er sich von ihr. Doch dies
anerkennt die Geliebte nicht, vielmehr sucht sie die Schuld bei sich selbst: «Mein
Verbrechen war, einen Augenblick, nur einen Augenblick an ihm gezweifelt zu
haben». War es bei Chrétien Lancelot, der sich in Schuld versetzte, als er beim
Betreten des Karrens, der ihm die grösste Schande eintrug, zwei Schritte gezögert
hatte, und so nicht der bedingungslosen Liebe entsprach, so ist es hier die Königin
selber, die durch ihr Verhältnis und ihre Schuld nicht nur sich, sondern ein ganzes
Königreich in Gefahr bringt und schliesslich den Untergang bewirkt.
«Geschichten, weder ganz Lüge noch ganz wahr,
wederWahn noch ganz Weisheit...»
Oder: Das Ende des schönen Märchens von der grossen Liebe des mittelalterlichen
Helden zu seiner Königin, von Bresson in die Gegenwart geholt. Hans Stutz

Brutalität im US-Fernsehen trotz «family hour» nicht reduziert

epd. Die Einführung des sogenannten «familiengerechten Programms» im US-Fernsehen

(d. h. die beiden ersten Stunden am Abend haben in jeder Weise unanstössig
zu sein) hat keineswegs, wie von dem initiierenden CBS-Network versprochen, eine
Reduzierung brutaler Szenen mit sich gebracht. Es ist zwar so, dass während der
«family-viewing»-Zeit weniger Brutalitäten vorkommen, dafür sind sie jetzt vermehrt
in den darauffolgenden Programmen zu finden, so dass ihre Häufigkeit praktisch
gleichgeblieben ist. Das ist das Ergebnis einer jetzt von der Annenberg School of
Communications (Universität Pennsylvania) veröffentlichten Analyse. «Nach neun
Jahren Untersuchungen, Hearings und Kommissionen», heisst es in der Analyse,
«kann festgestellt werden, dass sich nichts geändert hat. Die Gesamtzahl gewalttätiger

Szenen ist mit 5,6 je Programm heute womöglich grösser denn je zuvor.» Die
Wissenschaftler werfen in diesem Zusammenhang den Fernsehnetworks vor, das
«family-viewing»-Zugeständnis nicht ganz uneigennützig gemacht zu haben, nämlich

«zur Abschwächung der damals mit viel Engagement geführten Brutalitätsdebatte».

9


	Robert Bresson auf der Suche nach dem Gral

