
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1976)

Heft: 6

Artikel: Franju und sein "Cinéma de l'Insolite"

Autor: Hangartner, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kantone studieren, ob sie das Solothurner Modell, mit dem sehr gute Erfahrungen
gemacht wurden, übernehmen wollen. Wie die Jugendschutz- und Zensurvorschriften

in den einzelnen Kantonen aussehen, zeigt eine synoptische Zusammenstellung
in dieser Nummer, die durch den Schweizerischen Lichtspieltheater-Verband (SLV)
in verdankenswerter Weise zur Verfügung gestellt wurde. Urs Jaeggi

Franju und sein «Cinéma de l'Insolite»
Zu einer Georges-Franju-Retrospektive

Georges Franjus Filme, obwohl nur wenige an der Zahl (elf Kurzfilme, acht
Langspielfilme und einige TV-Arbeiten in 27 Jahren), nehmen innerhalb der französischen

Filmlandschaft eine Sonderstellung ein. All seinen Filmen verlieh er einen ganz
persönlichen, eigenwilligen Charakter, der Vergleiche mit anderen Regisseuren nur
bedingt zulässt. Zwar steht er mit «La tête contre les murs» (1958) am Anfang der
Nouvelle Vague, kann ihr aber nicht zugerechnet werden. Dafür sind die Sujets und
ihre Dramatisierung zu verschieden von dem, was Regisseure wie Truffaut, Godard,
Chabrol etc. gemacht haben. Franju steht hingegen in direktem Bezug zu Jean Vigo
und dessen poetischem, anarchistischen Realismus. Vergleichbar dürften seine
Filme noch mit jenen des Spaniers Luis Bunuel sein, sowohl in der Thematik wie in
der Atmosphäre. Beide Autoren kämpfen in ihren Filmen gegen das Machtdreieck
Bourgoisie, Armee und Kirche, das aus ihrer Sicht den Menschen durch festgefahrene

Regeln seiner Freiheit beraubt und ihm nicht ermöglicht, seine Persönlichkeit zu
verwirklichen. Franju ist diesem an sich selbst gestellten Anspruch immer treu
geblieben. In seinen besten Filmen, ob «Le sang des bêtes» (1949) oder «Thérèse
Desqueyroux» (1963), hat er stimmungsvolle und treffende, von ätzender Kritik
getragene Analysen geliefert, die keinen Zweifel an seiner Einstellung zulassen. Der
Ausspruch, «Ich hasse jede Form der Sakralisation, unter welchem Gewand sie auch
immer erscheint,» bildet das Fundament seiner Philosophie.
Bereits sein erster Kurzfilm, «Le sang des bêtes», der mit grosser Intensität die Welt
eines Schlachthofsund die dort geübten Grausamkeiten schildert, enthält thematische

wie formale Eigenschaften, die typisch für Franjus Filme sind. Ausgehend von
der Realität des Alltags, sucht er den Schein der Gegenstände zu durchdringen, um
sein Bild der Welt zu entwerfen, losgelöst von Sehgewohnheiten, die man sich
angeeignet hat und die ebenso ein Resultat gesellschaftlicher Lügen und Zwänge
sein können wie die im Film angeprangerte Tötung (Schächtung) der Tiere. Durch
die Verbindung von Ton (ein kalter, hart skandierter Kommentar und die Geräusche
der Messerschnitte und des fliessenden Blutes) und Bild dringt Franju in jene
Dimension vor, wo die erlebbare Realität dem weicht, was unseren Augen ansonsten
verborgen bleibt. Oder, um mit einem Bild Jean Cocteaus zu sprechen, Franju zeigt
das auf, was hinter dem Spiegel verborgen ist, also jene Welt, die den Poeten und
Kindern gehört.

Charakteristisch für Franju — das «Insolite»

«Es gibt keine Emotion, die nicht von der Emotion der Realität herrührt. Mit dem
Ästhetizismus drückt man die Realität aus, um zum Phantastischen zu gelangen. Und
wenn ,Le sang des bêtes' neue Impulse gegeben hat, so rührt dies daher, dass ich mit
einem Maximum an Realismus die Hinrichtung der Tiere und der sonstigen Tätigkeiten

gezeigt habe, was in sich von ausserordentlicher ästhetischer und plastischer
Schönheit war. Dies ist das Gegenteil von dem, was man im Kunstfilm (Film d'art)
macht. Ich spreche vom Realen, um zum Ästhetischen zu gelangen. Ich habe die
ästhetischen Elemente mit andauernder Besorgnis für die Strenge des Dokumentar-

17



Bild: Cinémathèque Suisse

films behandelt» (Aus einem Interview mit Georges Franju). Diese Strenge des
Dokumentarfilms hat Franju in den Langspielfilmen weiterhin berücksichtigt, auch
etwa in «Judex» (1963), bei dem es sich ja um einen Film mit rein melodramatischer
Geschichte handelt. Dieser bewusst überspitzten Wiedergabe der Realität ist es
zuzuschreiben, dass die Atmosphäre in den Filmen von Franju eine spezielle Seite
annimmt: Er stellt eine Welt des Unbehagens dar, die — auf einen ersten Nenner
gebracht — mit «le fantastique quotidien» (die Phantastik des Alltäglichen)
umschrieben werden könnte, in ihrer Konsequenz aber in jenes Gebiet vordringt, das nur
wenigen Filmautoren eigen ist — ins «Insolite» (etwa: das Ungewöhnliche, Seltsame,
Unheimliche). Das «Insolite» ist, wie es sich bei Franju zeigt, das Resultat einer
atmosphärischen Verdichtung, wenn Faktoren der Realität nicht mehr um ihrer selbst
willen dastehen, sondern in ihrer wirklichen Natur offenbart werden. Was das «Insolite»,

als Phänomen, interessant macht, ist, dass es sich aus verschiedenen Elementen

zusammensetzt : «Für mich enthält das ,Insolite' alles, die Poesie, den Realismus
und mehr. Denn das .Insolite' hat diese besondere Eigenschaft, dass, wenn man es
empfängt, man es versteht. Das Phantastische empfindet man hingegen sofort, aber
man versteht es nicht immer. Das .Insolite' ist viel schwerer darzustellen als das
Phantastische. Das .Insolite' offenbart sich, man muss es sehen. Aber es lässt sich
nicht konstruieren, es kommt aus dem Anormalen.» Am besten lässt sich dies anhand
der Eingangssequenz von «La tête contre tes murs» belegen, in der ein Motocross-
fahrer in einer Grube herumrast. Diese Bilder sind in sich ohne Doppeldeutigkeit. In
Verbindung mit der Musik gewinnen sie jedoch eine beängstigende Wirkung, die das
kommende Drama vorwegnimmt. Auch die Bilder der Irrenanstalt sind von solch
einer Eindringlichkeit, dass selbst eine gewöhnliche Mauer erschreckend wirken
kann. Es geht Franju von allem Anfang an darum, mit solchen Einstellungen das gute
Gewissen des Zuschauers zu beunruhigen. Die Verwendung des Dekors als
eigenständigen «Schauspieler» ist ein weiteres Mittel, diese Wirkung zu erlangen.

18



Im Gegensatz zu Luis Bunuel, der das Klima seiner Filme durch eine wilde, surrealistische

Poesie schafft, bleibt Franju meistens beherrscht. Er hebt nicht etwas besonders

heraus, sein Klima ergibt sich wie selbstverständlich, es entwickelt sich langsam
aus früheren Einstellungen oder Sequenzen. Etwas zu dehnen, eine Einstellung zu
früh anlaufen zu lassen oder sie etwas länger hinauszuziehen, als die Dramaturgie es
vorschreiben würde, sind geläufige Kunstgriffe, um beim Publikum diese Wirkung
des «Insolite» hervorzurufen, es dafür empfänglich zu machen. Oder, um den Poesiebegriff

bei Franju und Bunuel noch besser zu unterscheiden : Beim zweiten ist Poesie
ein Augenblick in der Zeit (man denke an die häufige Verwendung von Traumsequenzen,

für den Surrealisten Bunuel Poesie par excellence), beim ersten ein
andauernder Prozess des Fühlbarmachens, wobei die Zeit schliesslich keine Rolle mehr
spielt. Das Endziel bleibt sich hingegen gleich: einen Zustand mit den Mitteln der
Poesie aufzuzeigen, um ihn der Veränderung preiszugeben.

Die Ungeheuerlichkeit der Realität

Franju wurde oft der Vorwurf gemacht, seine Filme seien sadistische Machwerke, die
den Zuschauer mit unnötigen Details aufstören. Eine solche Einstufung ist natürlich
völlig falsch, nicht nur, weil die Grausamkeiten, die gezeigt werden, nicht bloss
Selbstzweck sind, sondern Faktoren der Realität darstellen. Franju weiss, dass nicht
jeder Zuschauer erträgt, wie einem Schaf der Kopf abgeschnitten wird und Blut
herausströmt. Dies ist jedoch nicht seine Grausamkeit, vielmehr diejenige einer
Gesellschaft, die noch keine humaneren Tötungsmassnahmen gefunden hat. Und jene
Gesichtshautentfernung in «Les yeux sans visage» (1959), die bei Erscheinen des
Films so manche Ohnmacht verschuldet hat, unterstreicht ebenfalls, dass Franju sein
Publikum nicht leichtfertig zu schockieren, vielmehr zu beunruhigen und mit
wissenschaftlicher Akribie die Wirklichkeit zu zeigen sucht, in diesem Falle also jene
scheusslichen Eingriffe, die der angesehene Dr. Génessieran seinen hilflosen Opfern
vornimmt. Auch hier steckt Franju die Grenzen innerhalb der Realität ab. Selbst dort,
wo er surrealistisch wird, bleibt dieser Vorgang ein Bestandteil des «Insolite». Franju
kann, will man einen surrealistischen Maler zitieren, allein mit Magritte verglichen
werden, der dadurch, dass er Gegenstände von ihrem traditionellen Standpunkt
entfernt, eine surrealistische Wirkung erzielt. Die Genauigkeit in der Wiedergabe
bleibt aber immer oberstes Prinzip. Franju treibt sie so weit, dass er für gewisse
Darstellungenden Rat eines Arztes einholte. Der epileptische Anfall von Heurtevent
(Charles Aznavour, übrigens in seiner ersten Filmrolle) in «La tête contre les murs»
wirkt sehr überzeugend, ja beängstigend, was allein diesem oben angeführten
Vorgehen zuzuschreiben ist. Franju hat einfach recht, wenn er sagt, dass in der Wirklichkeit

genug Ungeheuerlichkeiten geschehen, um nicht einen Frankenstein erfinden zu
müssen.
Der Humor, ein sehr schwarzer und bissiger, ist ein weiteres tragendes Element bei
Franju. Mit dem Stil subtil verwoben, erscheint er zuerst von geringer Bedeutung,
tritt dann jedoch in geissen Momenten mit umso grösserer Vehemenz hervor. Dies
hat seinen Grund darin, dass «es sehr schwer ist, Humor und das ,Insolite' zu
verbinden; Humor ist nicht Komik und das ,Insolite' nicht das Phantastische. Komik
und Phantastik ergeben sich von selbst. Der Humor, wie ich ihn verstehe, ist nicht
einfach konstruierte Komik, er erwächst aus realistischen Fakten.» Der Humor wird in
das «Insolite» integriert und damit zu einem entlarvenden Instrument. Man kann
zwar seinetwegen nicht lachen, wohl aber durch ihn die Charakterzüge einer Person
besser verstehen lernen.

Mit der Kamera die Wirklichkeit transparent machen

Dass bei Franju in hohem Masse die Aussage durch die formale Gestaltung bestimmt
wird, liegt auf der Hand, besonders, wenn es darum geht, Wirklichkeit transparent zu

19



machen. Bereits in «Le sang des bêtes» ist die ganze formale Struktur erkennbar:
Durch kleine Ellipsen steuert er auf das Zentrum zu, um dann im Augenblick grösster
lyrischer Kraft Akzente zu setzen, d. h., über «Umwege» reisst er das Sujet aus seiner
Begrenztheit heraus. In «Le sang des bêtes» macht Franju dies folgendermassen :

Zuerst zeigt er Bilder aus der Umgebung des Schlachthauses, kleine, in sich
geschlossene Einheiten; dann dringt er zusammen mit einem Tier ins Innere des
Schlachthofes vor und beobachtet, wie es getötet wird. Auf diese Weise konditioniert

und sensibilisiert Franju den Zuschauer für die eigentlichen Flöhepunkte. In
«Les yeux sans visage» gestaltet er die Exposition solcherart, dass der Zuschauer
meint, die Tochter des Dr. Génessier sei jetzt begraben, um dann zu erfahren, dass
dies gar nicht zutrifft. Mit solchen «Irreleitungen» wird der Betrachter auf das
Wesentliche aufmerksam gemacht. In diesen Momenten weist der Autor sozusagen
mit dem Finger darauf hin, wo Gefahren für den Menschen liegen - ob in seiner
nächsten Umgebung oder in der Natur selbst. Franju verwendet dazu auch andere
Methoden, indem er etwa Standbilder einfügt oder die Musik für kurze Augenblicke
unterbricht.
Georges Franjus Welt ist zweifellos absolut, in Thematik wie Form. Seine anarchistische

Revolte, sein Flass gegen Institutionen jeder Art bestimmen seine Weltsicht.
Waser will, ist die vollkommene, uneingeschränkte Freiheit für den Menschen. Diese
wird nach Franju jedoch erst dann möglich sein, wenn die heutige Gesellschaft in
Trümmern liegt. Und diesen Traum von einer neuen Welt entwirft er, indem er die
Schönheit und Grässlichkeit der alten belegt. Seine Filme sind keine Aufforderung zu
billigem Mitgefühl, er will aktives Denken, das eine Bewusstseinsveränderung nach
sich zieht. Franju hat gute und schlechte Filme gedreht, dort aber, wo er sich vollends
gefunden hat, werden sie zu einem Entsetzensschrei, der gleichzeitig auch Hoffnung
enthält. Die Revolte (nicht Revolution!) wird zur Notwendigkeit, um jenen die
Freiheit wiederzugeben, bzw. zu lassen, die als erste ein Anrecht darauf haben : Die
Liebenden, die Kinder und die Poeten.
Der Satz, die Kamera sei in den Händen eines Poeten eine gefährliche Waffe, ist
hinlänglich bekannt. Bei Franju jedoch wird er zur Tatsache. Michel Hangartner

FILMKRITIK
White Line Fever (Die Strasse der Gewalt)

USA 1975. Regie : Jonathan Kaplan (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 76/90)

Samuel Fuller beantwortete einmal die Frage, was denn Kino für ihn sei, dahingehend:

«In one word, EMOTION.» Gute Hollywoodfilme belegen diese Feststellung
allgemein, und Jonathan Kaplans Film ist ein handfester Beweis dafür:,Eine
spannende, interessante Geschichte, in die sich der Zuschauer dank einer gefühlsmässi-
gen Identifikation mit dem Helden hineinleben kann. Dennoch ist «White Line
Fever» nicht dümmliches und verlogenes Identifikationskino, sondern eine teils recht
aggressiv-brutale Auseinandersetzung mit der Korruption, wie sie in Amerika überhand

nimmt. Erstaunlich ist in dieser Hinsicht, wie immer mehr junge amerikanische
Filmregisseure sich kompromisslos und eingehend mit den gesellschaftlichen
Zuständen auseinandersetzen und somit ein anderes, notwendiges Bild von Amerika
entwerfen.
Die emotionale Wirkung des Films liegt einerseits in der Geschichte selbst, andererseits

in der Brutalität (im Sinne eines grösstmöglichen Realitätsbezuges) ihrer
Darstellung. Carrol Jo (C.J.) Hummer, «just married» und aus der Armee entlassen, hat

20


	Franju und sein "Cinéma de l'Insolite"

