
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1976)

Heft: 1

Artikel: Ritualisierter Sadismus als Metapher des Faschismus

Autor: Waeger, Gerhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Ritualisierter Sadismus als Metapher des Faschismus

Gedanken zu neuen Filmen von Liliana Cavani, Pier Paolo Pasolini und Fernando
Arrabal

Die Gier, mit der sich ein sensationslüsternes Publikum am 22. November letzten
Jahres um die Plätze zur Welturaufführung von Pier Paolo Pasolinis «Salb or 120
Days of Sodom » stritt, erinnerte an gewisse Berichte aus der frühen Neuzeit über das
mit Furcht gepaarte Interesse, das die Bevölkerung den einstmals spektakulär
aufgezogenen öffentlichen Hinrichtungen entgegenbrachte. Auch damals wurden die
Opfer vor der eigentlichen «mise à mort» oft grausam gefoltert. Möglicherweise hat
das Bewusstsein, dass es sich bei den Opfern um Übeltäter handelte, den mit dem
Anblick der Räderungen, Pfählungen, Blendungen, Vierteilungen und Verbrennungen

verbundenen Nervenkitzel für das Gewissen des einzelnen Zuschauers tragbar
gemacht. Heute wird die Misshandlung von Gefangenen weltweit geächtet, die
Verbindung von Lust und Grausamkeit ist schon längst mit einem Tabu belegt, und
die Folterkeller gelten als Attribut der Diktaturen. Nur auf der Kinoleinwand, am
Fernsehschirm und in der Literatur darf Brutalität noch lustvoll erlebt werden. Selbst
hier hat die Aufklärung ihre Spuren hinterlassen: Im Kampf für eine «gerechte
Sache» darf sich zwar auch der «positive Held» Grausamkeiten erlauben, doch
Brutalität um ihrer selbst willen bleibt dem ausgekochten Bösewicht, dem «Sadisten»

vorbehalten.
Nun bezeichnet man als «Sadismus» auch eine bestimmte sexualpathologische
Verhaltensweise. Wo diese in einer filmischen oder literarischen Fiktion zur Darstellung
kommt, bietet sich als glaubwürdiger Hintergrund eine alte oder moderne
Gewaltherrschaft geradezu an. Der deutsche Nationalsozialismus und der italienische
Faschismus gelten in der Literatur denn auch schon lange als Eldorado abartig
veranlagter Männer und Frauen. Ein ursächlicherZusammeohanQ zwischen Faschismus

und sadistischem Sexualverhalten wurde indessen kaum je postuliert. Auch
Roger Vadim, der 1962 in seinem Film «Le vice et la vertu» den Roman «Justine» des
Marquis de Sade in die letzten Jahre des Zweiten Weltkriegs verlegte, interessierte
sich nicht für solche Aspekte.

LHiana Cavanis «Portiere di notte»

Um einen entsprechenden Ansatz aus psychologischer Sicht bemühte sich erst
Liliana Cavani in ihrem 1973 entstandenen «Portiere di notte»: Ein ehemaliger
Sturmbannführer, der in einem Wiener Hotel sein Auskommen findet, begegnet
zwölf Jahre nach Kriegsende einer Frau, die er früher einmal, als sie noch Insassin
eines Konzentrationslagers war, zu einem sadomasochistischen Verhältnis gezwungen

hatte. Statt ihn anzuzeigen, erneuert die Frau aus freien Stücken das alte Verhältnis

(vgl. Besprechung in ZOOM-FILMBERATER 20/74, S. 1 9ff.). Trotz faszinierender

Stimmungsbilder hinterlässt «Portiere di notte» gerade wegen seiner unreflek-
tierten Reduktion des Faschismus auf das wüste Leben einiger perverser Offiziere
einen zwiespältigen Eindruck.
Die Grausamkeiten der nationalsozialistischen und faschistischen Gewaltherrschaften

sind im Film nie verschwiegen worden — es sei hier, um wenigstens zwei Bei-

2



spiele zu nennen, an die Folterungen in Rossellinis «Roma città aperta» (1944/45)
und an Alain Resnais' erschütternden Lagerfilm «Nuit et brouillard» (1956) erinnert.
Der faschistische Sadismus galt aber bis anhin als ein unmenschliches Mittel zur
Durchsetzung einer verfehlten Ideologie. Die Vorstellung, es könnte umgekehrt sein,
indem der Sadismus nämlich als eigentliches Ziel des Faschismus zu betrachten sei,
wurde, wenn auch auf rein personeller und psychologischer Ebene, erstmals im
«Portiere di notte» nahegelegt.
Was bei Liliana Cavani als unbedachte Simplifizierung erscheint, wird in Pasolinis
nachgelassener Sade-Verfilmung «Salb or 120 Days of Sodom» und in Arrabals
Filmparaphrase über denSpanischen Bürgerkrieg, «L'arbre de Guernica», zum
tragenden Gedanken. «Wir Faschisten sind die einzigen wirklichen Anarchisten»,
erklärt eine der Hauptfiguren in «Salö»(wobei «Anarchismus» als radikale Verneinung
von Sitte, Norm und Menschlichkeit verstanden wird) ; und in « L'arbre de Guernica »

heisst es einmal, Gewalt sei für die Faschisten kein Mittel, sondern ein Ziel. Erstaunlich

bleibt immerhin, dass Pasolini seine Thesen mit der Transposition eines 1785
entstandenen Romans, Arrabal die seinigen mit den Exzessen eines blutigen Bürgerkriegs

zu belegen versucht.

Pier Paolo Pasolinis «Salb or 120 Days of Sodom»

Pasolinis literarische Vorlage, das 1785 im Gefängnis entstandene Romanfragment
« Les cent-vingt journées de Sodome ou l'école du libertinage» des Marquis de Sade,
gilt als eine der monströsesten und zynischsten Schilderungen menschlicher
Verworfenheit der Weltliteratur. Das aus vier Teilen und einer Einleitung bestehende
Werk (vom zweiten Teil an besteht es nur noch aus detaillierten Entwürfen) schildert
in tagebuchartigen Aufzeichnungen eine vier Monate dauernde «Orgie» im Schloss
des Herzogs von Blangis, der sich in Gesellschaft eines Bischofs, eines Richters und
eines Bankiers den grauenhaftesten Exzessen hingibt, die sich ein menschliches Hirn
überhaupt ausdenken kann. Die Ehefrauen und Töchter, vier Erzählerinnen, vier
Dienerinnen sowie je acht Knaben und Mädchen stehen den Wüstlingen als Lustobjekte

und Gehilfen zur Verfügung. Sade liefert im Rahmen seines Romans einen
Katalog von 600 Perversionen, sauberlich in je 150 «einfache, komplexe, verbrecherische

und meuchlerische Passionen» eingeteilt. Jeder «ehrenhafte Sinnengenuss»
soll nach den Worten des Autors aus diesem «schmutzigsten Bericht, der je gegeben
wurde, seit die Welt existiert», verbannt bleiben.
Pasolini hat die Schilderungen Sades vom 1 8. Jahrhundert in die im September 1 943
unter deutschem Schutz in Oberitalien errichtete faschistische Republik von Salö
verlegt. Aus den vier «Libertins» der Vorlage wurden vier Exponenten des Faschismus,

die in einer apokalyptischen Welt des totalen Nihilismus ihren perversen Trieben

frönen. Verschiedene Elemente hat Pasolini wörtlich von Sade übernommen,
unter anderem auch die Bestimmungen der «Hausordnung», nach denen normale
Beziehungen zwischen Mann und Frau mit dem Verlust eines Körperteils, die geringste

religiöse Handlung gar mit dem Tode bestraft wird. Zahlreiche Einzelheiten muss-
ten indessen schon aus ökonomischen Gründen weggelassen werden. Anderes kam
hinzu, vor allem eine Fülle von Text-, Bild- und Musikzitaten: Sie reichen von
Kommentaren moderner Sade-Interpreten wie Roland Barthes, Pierre Klossovski
und Maurice Blanchot bis zu Zeugnissen der bürgerlichen Kultur des 19. und
20. Jahrhunderts. Da wird etwa ein Gedicht von Gottfried Benn oder eine Strophe
aus einem Lied von Ezra Pound rezitiert, zwei der Wüstlinge streiten darüber, ob ein
bestimmter Ausspruch von Nietzsche oder von Baudelaire stamme, an den Wänden
hängen Gemälde, die von Léger oder von italienischen Futuristen gemalt sein könnten,

zu obszönen Erzählungen erklingt Musik von Chopin, und eines der gefolterten
Mädchen schreit gar einmal : «Mein Gott, warum hast du mich verlassen ?»
Der immense Stoff des Films wurde in vierTeile gegliedert, in eine «Vorhölle» und je
einen Höllenkreis der Leidenschaft, des Kotes und des Bluts. Die makabre Apotheose

3



«Salô or 120 Days of Sodom» von Pier Paolo Pasolini

der Grausamkeit, in die das Werk mündet, soll — so darf man Pasolini wohl verstehen
- das wahre Gesicht des Faschismus enthüllen. Die Bezüge zu den Konzentrationslagern

des Dritten Reichs sind im letzten Teil des Films unübersehbar. Und wenn
einer der Folterer nach einer simulierten Hinrichtung erklärt, es komme aufs gleiche
heraus, ob man einen Menschen tausendmal töte oder tausend Menschen einmal, ist
auch der Stellenwert des ganzen Films als Parabel des Faschismus umschrieben.
Deutet man «Salö» als Parabel, so erscheint die pervertierte Sexualität als Sinnbild
der Macht, die schrankenlose Macht als Sinnbild des Bösen. Diese moralphilosophische

Deutung entspricht durchaus den Vorstellungen Sades, der einmal geschrieben
hat: «Ich bin vollkommen überzeugt, dass es nicht das Objekt der Lust, sondern die
Idee des Bösen ist, die uns erregt.» Schwierigkeiten tauchen erst dort auf, wo
Pasolini die Absolutheit des Bösen als Synonym für den Faschismus verwendet. Die
Vernichtungslager Hitlers sind zwar der grauenhafteste, aber eben doch nur ein
Aspekt des komplexen Phänomens, das mit dem Schlagwort «Faschismus» nur
ungenau umschrieben wird. «Faschismus» in all seinen vielfältigen Erscheinungsformen

lässt sich mit dem Stilmittel der Parabel wohl überhaupt nicht erfassen. Pasolini
selbst hat dies übrigens bereits einmal erfahren: in seiner Filmparabel «II porcite»
(1 969), in der er Kannibalismus, Zoophilie und Nationalsozialismus auf eine Ebene
zu bringen versuchte.

Fernando Arraba/s «L'arbre de Guernica»

Genügen die Schreckbilder ritualisierter Grausamkeit nicht als Parabel, so doch als
Metapher des Faschismus in einem konkret gegebenen Fall. Fernando Arrabal zeigt
in einem letztes Jahr fertiggestellten Film über den Spanischen Bürgerkrieg, «L'arbre

4



de Guernica», Szenen, die den Sadeschen Phantasien durchaus adäquat sind, auch
wenn sie nicht pervertierter Sexualität, sondern blindem Hass entspringen. Da werden

die tapferen Verteidigereines spanischen Städtchens von den siegreichen Fran-
coanhängern auf die grausamste Art zu Tode gequält: Einer wird geblendet, ein
anderer ans Kreuz geschlagen, wieder andere fesselt man auf kleine, mit einem
Stierkopf aus Karton geschmückte Schubkarren und fährt sie in eine improvisierte
Arena, wo sie von einem Stierkämpfer «fachgerecht» erstochen werden. Anders als
im hoffnungslosen Inferno Pasolinis, in dem sich die Opfer am Ende gegenseitig
selbst denunzieren, bleibt bei Arrabal der Freiheitswille des Volkes auch in der
Niederlage intakt: Der Baum, der in Guernica von den Bomben der Faschisten
verschont geblieben ist, wird zum Symbol der Hoffnung.
Es ist kaum zu übersehen, dass Pasolinis «Salö» eine Spitze gegen die Neofaschisten
in Italien, Arrabals «L'arbre de Guernica» eine solche gegen das etablierte Francore-
gime enthält. Mit andern Worten : Hier geht es nicht mehr um eine Bewältigung der
Vergangenheit, sondern um eine Gestaltung der Zukunft. Die historischen Gegebenheiten

der Republik von Salo bei Pasolini und der Spanische Bürgerkrieg bei Arrabal
sind nicht unmittelbar, sondern (im Hinblick auf die Gegenwart und Zukunft) mittelbar,

als Paradigmen angesprochen. Es ist gerade die filmische Verwendung des
Sadismus als Metapher, als bildhafte Umschreibung des Faschismus, die diesen
Wandel von der Unmittelbarkeit zur Mittelbarkeit anzeigt. Metaphern beruhen immer
auf einem Vergleich. Wenn dieser Vergleich (wie es bei der Gleichsetzung von
Faschismus und Sadismus der Fall ist) einer historischen Überprüfung nicht standhält,

deutet dies auf einen gestörten Wirklichkeitsbezug hin. Und in der Tat : Das, was
der Faschismus in seiner historischen Wirklichkeit einst gewesen ist, deckt sich nicht
mehr mit den Vorstellungen, die der zum Schlagwort gewordene Begriff heute auslöst.

Gerhart Waeger

Wo unsere Ehre zu verteidigen ist
Interview mit Volker Schlöndorff über «Die verlorene Ehre der Katharina Blum»

Volker Schlöndorffs neuestes Werk ist - zusammen mit Werner Herzogs «Jeder für
sich und Gott gegen alle» — einer der eindrücklichsten Beweise für die heutige
Durchschlagskraft des neuen deutschen Films. Endlich finden deutsche Autoren
sowohl in der Bundesrepublik wieauchimAuslandden ihnen schon seit einiger Zeit
gebührenden Erfolg bei Kritik und Publikum. Obwohl «Die verlorene Ehre der Katharina

Blum» von der gleichnamigen Erzählung Heinrich Bolls ausgeht, macht der
sinnliche, vitale Film deutlich, wie viel eigene Erfahrung Volker Schlöndorff und
seine Frau, Margarethe von Trotta, selbst in dieses Werk mithinein gebracht haben.
Dieser Eindruck dürfte durch die nun folgenden Ausschnitte aus einem Tonband-
Interview bestätigt werden.
Der Film erzählt, wie eine junge, verletzbare Frau in eine ahumane Funktionsmaschinerie

gerät, in die Machtsphäre eines total verwalteten, gleichgeschalteten Staates,
der offenbar nur noch Rumpfmenschen duldet. Katharina Blum trifft, nach langer
Zurückhaltung, einen Mann, Ludwig, bei dem sie die längst gesuchte Zärtlichkeit
und Liebe findet. Doch nach diesem Mann fahndet die Polizei. Und nur dadurch,
dass Katharina diesen Ludwig kennengelernt hat und dessen Versteck nicht verrät,
kommt sie ins grausame Räderwerk von Verdächtigungen, Nachstellungen und
Verhören. Das Fangnetz gängiger Klischees, die monströsen Schmutzwerfer der
Sensationspresse und die Zerstörungskräfte der institutionalisierten Macht — der Polizei —

drohen die Katharina in ihrem innersten Mensch-Sein zu vernichten. Die Frau, die

5


	Ritualisierter Sadismus als Metapher des Faschismus

