Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1976)

Heft: 1

Artikel: Ritualisierter Sadismus als Metapher des Faschismus
Autor: Waeger, Gerhart

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Ritualisierter Sadismus als Metapher des Faschismus

Gedanken zu neuen Filmen von Liliana Cavani, Pier Paolo Pasolini und Fernando
Arrabal

Die Gier, mit der sich ein sensationslusternes Publikum am 22. November letzten
Jahres um die Platze zur Welturauffuhrung von Pier Paolo Pasolinis «Salo or 7120
Days of Sodom » stritt, erinnerte an gewisse Berichte aus der fruhen Neuzeit uber das
mit Furcht gepaarte Interesse, das die Bevolkerung den einstmals spektakular aufge-
zogenen offentlichen Hinrichtungen entgegenbrachte. Auch damals wurden die
Opfer vor der eigentlichen «mise a mort» oft grausam gefoltert. Moglicherweise hat
das Bewusstsein, dass es sich bei den Opfern um Ubeltater handelte, den mit dem
Anblick der Raderungen, Pfahlungen, Blendungen, Vierteilungen und Verbrennun-
gen verbundenen Nervenkitzel fur das Gewissen des einzelnen Zuschauers tragbar
gemacht. Heute wird die Misshandlung von Gefangenen weltweit geachtet, die
Verbindung von Lust und Grausamkeit ist schon langst mit einem Tabu belegt, und
die Folterkeller gelten als Attribut der Diktaturen. Nur auf der Kinoleinwand, am
Fernsehschirm und in der Literatur darf Brutalitat noch lustvoll erlebt werden. Selbst
hier hat die Aufklarung ihre Spuren hinterlassen: Im Kampf fur eine «gerechte
Sache» darf sich zwar auch der «positive Held» Grausamkeiten erlauben, doch
Brutalitat um ihrer selbst willen bleibt dem ausgekochten Bosewicht, dem «Sadi-
sten» vorbehalten.

Nun bezeichnet man als «Sadismus» auch eine bestimmte sexualpathologische Ver-
haltensweise. Wo diese in einer filmischen oder literarischen Fiktion zur Darstellung
kommt, bietet sich als glaubwurdiger Hintergrund eine alte oder moderne Gewalt-
herrschaft geradezu an. Der deutsche Nationalsozialismus und der italienische
Faschismus gelten in der Literatur denn auch schon lange als Eldorado abartig
veranlagter Manner und Frauen. Ein ursachlicher Zusammenhang zwischen Faschis-
mus und sadistischem Sexualverhalten wurde indessen kaum je postuliert. Auch
Roger Vadim, der 1962 in seinem Film «Le vice et la vertu» den Roman «Justine» des
Marquis de Sade in die letzten Jahre des Zweiten Weltkriegs verlegte, interessierte
sich nicht fur solche Aspekte.

Liliana Cavanis « Portiere di notte »

Um einen entsprechenden Ansatz aus psychologischer Sicht bemuhte sich erst
Liliana Cavani in ihrem 1973 entstandenen «Portiere di notten: Ein ehemaliger
Sturmbannfuhrer, der in einem Wiener Hotel sein Auskommen findet, begegnet
zwolf Jahre nach Kriegsende einer Frau, die er friiher einmal, als sie noch Insassin
eines Konzentrationslagers war, zu einem sadomasochistischen Verhaltnis gezwun-
gen hatte. Stattihn anzuzeigen, erneuert die Frau aus freien Stucken das alte Verhalt-
nis (vgl. Besprechung in ZOOM-FILMBERATER 20/74,S.19ff.). Trotz faszinieren-
der Stimmungsbilder hinterlasst « Portiere di notte» gerade wegen seiner unreflek-
tierten Reduktion des Faschismus auf das wiste Leben einiger perverser Offiziere
einen zwiespaltigen Eindruck.

Die Grausamkeiten der nationalsozialistischen und faschistischen Gewaltherrschaf-
ten sind im Film nie verschwiegen worden — es sei hier, um wenigstens zwei Bei-

2



spiele zu nennen, an die Folterungen in Rossellinis « Roma citta apertay (1944/45)
und an Alain Resnais’ erschutternden Lagerfilm « Nuit et brouillard» (1956) erinnert.
Der faschistische Sadismus galt aber bis anhin als ein unmenschliches Mittel zur
Durchsetzung einer verfehlten Ideologie. Die Vorstellung, es konnte umgekehrt sein,
indem der Sadismus namlich als eigentliches Ziel des Faschismus zu betrachten sei,
wurde, wenn auch auf rein personeller und psychologischer Ebene, erstmals im
« Portiere di notte» nahegelegt.

Was bei Liliana Cavani als unbedachte Simplifizierung erscheint, wird in Pasolinis
nachgelassener Sade-Verfilmung «Salo or 720 Days of Sodom» und in Arrabals
Filmparaphrase tber den Spanischen Burgerkrieg, «L arbre de Guernica», zum tra-
genden Gedanken. « Wir Faschisten sind die einzigen wirklichen Anarchisteny, er-
klart eine der Hauptfiguren in «Salo» (wobei « Anarchismusy als radikale Verneinung
von Sitte, Norm und Menschlichkeit verstanden wird) ; und in « L arbre de Guernica »
heisst es einmal, Gewalt sei fur die Faschisten kein Mittel, sondern ein Ziel. Erstaun-
lich bleibt immerhin, dass Pasolini seine Thesen mit der Transposition eines 1785
entstandenen Romans, Arrabal die seinigen mit den Exzessen eines blutigen Burger-
kriegs zu belegen versucht.

Pier Paolo Pasolinis «Salo or 120 Days of Sodom»y

Pasolinis literarische Vorlage, das 1785 im Gefangnis entstandene Romanfragment
«Les cent-vingt journées de Sodome ou I'école du libertinage» des Marquis de Sade,
gilt als eine der monstrosesten und zynischsten Schilderungen menschlicher Ver-
worfenheit der Weltliteratur. Das aus vier Teilen und einer Einleitung bestehende
Werk (vom zweiten Teil an besteht es nur noch aus detaillierten Entwdrfen) schildert
in tagebuchartigen Aufzeichnungen eine vier Monate dauernde «Orgie» im Schloss
des Herzogs von Blangis, der sich in Gesellschaft eines Bischofs, eines Richters und
eines Bankiers den grauenhaftesten Exzessen hingibt, die sich ein menschliches Hirn
uberhaupt ausdenken kann. Die Ehefrauen und Tochter, vier Erzahlerinnen, vier
Dienerinnen sowie je acht Knaben und Madchen stehen den Wistlingen als Lustob-
jekte und Gehilfen zur Verfugung. Sade liefert im Rahmen seines Romans einen
Katalog von 600 Perversionen, sauberlich in je 150 «einfache, komplexe, verbreche-
rische und meuchlerische Passionen» eingeteilt. Jeder «ehrenhafte Sinnengenuss»
soll nach den Worten des Autors aus diesem «schmutzigsten Bericht, der je gegeben
wurde, seit die Welt existiert», verbannt bleiben.

Pasolini hat die Schilderungen Sades vom 18. Jahrhundert in die im September 1943
unter deutschem Schutz in Oberitalien errichtete faschistische Republik von Sald
verlegt. Aus den vier «Libertins» der Vorlage wurden vier Exponenten des Faschis-
mus, die in einer apokalyptischen Welt des totalen Nihilismus ihren perversen Trie-
ben fronen. Verschiedene Elemente hat Pasolini wortlich von Sade ubernommen,
unter anderem auch die Bestimmungen der « Hausordnung», nach denen normale
Beziehungen zwischen Mann und Frau mit dem Verlust eines Korperteils, die gering-
ste religiose Handlung gar mit dem Tode bestraft wird. Zahlreiche Einzelheiten muss-
ten indessen schon aus okonomischen Grunden weggelassen werden. Anderes kam
hinzu, vor allem eine Fulle von Text-, Bild- und Musikzitaten: Sie reichen von
Kommentaren moderner Sade-Interpreten wie Roland Barthes, Pierre Klossovski
und Maurice Blanchot bis zu Zeugnissen der burgerlichen Kultur des 19. und
20.Jahrhunderts. Da wird etwa ein Gedicht von Gottfried Benn oder eine Strophe
aus einem Lied von Ezra Pound rezitiert, zwei der Wustlinge streiten daruber, ob ein
bestimmter Ausspruch von Nietzsche oder von Baudelaire stamme, an den Wanden
hangen Gemalde, die von Léger oder von italienischen Futuristen gemalt sein konn-
ten, zu obszonen Erzahlungen erklingt Musik von Chopin, und eines der gefolterten
Madchen schreit gar einmal: « Mein Gott, warum hast du mich verlassen ?»

Der immense Stoff des Films wurde in vier Teile gegliedert, in eine «Vorholle» und je
einen Hollenkreis der Leidenschaft, des Kotes und des Bluts. Die makabre Apotheose

3



der Grausamkeit, in die das Werk mundet, soll — so darf man Pasolini wohl verstehen
— das wahre Gesicht des Faschismus enthullen. Die Bezlige zu den Konzentrations-
lagern des Dritten Reichs sind im letzten Teil des Films unubersehbar. Und wenn
einer der Folterer nach einer simulierten Hinrichtung erklart, es komme aufs gleiche
heraus, ob man einen Menschen tausendmal tote oder tausend Menschen einmal, ist
auch der Stellenwert des ganzen Films als Parabel des Faschismus umschrieben.

Deutet man «Salo» als Parabel, so erscheint die pervertierte Sexualitat als Sinnbild
der Macht, die schrankenlose Macht als Sinnbild des Bosen. Diese moralphilosophi-
sche Deutung entspricht durchaus den Vorstellungen Sades, der einmal geschrieben
hat: «Ich bin vollkommen uUberzeugt, dass es nicht das Objekt der Lust, sondern die
Idee des Bosen ist, die uns erregt.» Schwierigkeiten tauchen erst dort auf, wo
Pasolini die Absolutheit des Bosen als Synonym fir den Faschismus verwendet. Die
Vernichtungslager Hitlers sind zwar der grauenhafteste, aber eben doch nur ein
Aspekt des komplexen Phanomens, das mit dem Schlagwort «Faschismus» nur
ungenau umschrieben wird. « Faschismus» in all seinen vielfaltigen Erscheinungsfor-
men lasst sich mit dem Stilmittel der Parabel wohl Giberhaupt nicht erfassen. Pasolini
selbst hat dies Ubrigens bereits einmal erfahren: in seiner Filmparabel «// porcile»

(1969), in der er Kannibalismus, Zoophilie und Nationalsozialismus auf eine Ebene
zu bringen versuchte.

Fernando Arrabals « L arbre de Guernica»

Genugen die Schreckbilder ritualisierter Grausamkeit nicht als Parabel, so doch als
Metapher des Faschismus in einem konkret gegebenen Fall. Fernando Arrabal zeigt
in einem letztes Jahr fertiggestellten Film Uber den Spanischen Blirgerkrieg, « L arbre

4



de Guernica», Szenen, die den Sadeschen Phantasien durchaus adaquat sind, auch
wenn sie nicht pervertierter Sexualitat, sondern blindem Hass entspringen. Da wer-
den die tapferen Verteidiger eines spanischen Stadtchens von den siegreichen Fran-
coanhangern auf die grausamste Art zu Tode gequalt: Einer wird geblendet, ein
anderer ans Kreuz geschlagen, wieder andere fesselt man auf kleine, mit einem
Stierkopf aus Karton geschmuckte Schubkarren und fahrt sie in eine improvisierte
Arena, wo sie von einem Stierkampfer «fachgerecht» erstochen werden. Anders als
im hoffnungslosen Inferno Pasolinis, in dem sich die Opfer am Ende gegenseitig
selbst denunzieren, bleibt bei Arrabal der Freiheitswille des Volkes auch in der
Niederlage intakt: Der Baum, der in Guernica von den Bomben der Faschisten
verschont geblieben ist, wird zum Symbol der Hoffnung.

Esist kaum zu Ubersehen, dass Pasolinis «Salo» eine Spitze gegen die Neofaschisten
in ltalien, Arrabals «L'arbre de Guernica» eine solche gegen das etablierte Francore-
gime enthalt. Mit andern Worten: Hier geht es nicht mehr um eine Bewaltigung der
Vergangenheit, sondern um eine Gestaltung der Zukunft. Die historischen Gegeben-
heiten der Republik von Sald bei Pasolini und der Spanische Burgerkrieg bei Arrabal
sind nicht unmittelbar, sondern (im Hinblick auf die Gegenwart und Zukunft) mittel-
bar, als Paradigmen angesprochen. Es ist gerade die filmische Verwendung des
Sadismus als Metapher, als bildhafte Umschreibung des Faschismus, die diesen
Wandel von der Unmittelbarkeit zur Mittelbarkeit anzeigt. Metaphern beruhen immer
auf einem Vergleich. Wenn dieser Vergleich (wie es bei der Gleichsetzung von
Faschismus und Sadismus der Fall ist) einer historischen Uberprufung nicht stand-
halt, deutet dies auf einen gestorten Wirklichkeitsbezug hin. Und in der Tat: Das, was
der Faschismus in seiner historischen Wirklichkeit einst gewesen ist, deckt sich nicht
mehr mit den Vorstellungen, die der zum Schlagwort gewordene Begriff heute aus-
lost. Gerhart Waeger

Wo unsere Ehre zu verteidigen ist

Interview mit Volker Schlondorff uber «Die verlorene Ehre der Katharina Blumy

Volker Schlondorffs neuestes Werk ist — zusammen mit Werner Herzogs «Jeder fur
sich und Gott gegen alle» — einer der eindrucklichsten Beweise fur die heutige
Durchschlagskraft des neuen deutschen Films. Endlich finden deutsche Autoren
sowohl in der Bundesrepublik wie auch im Ausland den ihnen schon seit einiger Zeit
gebuhrenden Erfolg bei Kritik und Publikum. Obwohl «Die verlorene Ehre der Katha-
rina Blumy» von der gleichnamigen Erzahlung Heinrich Bolls ausgeht, macht der
sinnliche, vitale Film deutlich, wie viel eigene Erfahrung Volker Schlondorff und
seine Frau, Margarethe von Trotta, selbst in dieses Werk mithinein gebracht haben.
Dieser Eindruck durfte durch die nun folgenden Ausschnitte aus einem Tonband-
Interview bestatigt werden.

Der Film erzahlt, wie eine junge, verletzbare Frau in eine ahumane Funktionsmaschi-
nerie gerat, in die Machtsphare eines total verwalteten, gleichgeschalteten Staates,
der offenbar nur noch Rumpfmenschen duldet. Katharina Blum trifft, nach langer
Zuruckhaltung, einen Mann, Ludwig, bei dem sie die langst gesuchte Zartlichkeit
und Liebe findet. Doch nach diesem Mann fahndet die Polizei. Und nur dadurch,
dass Katharina diesen Ludwig kennengelernt hat und dessen Versteck nicht verrat,
kommt sie ins grausame Raderwerk von Verdachtigungen, Nachstellungen und Ver-
horen. Das Fangnetz gangiger Klischees, die monstrosen Schmutzwerfer der Sensa-
tionspresse und die Zerstorungskrafte der institutionalisierten Macht — der Polizei —
drohen die Katharina in ihrem innersten Mensch-Sein zu vernichten. Die Frau, die

8



	Ritualisierter Sadismus als Metapher des Faschismus

