
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1975)

Heft: 22

Nachruf: Menschlichkeit im Widersprüchlichen : zum Tode von Pier Paolo
Pasolini

Autor: Jaeggi, Urs

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Menschlichkeit im Widersprüchlichen
Zum Tode von Pier Paolo Pasolini

I.
Es ist bezeichnend für die Persönlichkeit und das Werk des Schriftstellers und
Filmschaffenden Pier Paolo Pasolini, dass er einen Film über Paulus plante, der die
scheinbare Widersprüchlichkeit des Apostels aufzeigen sollte. Stärke, Vitalität,
Selbstsicherheit und Fanatismus waren in dieser Figur ebenso vereint wie Demut,
Krankheit, Schwäche und Qual. Es musste Pasolini, in dessen Person sich
Widersprüchliches in diesem Sinne auch zusammenfand, gereizt haben, einen Menschen
mit einem derart breiten Spektrum an Eigenschaften darzustellen. «Bestemmia»
(Fluch) kam indessen nicht mehr zustande : Pasolini wurde von einem jungen Mann
umgebracht. Er ist im Alter von 53 Jahren gestorben.
Pier Paolo Pasolini hat es seinen Freunden und Feinden nie leicht gemacht. Er

verärgerte jene, die ihn auszeichneten, enttäuschte die, die ihn und sein Werk in eine
bestimmte Richtung festlegen wollten. Den Verfechtern und Bewahrern seiner
Meinung nach festgefahrener und verlogener Normen im weltlichen wie im kirchlichen
Bereich war er ein hartnäckiger Gegner, weil sein Rütteln an den Grundfesten
Substanz hatte. Die Schocks, die er immer wieder auslöste, entsprangen der Totalität
seines Wesens, das keine Kompromisse kannte; auch nicht dort, wo sie ihm seine
Verehrer zubilligten, als sie mit seinen Werken nicht mehr einverstanden waren.
Pasolinis Suche nach der ganzen Wahrheit —sie führte über den Weg der Darstellung
der Wirklichkeit — kannte weder die Einschränkung oder das Arrangement. Er war
Marxist, aber nie Mitglied der Kommunistischen Partei Italiens, der erzuwenig zuverlässig

war und mit der er sich verkrachte. Er war Christ, doch die Normen der
römischen Kirche waren ihm zu eng, und er überwarfsich mehr als einmal mit ihr. Er

befasste sich ernsthaft und intensiv mit der Psychoanalyse Freuds, ohne darin die
letzte Wahrheit zu finden. Und weil Pasolini so leicht nicht ein- und zuzuordnen war,
wurde er immer wieder missverstanden : von Jean Améry etwa, der in einer
eingehenden und tiefempfundenen Würdigung Pasolinis 1972 den Film «Decamerone»
als ein offensichtliches Zugeständnis des Regisseurs an die «Marktanforderungen»
und demzufolge als einen Fehlgriff bezeichnete.
Doch gerade «Decamerone», «Canterbury Tales» und «II fiore delle mille e una
notte» sind Beispiele der Kompromisslosigkeit im Schaffen Pasolinis. Er, der mehr
und mehr erkennen musste, dass seine Filme, die er als Aufschrei für die Entrechteten
und Verlorenen verstand, bloss mehr von einem intellektuellen Publikum verstanden
werden konnten, suchtedie geistige Entkrampfung, flüchtete ins pralle Leben, wollte
es mit allen Sinnen einfangen. Doch seine Trilogie der Verfilmung erotischer
Weltliteratur wurde mehr als bildhafte Wiedergabe grossartiger Erzählkunst, mehr als ein
Einfangen archaischer Lebensweise, die Pasolini wie alle von ihm verfochtenen
Ideen mit dem Nimbus des Sakralen versah. Sie wurde zum Kampfruf wider die
Unterdrückung des Lebens und der Sexualität, gegen die sich der Autor mit der ihm
eigenen Kompromisslosigkeit auflehnte. Es mischte sich missionarischer Eifer in die
ursprüngliche Absicht, der eben abgeschüttelten Verkrampfung folgte eine neue.
Wer Pasolini in seinen letzten Lebensjahren begegnete, spürte, wie sehr sich der
Regisseur durch die Ablehnung seiner Trilogie betroffen fühlte, wie stark ihn das
Missverständnis quälte: Nicht die Verlockung des grossen Geldes hat Pasolini zur
umstrittenen Trilogie bewegt. Es war vielmehr der Versuch, Leben und Wirklichkeit
einzufangen, ein Anliegen, das sein ganzes Werk durchzieht.

2



Mensch und Werk in seinem Widerspruch: Pier Paolo Pasolini als Maler Giotto im « Decameron»

II.

Pasolinis filmisches Schaffen wird in einigen Jahren kaum an seiner Trilogie gemessen
werden, so wenig wahrscheinlich wie am soeben fertiggestellten Film «Salo oder

Die 120 Tage von Sodom», in welchem Kritik am Faschismus durch das Mittel der
Pornographie geübt werden soll. Aber es wäre grundsätzlich falsch, diese Werke
ausserhalb seines Filmschaffens, gewissermassen isoliert als Ausdruck einer Zeit der
schöpferischen Krise oder eines Abstechers in den schieren Kommerz zu beurteilen.
Man mag zu diesen Filmen stehen, wie manwill: Siebleiben integ rierter Bestandteil
jener Suche nach Wirklichkeitsdarstellung, die Pasolini beherrscht hat. «Mein einziges

Idol ist die Wirklichkeit», hat Pasolini einmal gesagt. «Wenn ich auch Filmschaffender

geworden bin, dann darum, weil ich die Realität nicht durch Symbole, d.h.
Worte ausdrücken möchte, sondern es vorziehe, die Wirklichkeit durch die Realität
wiederzugeben, was mir allein der Film gestattet.» Diese Worte führen unweigerlich
zurück zu Pasolinis ersten Filmen, zu «Accattone» (1961) und «Mamma Roma»
(1962), die von einem bitteren Realismus beherrscht werden, führen zurück aber
auch zu Romanen wie «Ragazzi di vita» und «Una vita violenta», in denen die
Grundsteine zum filmischen Schaffen gelegt wurden. Es hiesse nun wiederum,
Pasolini falsch zu verstehen, wollte man den von ihm angestrebten Realismus
einfach als eine Darstellung des Sichtbaren begreifen. Es gehört zur Komplexität der
Erscheinung Pasolinis, dass sein Wirklichkeitsbegriff zum Sicht- und Greifbaren die
Ebene des Geistigen, Emotionalen Unterbewussten und Mystischen hinzufügt. Das
macht sich bereits in seinen ersten Filmen bemerkbar und ist weitgehend Grund
dafür, dass «Accattone» und «Mamma Roma» dem Neorealismus neue Impulse
verlieh und andere Wege wies. Die Helden — Vertreter aus dem Milieu des Proletariats,

der Asozialität und des Prostituiertentums, dem sie auswegslos verhaftet blei-

3



ben — sind nicht nur präzise beschrieben und in ihrer Umgebung genau situiert, sie
werden in der Passion, die sie durchlaufen, auch zu sakralen Figuren. Die ungeheure
Provokation des Evangeliums, das nicht für die Gerechten und schon gar nicht für die
Selbstgerechten, sondern für die Schwachen und die Gefallenen da ist, findet in
Pasolinis frühen Werken schon seinen Niederschlag.

III.
Die Kirchen - gleichgültig ob katholisch oder protestantisch — werden sich dem
Werk Pasolinis immer in besondererWeise annehmen müssen. Nicht nur deshalb,
weil sich der Regisseur für Christus und seine Botschaft interessierte und mit «H
vangelo secondo Matteo» (1964) eine Christus-Verfilmung inszenierte, deren
Ernsthaftigkeit und Ehrlichkeit bisher unerreicht blieb. Es ist vielmehr noch das soziale
Engagement der Filme und Bücher des Italieners, die zur Auseinandersetzung auffordern.

Es hat seine Wurzeln wohl auf der einen Seite im Marxismus, dann aber
unverkennbar auch im Christentum. Pasolinj, der sich «als Marxisten im ursprünglichen

Sinne» verstand, sah keine Unvereinbarkeit zwischen dieser Weltanschauung
und der christlichen Auffassung von der Liebe. Was den festgefahrenen Ideologen
auf beiden Seiten schweres Kopfzerbrechen bereitete und auf einhellige Ablehnung
stösst, erweist sich bei offener Betrachtungsweise als interessanter Ausgangspunkt
zur Diskussion, wobei sich herausstellt, dass der soziale Aspekt, aber auch die
Glaubensfrage in christlicher Religion wie in marxistischer Weltanschauung bei
Pasolini als verbindendes Element erscheint. Vor allem im «Matthäus-Evangelium»,
in dem der Sozialrevolutionären Seite Christi breit und etwas allzu einseitig Raum
gegeben wird, kommt dies zum Ausdruck. Nun darf aber nicht übersehen werden,
dass gerade die soziale Komponente wesentlicher und nicht wegzudenkender
Bestandteil christlicher Ethik ist, diese allerdings nicht alleinige Trägerschaft in
Anspruch nehmen kann. Gerade Pasolini hat dies sichtbar gemacht, indem er in Filmen
wie «Edipo Re» (1967) und «Medea» (1969) die klassische Tragödie zur Durch-
schaubarmachung eines von sozialer Denkart geprägten Gegenwartsverständnisses
der Welt und des Menschen benützte.
In schönster und reinster Form kommt die Symbiose von Christentum und marxistischer

Weltanschauung, wie sie Pasolini sah, in «Teorema» (1968) zum Tragen: in
einem Film, der die These von der Veränderbarkeit des Menschen und der notwendigen

Wandlung der Eigentums- und Besitzverhältnisse postuliert, der die Entfremdung

und Isolation der Individuen einer bourgeoisen Gesellschaft scharf aufzeichnet,
dann aber auch zeigt, wie es durch die Einwirkung eines fremden (göttlichen

Gastes zur Auflösung der Erstarrung kommt, zur Wandlung, die in die Krise, aber
auch zur Gnade führt. «Teorema», obschon tief pessimistisch, weil die vom
charismatischen Jüngling heimgesuchte Familie das Geschenk der totalen, neuen
Kommunikation nicht anzunehmen versteht, ist ein Film der Hoffnung - zumindest für die
Armen, die Entmündigten : Er endet in der Wüste, die für Pasolini in all seinen Filmen
nicht ein Ort des Schreckens oder des Todes, sondern des Anfangs ist. Hier ist der
Mensch ganzauf sich selber zurückgeworfen, der Neubesinnung ausgesetzt. Aus der
Wüste wächst neues Leben, archaisch und rein. Hier sucht Paolo, nachdem ersieh
aller seiner Dinge entledigt, sich also auf die Stufe der Armen begeben hat, jenes
Subproletariates, dem Pasolini allein Gnade verheisst, mit einem wilden Schrei -
Ausdruck der Sprachfindung - neue Kommunikation.

IV.
Pasolini hat seine Anliegen und seine Meinungen immer unorthodox verfochten. Er

entzog sich mit seinem Werk nicht nur einer Einordnung, sondern in einem immer
grösseren Ausmasse auch der Kritik und dem bequemen Publikum. Er wurde verehrt
und gleichzeitig gehasst, im Lob wie in der Ablehnung missverstanden. Der Kampf
gegen die Verallgemeinerung, sein Bekenntnis zu Vielschichtigkeit und sein Widerstand

gegen die Klassifizierung überstiegen letztlich seine Kräfte. Davon ist einiges in

4



all seinen Werken zu spüren, die nie klinisch rein, nie ohne Widerspruch sind. Ich
meine, dass dies die grosse Menschlichkeit seines schriftstellerischen und filmischen
Schaffens ausmacht. Das Widersprüchliche im Menschen ist etwas zutiefst Humanes.

Bei Pier Paolo Pasolini brach es in jenerTotalitätdurch, die seine ganze Persönlichkeit

beherrschte. Urs Jaeggi

Engagement für den Menschen
7.Internationales Filmfestival von Nyon

«Die Freiheit ist überall in Gefahr». So stellte Jean-Paul Sartre am 4.Oktober dieses
Jahres fest, und Festivaldirektor Moritz de Hadeln machte diese Wortesozusagen zur
Basis, zum Ausgangspunkt des diesjährigen Filmfestivals von Nyon. Der Begriff der
Freiheit gewann denn auch im Verlauf der Veranstaltung recht unterschiedliche
Dimensionen und Definitionen. Freiheit für Völker und für Individuen wurde gefordert,

gegen Fesseln der Süchte und Anstaltsmethoden bei der Behandlung von
Geisteskranken protestiert, und schliesslich kam neben allen Beispielen bedrohter
Freiheit die schöpferische des Künstlers zur Darstellung.

Festivalgerüst neu überdenken

Wo es dagegen an der nötigen Distanz und damit auch wieder an der nötigen Freiheit
und Unabhängigkeit fehlt, ist im Aufbau und in der Organisation des Festivals selbst.
Mit bewundernswürdiger Toleranz stellt Moritz de Fladeln, unterstützt durch die
Programmkommission, die korrespondierenden Mitglieder dieser Kommission und
vor allem den vierköpfigen Wettbewerbsausschuss, ein Programm zusammen, dessen

Qualitäten in seiner Vielgestaltigkeit und im weiten geographischen Fächer zu
suchen sind. Über 60 Filme aus 22 Staaten gelangten in diesem Jahr in Nyon zur
Aufführung und reihten sich zu einem kaum überblickbaren Riesendokument des
Jahres 1975 aneinander, beeindruckend vielleicht als Katalog der Probleme und
Nöte, doch kaum befriedigend als Wettbewerbsprogramm nach den heutigen
Voraussetzungen. Es wird auf die Dauer kaum möglich sein, ein Dokumentarfilmfestival,
wie es «Nyon» immer deutlicher zu werden scheint, nach dem gleichen Schema
ablaufen zu lassen wie beispielsweise das Filmfestival von Locarno. Das Gefäss
muss mit der Zeit dem Inhalt angepasst werden, das heisst, die Verantwortlichen
müssten die Freiheit haben oder sich die Freiheit nehmen, das ganze Festivalgerüst
neu zu überdenken - und zwar von der Auswahl der Filme bis zur Aufführung, bis zur
Auszeichnung. Hier liegt die eigentliche Chance von Nyon: Es könnte zu einem
unorthodoxen Festival werden, das mit seinem, ethischen Auftrag ernst macht.
Die heutige Veranstaltung wird so definiert: «Das Internationale Filmfestival von
Nyon ist eine Ausstellung von Filmen, die jenseits rein formeller Untersuchungen die
Konfrontation des Menschen mit sozialen und psychologischen Wirklichkeiten seiner

Umwelt darstellen, und zwar als Fiktion wie auch Dokumentation. Die
teilnehmenden Filme werden im Prinzip nach Themenkreisen zusammengestellt, wobei
Filmen mit besonders aktuellen Themen der Vorzug gegeben werden kann.» Und
weiter: «Am Wettbewerb des Festivals können Spielfilme,Trickfilme, Experimental-
filme und Dokumentarfilme teilnehmen, die dem Anliegen des Festivals entsprechen...

Der Wettbewerb ist Filmen von weniger als 60 Minuten Vorführdauer
vorbehalten. Eine Ausnahme kann für unabhängige 16-mm-Produktionen dokumentarischen

Charakters gemacht werden.»
Irgendwie hat in diesen Bestimmungen alles Platz, aber es ist doch aufschlussreich,

5


	Menschlichkeit im Widersprüchlichen : zum Tode von Pier Paolo Pasolini

