
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1975)

Heft: 14

Artikel: Die halbierte Wirklichkeit

Autor: Burg, Vinzenz B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die halbierte Wirklichkeit

Zu einigen Aspekten von Kracauers «Theorie des Films»

Kracauers «Theorie des Films», die im Rahmen der Suhrkamp-Gesamtausgabe
wieder vorgelegt wurde, hat seit ihrer amerikanischen Erstveröffentlichung im Jahre
1960 heftige Kontroversen ausgelöst. Dabei verbissen sich manche Kritiker so
wütend in Details, dass das zentrale Problem ihrem Gesichtskreis entschwand.
Gewiss, Kracauers Argumentation steckt voll von falschen Prämissen,
unwahrscheinlichen Hypothesen, unhaltbaren Kausalitäten und phantastischen Verzerrungen;

ihre eigentliche Provokation liegt aber in ihrem Verständnis von Wirklichkeit.

Im Vorwort beschreibt Kracauer seinen Standpunkt folgendermassen: « Mein Buch
unterscheidet sich von den meisten Schriften dieses Gebiets darin, dass es eine
materiale Ästhetik ist, nicht eine formale. Es befasst sich mit Inhalten. Es beruht
auf der Annahme, dass der Film im wesentlichen eine Erweiterung der Photographie

ist und daher mit diesem Medium eine ausgesprochene Affinität zur sichtbaren

Welt um uns her gemeinsam hat. Filme sind sich selber treu, wenn sie
physische Realität wiedergeben und enthüllen» (S.11).
Zunächst verwundert die Sorglosigkeit, mit der Kracauer bereit ist, eine Theorie des
Films auf eine blosse Annahme zu gründen. Mit dem gleichen Recht könnte man
aus der Literaturtheorie eine Musiktheorie ableiten, in der Annahme, dass zwischen
diesen Kunstformen eine Affinität bestehe, da sie beide mit Hilfe von Bleistift und
Papier fixiert werden. Ausserdem ist die Annahme, der Film sei eine Erweiterung
der Photographie, nicht nur eine irreführende Simplifizierung, sondern auch historisch

anfechtbar. Ein Grossteil der Entdeckungen, die den Film ermöglichten, lag
nämlich lange vor der Erfindung der Photographie. Nach C. W.Ceram («Eine
Archäologie des Kinos», S. 14f.) verdankt der Film seine Entstehung dem
Zusammentreffen folgender Faktoren: «der völlig isoliert gewonnenen Erkenntnis des
,Stroböskopischen Effektes', der Nachbildwirkung (seit Jahrhunderten bekannt,
aber ungenutzt), der Möglichkeit, Bilder mit Hilfe von Linsen zu projizieren (Laterna
magica, seit 1646 bekannt), und der Erfindung der Photographie (1839 die ersten
Daguerrotypien) ».

Kracauers Ausgangspunkt ist also historisch schief, worüber man vielleicht
hinwegsehen könnte, da er die Parallele zwischen den Medien durch den Zusatz «im
wesentlichen» einschränkt. Aber das Erstaunen wächst, sobald er beginnt, eine
Theorie der Photographie zu entwickeln. Anstatt — wie jeder vernünftige Mensch
es erwartet - von der Photographie selbst, d.h. von den im Laufe der Zeit
gemachten Lichtbildern, auszugehen, stützt er seine Theorie auf die «Anschauungen,
die im Verlauf ihrer Entwicklung über sie entstanden sind» (S.25). Die so gewonnene

Theorie einer Theorie bringt ihn zur Einsicht, «dass sich durch die gesamte
Geschichteder PhotographiezweiTendenzenziehen : die realistische, die in getreuen
Wiedergaben der Natur gipfelt, und die formgebende, die künstlerische Schöpfungen

erstrebt»(S.36). Und nun folgt ein ebenso kühner wie absonderlicher
Gedankensprung. Zunächst definiert Kracauer als «das ästhetische Grundprinzip» die
Binsenweisheit, «dass die Leistungen innerhalb eines bestimmten Mediums künstlerisch

um so befriedigender sind, je mehr sie von den spezifischen Eigenschaften
dieses Mediumsausgehen» (S.36). Dann fährt er fort: « Die Einstellung des
Photographen zu seinem Medium kann man ,photographisch' nennen, wenn sie dem
ästhetischen Grundprinzip entspricht. Das heisst aber, dass er im ästhetischen
Interesse unter allen Umständen der realistischen Tendenz folgen muss» (S.38). Aus
der empirischen Erforschung der Wirklichkeit ist plötzlich eine apodiktische Forderung

geworden, die sich auch noch mit dem Anschein des Logischen schmückt.
11



Dieses Umkippen in eine normative Ästhetik entbehrt nicht der Konsequenz, hilft
es doch Kracauer den Punkt erreichen, auf den er von Anfang an zusteuerte. Denn
für ihn liegt das Ziel der Kinematographie, wie der Untertitel seines Buches ankündigt,

in der «Errettung der äusseren Wirklichkeit».
Auf den ersten Blick scheint dieser Gedanke durchaus sinnvoll. Welches Instrument

wäre geeigneter, Realität aufzuzeichnen und festzuhalten, als die Kamera?
Natürlich werden Filme nicht ausschliesslich mit der Kamera gemacht. Montage,
Übereinanderkopierungen, Spezialeffekte und ähnliches - Kracauer nennt das die
technischen Eigenschaften im Gegensatz zu den Grundeigenschaften — sind am
fertigen Produkt massgeblich beteiligt. Dennoch kommt den technischen
Eigenschaften zumindest im Spiel- und Dokumentarfilm - und darum geht es hier - nur
sekundäre Bedeutung zu. Während es nämlich ohne weiteres möglich ist, auf sie
zu verzichten und einen Film in einer einzigen langen Einstellung zu drehen (das
unweigerlich nötige Zusammenkleben der Rollen hat nichts mit Montage zu tun),
ist umgekehrt ein Film ohne Zuhilfenahme der Kamera undenkbar (Computer- und
Trickfilme, bei denen die Zeichen direkt auf den Filmstreifen aufgetragen werden,
können hier unberücksichtigt bleiben).
Wenn also gegen die Forderung, der Film müsse äussere Wirklichkeit wiedergeben,
im Prinzip nichts einzuwenden ist, kann das Unbehagen an Kracauers Theorie
nur daherrühren, dass mit seiner Vorstellung von Wirklichkeit etwas nicht stimmt.
Erste Zweifel schleichen sich bereits bei der Diskussion über das Wesen der
Photographie ein. Kracauer berichtet, dass sich die «Vorkämpfer des Realismus und ihre
Gegner» wenigstens darin einig waren, dass « Photographien die Natur kopierten»
(S.30) und dass die Photographie «den Künstler zur Natur zurückrufe» (S.30).
Zum Problem der Objektivität merkt er an: «Objektivität im Sinne des realistischen
Manifests ist unerreichbar. Wenn es sich aber so verhält, liegt keinerlei erkennbarer
Grund vor, weshalb der Photograph seine schöpferischen Fähigkeiten im Interesse
des notwendigerweise vergeblichen Bemühens um diese Objektivität unterdrücken
sollte. Vorausgesetzt, dass er sich bei der Wahl seiner Objekte von dem Entschluss
leiten lässt, die Natur wiederzugeben und zu enthüllen, ist es sein gutes Recht,
Motive, Blickfeld, Objektiv, Filter, Emulsion und Korn nach Massgabe seiner
künstlerischen Empfindungsfähigkeit zu wählen» (S.41). In all diesen Passagen
gebraucht Kracauer das Wort «Natur» offenkundig als Synonym für «äussere
Wirklichkeit». Wenig später macht er dies noch deutlicher: «Physische Realität wird
im folgenden auch ,materielle Realität' oder,physische Existenz' oder,Wirklichkeit'
oder einfach ,Natur' genannt werden» (S.55). Damit setzt er Begriffe gleich, die
nicht gleich sind. Da ihm dies selbst zum Bewusstsein kommt, gesteht er zwar zu,
dass es «verschiedene sichtbare Welten» gibt, spricht ihnen aber (z.B. einem
Gemälde) «die wirklich existierende, physische Realität» ab. Diese Einschränkung
des Wirklichkeitsbegriffs ist grotesk. Niemand wird doch ein Gemälde als weniger
real empfinden als einen Baum oder ein Flaus. Und wenn ein Gemälde nicht wirklich

existiert, was tut es dann? Entspringt es einer Einbildung oder einem Traum?
Selbstverständlich ist es nicht Natur, sondern vom Menschen geschaffen, doch diese
Einschränkung trifft auf beinahe alles zu, was wir täglich sehen. Auch Häuser sind
nicht Natur und sogar die Natur selbst ist es zum grössten Teil nicht mehr; sie
wurde vom Menschen gestaltet, verändert, verstümmelt, ruiniert. Selbst wenn man
den Naturbegriff so weit fasst, dass er alle Phänomene einschliesst,.die auch
ausserhalb eines Films und unabhängig von ihm existieren, bleibt Kracauers Definition
willkürlich. Der einzige Unterschied zwischen einer echten Strasse und einer im
Studio nachgebauten besteht nicht darin, dass die zweite «ausserhalb des Bereichs
unserer Wirklichkeit» (S.115) liegt, sondern darin, dass sie einem anderen Zweck
dient.
Kracauers Halbierung der Wirklichkeit beeinflusst seine Einschätzung bestimmter
Genres. Er lehnt den Historienfilm ebenso ab wie seine Umkehrung, den Science-
fiction-Film. Das Musical, jene andere völlig «unrealistische» Gattung, akzeptiert
12



er zwar, doch zwingt ihn dies zu halsbrecherischen geistigen Verrenkungen
(S.202ff.). Was er diesen Filmen vorwirft, ist ihre Theaterhaftigkeit, ihr Mangel an
ungestelltem Leben, ihre Umgrenztheit, die der Affinität des Mediums zum
Endlosen widerspricht, kurz: das Zurücktreten der realistischen Tendenz zugunsten der
formgebenden. Um diese Ansicht zu stützen, zitiert er u.a. die Szene in Oliviers
«Hamlet», in der sich für einen Augenblick die Kulissenwelt des Schlosses nach
aussen öffnet und das wirkliche Meer ins Bild kommt: «Wie der Zuschauer darauf

reagiert, hängt von seiner Sensibilität ab. Wer für die eigentlichen
Beschaffenheiten des Mediums nicht viel Sinn hat und sich deshalb auch das gestellte
Schloss ohne weiteres gefallen lässt, mag den unvermuteten Anblick roher Natur
als eine Entgleisung übel vermerken; wer aber fürs spezifisch Filmische empfänglich

ist, dem erhellt sich nun schlagartig der trügerische Charakter von Helsingörs
mystischem Glanz» (S.64f.). Hier unterschätzt Kracauer die Intelligenz des Publikums.

Niemandem, der «Hamlet» sieht, dürfte erst an dieser Stelle aufgehen, dass
das Schloss eine Kulisse ist. Wenn ihn das plötzliche Eindringen «roher Natur»
irritiert, dann deshalb, weil es in diesem Kontext ein Stilbruch ist. Denn insofern
hat Kracauer recht: Realistische und formgebende Tendenz lassen sich innerhalb
eines Films nicht beliebig vermischen. Daraus folgt aber nicht, dass die eine
notwendigerweise «filmischer» ist als die andere. Die hermetische Welt eines Terence
Fisher, das von phantastischen Monstren bevölkerte Japan Hondas, die raffiniert
kalkulierte Künstlichkeit Kubricks, das virtuose Ineinander von Wirklichkeit und
gemalten Hintergründen in manchen Filmen Hitchcocks, das alles ist genauso Kino
wie der Realismus eines de Sica oder Ozu. Wer diese Vielfalt einer abstrakten
Theorie opfert, macht den Film ärmer, da er ihm die Fähigkeit, diverseste Elemente
zu kombinieren, nimmt. Die Errettung der äusseren Wirklichkeit darf nicht vor den
Studiotoren haltmachen. Vinzenz B. Burg/F—Ko

FILMKRITIK
Rhinoceros (Die Nashörner)

USA 1 973. Regie:Tom O'Horgan (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 75/206)

«Ich habe mich daran erinnert, wie mir im Laufe meines Lebens immer wieder das
auffiel, was man vielleicht als den Strom der öffentlichen Meinung bezeichnen
könnte, das plötzliche Aufkommen einer Meinung, ihre Ansteckungskraft, die der
einer echten Epidemie nicht nachsteht... Wenn die Leute ihre Meinung nicht mehr
teilen, wenn man sich mit ihnen nicht mehr verständigen kann, gewinnt man den
Eindruck, man wende sich an Ungeheuer — an Rhinozerosse zum Beispiel.»
Diese Äusserung lonescos aus dem Jahr der Uraufführung von « Rhinocéros» (1960;
dt. «Die Nashörner»), die in knapper Form den Grundgedanken des berühmten
Stücks enthält, steht in engem Zusammenhang vor allem mit den Erfahrungen, die
den Schriftsteller 1938 zu seiner Abreise aus Rumänien bewegten, als sich immer
mehr Leute um ihn herum der faschistischen Bewegung der Eisernen Garde
anschlössen. Dennoch zielt das Stück, weit über blossen Antifaschismus hinaus,
allgemeiner auf das Verhältnis zwischen dem Individuum mit seinem persönlichen Be-
wusstsein und der Gesellschaft, in der es lebt, der es sich anpasst oder gegen die es
sich aufbäumt.
Es versteht sich eigentlich von selbst, dass man nun dem Verfilmungsversuch eines
derart bekannten und wichtigen Theaterstücks von Anfang an skeptisch gegenübersteht:

Der Film muss schliesslich unter prinzipiell anderen künstlerischen Gesetzen

13


	Die halbierte Wirklichkeit

