
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1975)

Heft: 1

Artikel: Liturgisches Tun breit entfaltet

Autor: Baumgartner, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liturgisches Tun breit entfaltet
Zur Gottesdienstübertragung im Fernsehen vom 7. Dezember

Der katholisch-kirchliche Fernsehausschuss wagte neue Wege in der Gestaltung
des Gottesdienstes, der vom Fernsehen am ersten Adventssonntag in die ganze
Schweiz übertragen wurde. Wir baten Professor Jakob Baumgartner, Extraordinarius

für Liturgie an der Theologischen Fakultät der Universität Freiburg (Schweiz),
um eine eingehende Besprechung vor allem aus liturgischer Sicht.

Am 1. Dezember übertrug das Schweizer Fernsehen aus der Johanneskirche in Zug
den katholischen Gottesdienst, das heisst die sonntägliche Eucharistiefeier, und
zwar in Farbe. Das Neue an der Sendung bestand darin, dass an die Stelle der
Predigt spielerische, von Dr. Paul Kamer gestaltete Elemente traten, welche sich in
den Verlauf der Flandlung einfügten, vorab bei der Wortliturgie, in bescheidenerem
Masseim eucharistischen Teil. Neben den Dienstinhabern (Priester, Diakon,
Ministranten) kamen verschiedene andere Personen zum Einsatz (Sprecher, Prophet,
die Schuld mit vier Nebengestalten). Ein Bläsertrio brachte eine überaus freudige
Note in die Feier, die getragen und gestaltet wurde von der Pfarrei unter Mitwirkung

des Lehrerseminars St. Michael. Gleich zu Beginn versicherte der einführende
Sprecher, der Versuch erfolge im Einverständnis mit dem Bischof — eine Beruhigung

für jene, die vielleicht erwarteten, es könnte mit dem, was ihnen lieb und
teuer ist, unbedacht experimentiert werden. Wer solche Befürchtungen hegte, musste
sich freilich bald eines Besseren belehren lassen ; denn der ganze Gottesdienst, sorgfältig

vorbereitet und eingeübt, vollzog sich in einer besinnlich-ruhigen
Atmosphäre.

Dass das liturgische Tun sich breit zu entfalten vermochte, war nicht zuletzt dem
schönen Kirchenraum zuzuschreiben. Von vier Zugängen her zogen die einzelnen
Gruppen in den Chor, auf dessen Flintergrund die abstrakten Figuren der
Wandmalereiaufleuchteten. Farbige Akzente setzten die massiven weissen und roten
Kerzen, das Grün der Pflanzen; zuweilen erschien im Bild auch die Versammlung in
der Vielfalt ihrer Farben, bunt zusammengesetzt aus jung und alt, Kindern und
Erwachsenen, links flankiert von den Sängern, Seminaristen und Seminaristinnen.
Ins Auge sprang wohltuend die Verteilung der verschiedenen Dienste, die Differenzierung

der Ämter, wodurch die Gemeinde, gegliedert und strukturiert, den Reichtum

der Gnadengaben anschaulich zur Darstellung brachte. Nicht zuletzt verdient
das Bemühen um neue Ausdrucksformen unsere volle Anerkennung. Aus der
Einsicht in die Zeichenhaftigkeit allen liturgischen Geschehens fassten die Verantwortlichen

den Mut, neben der Poesie des Wortes die Poesie im Raum, Gesten und
Gebärden, miteinzubeziehen. Sicher ein lobenswertes Unterfangen, wenn man
bedenkt, wie viele unserer Gottesdienste in den letzten Jahren an Verbalismus krankten,

so dass kaum der ganze Mensch auf seine Rechnung kam. Eine gesunde
Gegenbewegung, die eine Ergänzung durch das Sinnenhafte und Emotionelle
anstrebt, scheint sich abzuzeichnen, was durchaus dem Wesen christlicher Liturgie
entspricht.
Ehe wir einige Bedenken bezüglich der Gestaltung des Zuger Fernsehgottesdienstes
anmelden, musste das Positive der Sendung gewürdigt werden. Es wäre noch
manch anderes lobend zu erwähnen, etwa die echte Art des Vorstehers, das
gepflegte Singen des Chors; doch soll dies genügen. Die folgenden Ausstellungen
wollen nicht so sehr als Kritik denn als Anregungen aufgefasst sein, die nach
weiteren Überlegungen rufen.

Zuteilung der Dienste - liturgiegerecht?
Eine erste Frage betrifft die Zuweisung und Ausübung der verschiedenen Dienste.
DerTrägerder gesamten gottesdienstlichen Handlung ist das versammelte gläubige

3



Volk; ihm und nur ihm allein fallen gewisse Funktionen zu, so das Sprechen des
Amen. Darin sagt die Gemeinde Gott ihr Ja. Nach dem Tagesgebet entledigte sich
die Schuldgruppe dieser Aufgabe, nach dem Entlassungsruf «Gehet hin in Frieden»
übernahmen Prophet und Schuldgruppe die Antwort; das Volk schwieg. Kaum hatte
der Vorsteherden liturgischen Gruss entboten, schnitt ihm der «Sprecher» die Rede
ab; er hatte erst später wieder Gelegenheit, sich mit einem persönlicheren Wort
an die Versammelten zu wenden - wobei er sich freilich biblischer Wendungen
bediente. Den Abschluss der Fürbitten, ein präsidiales Gebet, verrichtete der
Diakon; die Einleitung zum Vaterunser trugen « Prophet» und « Schuld» vor; beide
Elemente stehen indessen dem Priester zu. Vorab störte die Rollenverschiebung beim
Diakon — war es überhaupt ein Diakon, oder spielte er diesen Part wie Anno
dazumal Anstatt den Vorsteher am Altar zu unterstützen (Mithilfe bei der
Gabenbereitung, bei der Erhebung der Gaben am Schluss des Kanons usw.) und die
Verbindung zwischen Gemeinde und Priester herzustellen (durch das Sprechen der
Fürbitten, des Entlassungsrufes usw.), fungierte er mehr als eine Randfigur, auf die
man leicht verzichten würde. Wieso bedarf es eines Sprechers, wenn ein Diakon
zur Verfügung steht? Vielleicht mag die Zuteilung der Dienste fernsehgerecht gewesen

sein, liturgiegerecht war sie kaum, weil sie das Grundgefüge der liturgischen
Ämter, wie Vatikanum II sie umschreibt, zuwenig beachtete.

Dürftige Zeichen und Symbole

Eine weitere Frage bezieht sich auf die Zeichen und Symbole. Die Verhüllung des
Kreuzes durch die «Schuld» im Anschluss an das Sündenbekenntnis mochten die
Teilnehmer wohl noch verstehen, ebenso das Zerschellen eines Kruges als
Ausdruck des heil-losen Zustandes des Volkes. Der Gestus erfolgte allerdings sehr
abrupt nach der wuchtigen Lesung aus Tritojesajas (Kap. 64, 1-8). Weniger sprach
die Enthüllung des Kreuzes nach der Konsekration an, als die «Schuld» den
Schleier auf den Altar niederlegte. Ganz abgesehen davon, dass man einen Schal
— den die Schuld eingangs trug - nicht auf einem Speisetisch deponiert, hatte der
Akt etwas Gekünsteltes an sich, der das eucharistische Geschehen in seinem
zentralen Teil kaum erhellte. Warum die (bloss gesprochene) Wandlungsakklamation
nicht durch einen diskreten Tanz oder Reigen ersetzen? Das wäre doch auch ein
akklamatorischerVorgang In unserer Verlegenheit, neue Zeichen zu finden, müssten
wir einmal gründlich bedenken, was die liturgische Tradition (aus Ost und West)
an Brauchbarem anbietet, das sich vielleicht verlebendigen Nesse.
Die versammelte Gemeinde— sie ist das erste liturgische Zeichen — wurde in Sankt
Johann wenig in das liturgische Geschehen einbezogen ; «schauend und horchend »,

aber nicht wirklich agierend, sass das Volk den grössten Teil der Messe ab,
eindeutig in die Rolle der Zuschauerschaft verwiesen. Das Opfergeld, wohl angekündigt,

wurde nicht während der Feier aufgenommen, von der Inthronisation des
Lektionars oder Evangelienbuches mit Licht und Begleitung sah man ab, der Diakon
verlas die Frohbotschaft mit einem Zettel in den Händen, der Prophet benützte
komischerweise eine Papierrolle. Auch andere ausdrucksvolle Zeichen vermissten wir,
wie das Umschreiten des Altars, Verneinungen und Verbeugungen; die Gabenprozession

beschränkte sich auf einige rudimentäre Gesten, die Pax blieb aus, obwohl
das (verschiedentlich angezogene) Thema der Versöhnung dies nahelegt, wenn
nicht gar erfordert hätte. Von den Zeichen her betrachtet, fiel also der Gottesdienst
eher dürftig aus.

Ungereimtes im Detail

Wenden wir uns noch einzelnen Teilen der Feier zu. Von der Einführung bis zur
Gabenbereitung reihten sich 1 6 verschiedene Stücke hintereinander, was die
Wortliturgie ziemlich befrachtete und die Durchsichtigkeit beeinträchtigte. Mit dem rela-

4



tiv langen Schuldbekenntnis, der Kreuzverhüllung, dem Chorgesang «Wenn wir in
höchsten Nöten sind» und den Kyrierufen-Vergebungsworten erhielt die Adventsfeier

einen starken Busscharakter, den das Tagesgebet — etwas breit und
moralisierend geraten —, die Lesung und andere Teile noch unterstrichen. Advent gilt aber,
nach dem neuen römischen Kalender, als «eine Zeit hingebender und freudiger
Erwartung». Nicht gerade glücklich aufgebaut war die «Vergebung», eine
Wechselrede zwischen Pfarrer und Volk, Prophet und Volk, Schuld und Volk, in der sich
verschiedene Stilelemente vermengten : Rufe um Erbarmen (leider gesprochen und
nicht gesungen), dann eine Christus-Prädikation, schliesslich das etwas pathetische
Eingeständnis der Schuld («Die sieben Feuer des Heiligen Geistes haben wir auf
Sparflamme gedrosselt...»). Vor dem Tagesgebet wandte sich der Sprecher an den
Vorsteher: «Priester, tritt ein für uns»; die Schuld ihrerseits forderte den Lektor
(gleich Propheten) auf: «Lies, Jesaja! Lies das Wort!», und am Schluss lud der
Sprecher den Leiter nochmals ein: «Priester, so sprich nun den Segen... Komm,
Herr Jesus, komm!» Sehen wir davon ab, dass das Maranatha in das Hochgebet
hineingehört; was uns mehr beschäftigt, ist der Sinn solcher Einschiebsel an die
Adresse des Vorstehers beziehungsweise des Lektors. Handelt es sich um rein
theatralische Effekte? Als sehr problematisch empfanden wir die Fürbitten. Einleitung
und Schluss enthielten Passionsmotive (Jesus Christus, in Todesnot hast du deinen

Feinden verziehen...; du, unser Heiland, hast alle Speere in dein Herz ge-
fasst...); eine Bitte erflehte (erneut) die Vergebung unserer Schuld. Ausnahmslos
kreiste die Gemeinde in allen Anrufungen um sich selbst und ihre eigenen Anliegen
(wir... uns) ; die Nöte und Sorgen der Welt und der ganzen Menschheit berührten
sie nicht — wo doch gerade der Advent, wie sonst kaum eine Zeit des Kirchenjahres,

missionarische Dimensionen besitzt. Weshalb heisst dieses Gebet Oratio
universalis?

Einige Bemerkungen drängen sich zum Kanon auf. Ein derart langer Text,
zusammengesetzt aus mehreren, ganz verschiedenen Stücken, verlangt — und dies nicht
bloss bei einer Übertragung durch Fernsehen oder Radio — nach einer durchdachten
Gestaltung, die den literarischen Gattungen Rechnung trägt. Leider war das in Zug
nicht der Fall. Ausser dem Sanktus wurde nichts gesungen beziehungsweise kan-
tiliert, wederdie Präfation noch die Wandlungsakklamation, noch die Schlussdoxo-
logie oder sonst ein wichtiger Passus. Die Interzessionen hätten Konzelebranten
übernehmen können. Statt dessen rezitierte der Vorsteher den ganzen Text in gleicher

Weise - Monotonie war die Folge. Das vielfältige Gebilde des Hochgebetes
wurde durch seinen Vollzug eingeebnet.
Obwohl wir uns bewusst sind, dass die Übertragung einer Predigt dem Medium
Fernsehen einige Schwierigkeiten bereitet, kann die Frage nicht umgangen werden,
ob man bei einer Sonntagseucharistie auf sie verzichten darf. Gewiss gab es
einzelne mystagogische Elemente, interessante Ansätze zur Deutung des Geschehens,
zum Beispiel die Einleitung zur Lesung, den «Zwischengesang », das Nachgespräch
zum Evangelium. Und trotzdem gelang es einem nur schwer, den roten Faden, der
das Ganze durchzog, zu erkennen. Der Ideen waren zu viele, als dass sich eine
Zusammenschau ohne weiteres ergab; die beiden Lesungen lagen inhaltlich zu weit
auseinander, um in ihrem Zusammenklang sogleich erfasst zu werden. Eine Zweioder

Dreiminutenhomilie wäre offenbar notwendig gewesen, um die tragenden
Gedanken der Feier herauszuheben und sie vom eucharistischen Geschehen her
zu beleuchten.

Theater oder Liturgie?

Eine letzte, grundsätzliche Schwierigkeit, die zu formulieren ist, lag darin, dass die
Sendung von Zug versuchte, Theater (oder wenigstens gewisse theatralische Mittel)

und Liturgie miteinander zu verbinden. Die Berufung auf das liturgische Spiel
des Mittelalters überzeugt nicht. Bei allen Gemeinsamkeiten, die zwischen den bei-

5



den Ausdrucksformen walten, dürfen die Unterschiede nicht verwischt werden. Es

seien hier nur deren drei aufgezählt. Im Theater spielt der Schauspieler seine Rolle;
er ist ein anderer als die Figur, die er darstellt. In der Liturgie hingegen bin ich der
Lektor, der Vorsteher, der Diakon; ich spiele diese Rollen nicht. Der Gottesdienst,
eine wesentlich gemeinschaftliche Aktion, bei der man physisch zugegen sein muss,
kennt keine Zuschauer. Am Fernsehen werde ich demnach nie Liturgie im vollen
Sinne mitfeiern können. Und schliesslich setzt liturgisches Tun stets den Glauben
voraus, nicht aber das Theater. Von diesen Grundunterschieden her, die nicht genügend

Beachtung fanden, erklärt sich wohl der zwiespältige Eindruck, den der
Gottesdienst von Zug letztlich hinterliess, hinterlassen musste. Zwei nicht miteinander
in Deckung zu bringende Geschehen, Theater und Liturgie, wurden
ineinandergeschoben: ein Lektor spielte den Propheten, eine Frauengestalt verkörperte die
Schuld der Gemeinde. Einmal Theater, dann wieder liturgische Wirklichkeit. Ob
nicht eine voraufgehende Klärung nötig gewesen wäre? Es wäre denkbar, dass man
den ersten Teil der Feier, den Wortgottesdienst, durch ein Spiel ersetzen würde,
durch eine Art Paraliturgie, wobei die Versammlung sich von Wort und Gebärden
ergreifen Nesse, dies freilich nicht als liturgisches Subjekt, sondern als Zuhörerschaft
und Zuschauerschaft. Darauf könnte der zweite, eigentlich liturgische Teil folgen,
die Eucharistie (von der Gabenbereitung weg), unter Beteiligung der Gemeinde
und der Dienstämter. Nur durch eine Trennung von Theater beziehungsweise Spiel
und Liturgie werden einem Zweideutigkeiten und gottesdienstliche Peinlichkeiten
erspart. Anderseits würde die Liturgie nicht eine Umfunktionierung und damit auch
keinen Substanzverlust erleiden. Wahrscheinlich haben manche Teilnehmer am
Gottesdienst gespürt, dass Missverständnisse vorlagen. Jedenfalls zeichnete sich
die Feier nicht gerade aus durch Spontaneität und Freudigkeit; es haftete ihr etwas
Gezwungenes an. Dazu mag auch eine gewisse Rhetorik, die wohl dem Theater,
aber nicht der Liturgie ansteht, beigetragen haben.
Wie eingangs gesagt, wis.sen wir den grossen Einsatz und die redlichen
Bemühungen all derer, die an der Sendung mitwirkten, zu schätzen. Es ging hier darum,
auf einige Mängel hinzuweisen, die dem Wesen christlichen Gottesdienstes letztlich

nicht förderlich sind. Liturgie soll ja, nach orthodoxem Verständnis, jedesmal
bedeuten: Eintritt in die Gegenwart und Freude des Flerrn.

Jakob Baumgartner

Ein tastender Versuch

Lockende Möglichkeit, um einen Sonntagsgottesdienst herum, vielleicht sogar aus
ihm heraus, ein Spiel zu bauen. Bei aller gewaltigen Distanz der Epochen schien es

mir doch, als Experiment, denkbar, das Sakramentsspiel der Calderön-Zeit wieder
aufleben zu lassen, anders, nüchterner, innerlicher. Aus privaten Umständen blieb
mir leider viel zuwenig Zeit. So wurde aus dem tastenden Versuch eine verspätete
Pflichtaufgabe. Sofort zeichneten sich auch weitere Einschränkungen ab; der zur
Verfügung stehende, allzu knappe Bereich von 45 Minuten, und vor allem nun jener
durch die liturgischen Gesetze auferlegte Bann über dem Hauptteil der Messe. So
blieb im Grund nur eine Paraphrase des Wortgottesdienstes als Rahmen übrig.
Neues Hemmnis: ich wusste nicht, mit welchen Rollen und mit welchem Gestalter
das Spiel werden sollte. Selber Regie zu führen war mir unmöglich. So blieb auch viel

zuwenig Frist, das wichtigste Element zuerst zu erfassen: die überzeugende
Einbeziehung des Gemeindevolkes.
Die Arbeitsstelle SKVVfür Radio und Fernsehen in Zürich legte mir bereits ein bündiges

Thema vor: die Versöhnung, und zwar dargestellt am Evangelienabschnitt
Johannes 8, Christus und die Ehebrecherin. Den Adventsbeginn brauchte ich weniger

zu berücksichtigen. Das störte mich, es bedeutete einen Verlust an Bild und

6


	Liturgisches Tun breit entfaltet

