Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1975)

Heft: 1

Artikel: Liturgisches Tun breit entfaltet
Autor: Baumgartner, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liturgisches Tun breit entfaltet
Zur Gottesdienstiubertragung im Fernsehen vom 1. Dezember

Der katholisch-kirchliche Fernsehausschuss wagte neue Wege in der Gestaltung
des Gottesdienstes, der vom Fernsehen am ersten Adventssonntag in die ganze
Schweiz tbertragen wurde. Wir baten Professor Jakob Baumgartner, Extraordina-
rius fir Liturgie an der Theologischen Fakultat der Universitat Freiburg (Schweiz),
um eine eingehende Besprechung vor allem aus liturgischer Sicht.

Am 1.Dezember ubertrug das Schweizer Fernsehen aus der Johanneskirche in Zug
den katholischen Gottesdienst, das heisst die sonntagliche Eucharistiefeier, und
zwar in Farbe. Das Neue an der Sendung bestand darin, dass an die Stelle der
Predigt spielerische, von Dr. Paul Kamer gestaltete Elemente traten, welche sich in
den Verlauf der Handlung einfugten, vorab bei der Wortliturgie, in bescheidenerem
Masse im eucharistischen Teil. Neben den Dienstinhabern (Priester, Diakon, Mini-
stranten) kamen verschiedene andere Personen zum Einsatz (Sprecher, Prophet,
die Schuld mit vier Nebengestalten). Ein Blasertrio brachte eine (iberaus freudige
Note in die Feier, die getragen und gestaltet wurde von der Pfarrei unter Mitwir-
kung des Lehrerseminars St. Michael. Gleich zu Beginn versicherte der einfuhrende
Sprecher, der Versuch erfolge im Einverstandnis mit dem Bischof — eine Beruhi-
gung fur jene, die vielleicht erwarteten, es konnte mit dem, was ihnen lieb und
teuer ist, unbedacht experimentiert werden. Wer solche Befiirchtungen hegte, musste
sich freilich bald eines Besseren belehren lassen; denn der ganze Gottesdienst, sorg-
faltig vorbereitet und eingeubt, vollzog snch in einer besinnlich-ruhigen Atmo-
sphare.

Dass das liturgische Tun sich breit zu entfalten vermochte, war nicht zuletzt dem
schonen Kirchenraum zuzuschreiben. Von vier Zugangen her zogen die einzelnen
Gruppen in den Chor, auf dessen Hintergrund die abstrakten Figuren der Wand-
malerei aufleuchteten. Farbige Akzente setzten die massiven weissen und roten Ker-
zen, das Griin der Pflanzen; zuweilen erschien im Bild auch die Versammlung in
der Vielfalt ihrer Farben, bunt zusammengesetzt aus jung und alt, Kindern und
Erwachsenen, links flankiert von den Sangern, Seminaristen und Seminaristinnen.
Ins Auge sprang wohltuend die Verteilung der verschiedenen Dienste, die Differen-
zierung der Amter, wodurch die Gemeinde, gegliedert und strukturiert, den Reich-
tum der Gnadengaben anschaulich zur Darstellung brachte. Nicht zuletzt verdient
das Bemiihen um neue Ausdrucksformen unsere volle Anerkennung. Aus der Ein-
sicht in die Zeichenhaftigkeit allen liturgischen Geschehens fassten die Verantwort-
lichen den Mut, neben der Poesie des Wortes die Poesie im Raum, Gesten und
Gebarden, miteinzubeziehen. Sicher ein lobenswertes Unterfangen, wenn man be-
denkt, wie viele unserer Gottesdienste in den letzten Jahren an Verbalismus krank-
ten, so dass kaum der ganze Mensch auf seine Rechnung kam. Eine gesunde
Gegenbewegung, die eine Erganzung durch das Sinnenhafte und Emotionelle an-
strebt, scheint sich abzuzeichnen, was durchaus dem Wesen christlicher Liturgie
entspricht. :

Ehe wireinige Bedenken beziiglich der Gestaltung des Zuger Fernsehgottesdienstes
anmelden, musste das Positive der Sendung gewdlrdigt werden. Es ware noch
manch anderes lobend zu erwahnen, etwa die echte Art des Vorstehers, das ge-
pflegte Singen des Chors; doch soll dies genugen. Die folgenden Ausstellungen
wollen nicht so sehr als Kritik denn als Anregungen aufgefasst sein, die nach
weiteren Uberlegungen rufen.

Zuteilung der Dienste — liturgiegerecht ?

Eine erste Frage betrifft die Zuweisung und Auslbung der verschiedenen Dienste.
DerTrager der gesamten gottesdienstlichen Handlung ist das versammelte glaubige

3



Volk; ihm und nur ihm allein fallen gewisse Funktionen zu, so das Sprechen des
Amen. Darin sagt die Gemeinde Gott ihr Ja. Nach dem Tagesgebet entledigte sich
die Schuldgruppe dieser Aufgabe, nach dem Entlassungsruf « Gehet hin in Frieden»
ubernahmen Prophet und Schuldgruppe die Antwort; das Volk schwieg. Kaum hatte
der Vorsteher den liturgischen Gruss entboten, schnitt ihm der « Sprecher» die Rede
ab; er hatte erst spater wieder Gelegenheit, sich mit einem personlicheren Wort
an die Versammelten zu wenden — wobei er sich freilich biblischer Wendungen
bediente. Den Abschluss der Furbitten, ein prasidiales Gebet, verrichtete der Dia-
kon; die Einleitung zum Vaterunser trugen « Prophet» und « Schuld» vor; beide Ele-
mente stehen indessen dem Priester zu. Vorab storte die Rollenverschiebung beim
Diakon — war es uberhaupt ein Diakon, oder spielte er diesen Part wie Anno
dazumal? Anstatt den Vorsteher am Altar zu unterstutzen (Mithilfe bei der Gaben-
bereitung, bei der Erhebung der Gaben am Schluss des Kanons usw.) und die Ver-
bindung zwischen Gemeinde und Priester herzustellen (durch das Sprechen der
Firbitten, des Entlassungsrufes usw.), fungierte er mehr als eine Randfigur, auf die
man leicht verzichten wirde. Wieso bedarf es eines Sprechers, wenn ein Diakon
zur Verfugung steht? Vielleicht mag die Zuteilung der Dienste fernsehgerecht gewe-
sen sein, liturgiegerecht war sie kaum, weil sie das Grundgefuge der liturgischen
Amter, wie Vatikanum Il sie umschreibt, zuwenig beachtete.

Durftige Zeichen und Symbole

Eine weitere Frage bezieht sich auf die Zeichen und Symbole. Die Verhullung des
Kreuzes durch die « Schuld» im Anschluss an das Sundenbekenntnis mochten die
Teilnehmer wohl noch verstehen, ebenso das Zerschellen eines Kruges als Aus-
druck des heil-losen Zustandes des Volkes. Der Gestus erfolgte allerdings sehr
abrupt nach der wuchtigen Lesung aus Tritojesajas (Kap.64, 1—8). Weniger sprach
die Enthillung des Kreuzes nach der Konsekration an, als die «Schuld» den
Schleier auf den Altar niederlegte. Ganz abgesehen davon, dass man einen Schal
— den die Schuld eingangs trug — nicht auf einem Speisetisch deponiert, hatte der
Akt etwas Gekunsteltes an sich, der das eucharistische Geschehen in seinem zen-
tralen Teil kaum erhellte. Warum die (bloss gesprochene) Wandlungsakklamation
nicht durch einen diskreten Tanz oder Reigen ersetzen? Das ware doch auch ein
akklamatorischerVorgang! In unserer Verlegenheit, neue Zeichen zu finden, muissten
wir einmal grundlich bedenken, was die liturgische Tradition (aus Ost und West)
an Brauchbarem anbietet, das sich vielleicht verlebendigen liesse.

Die versammelte Gemeinde — sie ist das erste liturgische Zeichen — wurde in Sankt
Johannwenigindasliturgische Geschehen einbezogen; «schauend und horchend »,
aber nicht wirklich agierend, sass das Volk den grossten Teil der Messe ab, ein-
deutig in die Rolle der Zuschauerschaft verwiesen. Das Opfergeld, wohl angekin-
digt, wurde nicht wahrend der Feier aufgenommen, von der Inthronisation des Lek-
tionars oder Evangelienbuches mit Licht und Begleitung sah man ab, der Diakon
verlas die Frohbotschaft mit einem Zettel in den Handen, der Prophet beniitzte komi-
scherweise eine Papierrolle. Auch andere ausdrucksvolle Zeichen vermissten wir,
wie das Umschreiten des Altars, Verneigungen und Verbeugungen; die Gabenpro-
zession beschrankte sich auf einige rudimentare Gesten, die Pax blieb aus, obwohl
das (verschiedentlich angezogene) Thema der Versohnung dies nahelegt, wenn
nicht gar erfordert hatte. Von den Zeichen her betrachtet, fiel also der Gottesdienst
eher durftig aus.

Ungereimtes im Detail

Wenden wir uns noch einzelnen Teilen der Feier zu. Von der Einfihrung bis zur
Gabenbereitung reihten sich 16 verschiedene Stlicke hintereinander, was die Wort-
liturgie ziemlich befrachtete und die Durchsichtigkeit beeintrachtigte. Mit dem rela-

4



tiv langen Schuldbekenntnis, der Kreuzverhtllung, dem Chorgesang «Wenn wir in
hochsten Noten sind» und den Kyrierufen-Vergebungsworten erhielt die Advents-
feier einen starken Busscharakter, den das Tagesgebet — etwas breit und morali-
sierend geraten —, die Lesung und andere Teile noch unterstrichen. Advent gilt aber,
nach dem neuen romischen Kalender, als «eine Zeit hingebender und freudiger
Erwartung». Nicht gerade glucklich aufgebaut war die «Vergebung», eine Wech-
selrede zwischen Pfarrer und Volk, Prophet und Volk, Schuld und Volk, in der sich
verschiedene Stilelemente vermengten: Rufe um Erbarmen (leider gesprochen und
nichtgesungen), dann eine Christus-Pradikation, schliesslich das etwas pathetische
Eingestandnis der Schuld (« Die sieben Feuer des Heiligen Geistes haben wir auf
Sparflamme gedrosselt...»). Vor dem Tagesgebet wandte sich der Sprecher an den
Vorsteher: « Priester, tritt ein fur uns»; die Schuld ihrerseits forderte den Lektor
(gleich Propheten) auf: «Lies, Jesaja! Lies das Wort!», und am Schluss lud der
Sprecher den Leiter nochmals ein: « Priester, so sprich nun den Segen... Komm,
Herr Jesus, komm !'» Sehen wir davon ab, dass das Maranatha in das Hochgebet
hineingehort; was uns mehr beschaftigt, ist der Sinn solcher Einschiebsel an die
Adresse des Vorstehers beziehungsweise des Lektors. Handelt es sich um rein thea-
tralische Effekte? Als sehr problematisch empfanden wir die Flrbitten. Einleitung
und Schluss enthielten Passionsmotive (Jesus Christus, in Todesnot hast du dei-
nen Feinden verziehen...; du, unser Heiland, hast alle Speere in dein Herz ge-
fasst...); eine Bitte erflehte (erneut) die Vergebung unserer Schuld. Ausnahmslos
kreiste die Gemeinde in allen Anrufungen um sich selbst und ihre eigenen Anliegen
(wir ... uns); die Note und Sorgen der Welt und der ganzen Menschheit bertihrten
sie nicht — wo doch gerade der Advent, wie sonst kaum eine Zeit des Kirchen-
jahres, missionarische Dimensionen besitzt. Weshalb heisst dieses Gebet Oratio uni-
versalis?

Einige Bemerkungen drangen sich zum Kanon auf. Ein derart langer Text, zusam-
mengesetzt aus mehreren, ganz verschiedenen Stucken, verlangt — und dies nicht
bloss bei einer Ubertragung durch Fernsehen oder Radio — nach einer durchdachten
Gestaltung, die den literarischen Gattungen Rechnung tragt. Leider war das in Zug
nicht der Fall. Ausser dem Sanktus wurde nichts gesungen beziehungsweise kan-
tiliert, weder die Prafation noch die Wandlungsakklamation, noch die Schlussdoxo-
logie oder sonst ein wichtiger Passus. Die Interzessionen hatten Konzelebranten
ubernehmen konnen. Statt dessen rezitierte der Vorsteher den ganzen Text in glei-
cher Weise — Monotonie war die Folge. Das vielfaltige Gebilde des Hochgebetes
wurde durch seinen Vollzug eingeebnet.

Obwohl wir uns bewusst sind, dass die Ubertragung einer Predigt dem Medium
Fernsehen einige Schwierigkeiten bereitet, kann die Frage nicht umgangen werden,
ob man bei einer Sonntagseucharistie auf sie verzichten darf. Gewiss gab es ein-
zelne mystagogische Elemente, interessante Ansatze zur Deutung des Geschehens,
zum Beispiel die Einleitung zur Lesung, den « Zwischengesang », das Nachgesprach
zum Evangelium. Und trotzdem gelang es einem nur schwer, den roten Faden, der
das Ganze durchzog, zu erkennen. Der ldeen waren zu viele, als dass sich eine
Zusammenschau ohne weiteres ergab; die beiden Lesungen lagen inhaltlich zu weit
auseinander, um in ihrem Zusammenklang sogleich erfasst zu werden. Eine Zwei-
oder Dreiminutenhomilie ware offenbar notwendig gewesen, um die tragenden
Gedanken der Feier herauszuheben und sie vom eucharistischen Geschehen her
zu beleuchten.

Theater oder Liturgie?

Eine letzte, grundsatzliche Schwierigkeit, die zu formulieren ist, lag darin, dass die
Sendung von Zug versuchte, Theater (oder wenigstens gewisse theatralische Mit-
tel) und Liturgie miteinander zu verbinden. Die Berufung auf das liturgische Spiel
des Mittelalters uberzeugt nicht. Bei allen Gemeinsamkeiten, die zwischen den bei-

5



den Ausdrucksformen walten, durfen die Unterschiede nicht verwischt werden. Es
seien hier nur deren drei aufgezahlt. Im Theater spielt der Schauspieler seine Rolle;
er ist ein anderer als die Figur, die er darstellt. In der Liturgie hingegen b/n ich der
Lektor, der Vorsteher, der Diakon; ich spiele diese Rollen nicht. Der Gottesdienst,
eine wesentlich gemeinschaftliche Aktion, beider man physisch zugegen sein muss,
kennt keine Zuschauer. Am Fernsehen werde ich demnach nie Liturgie im vollen
Sinne mitfeiern konnen. Und schliesslich setzt liturgisches Tun stets den Glauben
voraus, nicht aber das Theater. Von diesen Grundunterschieden her, die nicht geni-
gend Beachtung fanden, erklart sich wohl der zwiespaltige Eindruck, den der Got-
tesdienst von Zug letztlich hinterliess, hinterlassen musste. Zwei nicht miteinander
in Deckung zu bringende Geschehen, Theater und Liturgie, wurden ineinander-
geschoben: ein Lektor spielte den Propheten, eine Frauengestalt verkorperte die
Schuld der Gemeinde. Einmal Theater, dann wieder liturgische Wirklichkeit. Ob
nicht eine voraufgehende Klarung notig gewesen ware? Es ware denkbar, dass man
den ersten Teil der Feier, den Wortgottesdienst, durch ein Spiel ersetzen wurde,
durch eine Art Paraliturgie, wobei die Versammlung sich von Wort und Gebarden
ergreifen liesse, dies freilich nicht als liturgisches Subjekt, sondern als Zuhorersc haft
und Zuschauerschaft. Darauf konnte der zweite, eigentlich liturgische Teil folgen,
die Eucharistie (von der Gabenbereitung weg), unter Beteiligung der Gemeinde
und der Dienstamter. Nur durch eine Trennung von Theater beziehungsweise Spiel
und Liturgie werden einem Zweideutigkeiten und gottesdienstliche Peinlichkeiten
erspart. Anderseits wurde die Liturgie nicht eine Umfunktionierung und damit auch
keinen Substanzverlust erleiden. Wahrscheinlich haben manche Teilnehmer am
Gottesdienst gespurt, dass Missverstandnisse vorlagen. Jedenfalls zeichnete sich
die Feier nicht gerade aus durch Spontaneitat und Freudigkeit; es haftete ihr etwas
Gezwungenes an. Dazu mag auch eine gewisse Rhetorik, die wohl dem Theater,
aber nicht der Liturgie ansteht, beigetragen haben.
Wie eingangs gesagt, wissen wir den grossen Einsatz und die redlichen Bemiu-
hungen all derer, die an der Sendung mitwirkten, zu schatzen. Es ging hier darum,
auf einige Mangel hinzuweisen, die dem Wesen christlichen Gottesdienstes letzt-
lich nicht forderlich sind. Liturgie soll ja, nach orthodoxem Verstandnis, jedesmal
bedeuten: Eintritt in die Gegenwart und Freude des Herrn.

Jakob Baumgartner

Ein tastender Versuch

Lockende Moglichkeit, um einen Sonntagsgottesdienst herum, vielleicht sogar aus
ihm heraus, ein Spiel zu bauen. Bei aller gewaltigen Distanz der Epochen schien es
mir doch, als Experiment, denkbar, das Sakramentsspiel der Calderon-Zeit wieder
aufleben zu lassen, anders, nichterner, innerlicher. Aus privaten Umstanden blieb
mir leider viel zuwenig Zeit. So wurde aus dem tastenden Versuch eine verspatete
Pflichtaufgabe. Sofort zeichneten sich auch weitere Einschrankungen ab: der zur
Verfigung stehende, allzu knappe Bereich von 45 Minuten, und vor allem nun jener
durch die liturgischen Gesetze auferlegte Bann Uber dem Hauptteil der Messe. So
blieb im Grund nur eine Paraphrase des Wortgottesdienstes als Rahmen iibrig.

Neues Hemmnis: ich wusste nicht, mit welchen Rollen und mit welchem Gestalter
das Spiel werden sollte. Selber Regie zu fiihren war mir unmaglich. So blieb auch viel
zuwenig Frist, das wichtigste Element zuerst zu erfassen: die Uberzeugende Einbe-
ziehung des Gemeindevolkes.

Die Arbeitsstelle SKVV fiir Radio und Fernsehen in Zirich legte mir bereits ein bundi-
ges Thema vor: die Versohnung, und zwar dargestellt am Evangelienabschnitt
Johannes 8, Christus und die Ehebrecherin. Den Adventsbeginn brauchte ich weni-
ger zu berlicksichtigen. Das storte mich, es bedeutete einen Verlust an Bild und

6



	Liturgisches Tun breit entfaltet

