Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 18

Artikel: Uber die Macht des Guten und des Bdsen
Autor: Gerber, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die Hoffnung. Vorlaufig genugt das. Von den Sindenbocken, die man schuldbela-
den in die Wuste schickte, sei hier nicht die Rede. Im «Exorzist» ist der Teufel der
Sundenbock. Uber ihn anlasslich des Films zu diskutieren erlibrigt sich, weil die
Theologie des Films schlichtweg in Hollywoods Mottenkiste fir Gruseleffekte ihren
Ort hat. Karl Weber

Literatur:

Vierteilige Artikelserie Giber: Second Thoughts about Man, in: Time, April 2,9, 16, 23, 1972. —
Andrew Greeley/Gregory Baum, Der heutige amerikanische Romantizismus, in Concilium, Mai
1972. — Andrew Greeley: Die neue amerikanische Religion, in Concilium, Nov. 1971. The
Occult: A Substitute Faith, 7/ime, June 19,1972.

Uber die Macht des Guten und des Bdsen

«Die zehn Millionen Dollar, die das okkultistische Machwerk angeblich kostete,
hatten besser zur Subventionierung von Betten in einer psychiatrischen Klinik ver-
wendet werden solleny, schrieb sarkastisch Vincent Canby, der sonst stets distan-
ziert urteilende Filmkritiker der « New York Times» Uber «The Exorcisty. Pfarrer
James O’Callaghan (Los Angeles) widmete dem Film dagegen eine Sonntagspre-
digt und sagte: «lch hoffe, dass die Menschen an den Teufel glauben werden, denn
wenn sie dastun, dann mussen sie auch an Gott glauben.» Bischof Hugh Donohoe
in der kalifornischen Diozese Fresno berichtet dagegen von Féllen, in denen Men-
schen nach Besuch des Filmes verzweifelt Rat bei kirchlichen Stellen suchten, weil

5



sie meinten, besessen zu sein. Diese Mitteilung bleibt nicht vereinzelt. Sie beweist
mit den hohen Besucherzahlen des Films in den USA und in England, dass Beses-
senheit, Teufelaustreibung und die Existenz des Teufels uberhaupt weite Kreise
mehr beschaftigt, als ein angeblich aufgeklartes Zeitalter es wahrhaben will.

Die Kirchen und Freikirchen waren schlecht beraten, wollten sie mit Plakaten und
Flugblattern vor diesem neusten Psychoschocker aus Amerika « warnen» und vom
Besuch abraten: Das ware sowieso nur Propaganda flir einen von zustandigen
Filmkritikern abgelehnten Streifen. Die ernsthaften Kirchenleute aller Konfessionen
tun aber gut daran, auf allfallige Ruckfragen aufgewuihlter und verunsicherter Kino-
besucher gefasst zu sein, zu antworten und seelsorgerlich zu wirken. Denn die
Kirche Jesu Christi ist zustandig, wenn nicht fur das aufwendige Filmprodukt, so
doch flir das Thema, dem es sich zuwendet. Und die Kirche kann antworten, weil sie
eine jahrhundertealte Erfahrung mit der Sache verbindet. Es ist durchaus «etwas
daran». Nicht nur im sogenannten «finsteren Mittelaltery, sondern auch in unsrem
womoglich noch dunkleren Jahrhundert.

Der Film von Friedkin wie der Roman von Blatty beruhen auf einer wirklichen
Begebenheit unsrer Tage: Namlich auf einem Exorzismus, d. h. auf einer Teufelaus-
treibung, die sich 1949 in Mt. Rainier/Maryland USA zugetragen hat. Es ging um
den jungen Sohn einer evangelisch-lutherischen Familie, der von schrecklichen
Geschehnissen heimgesucht wurde. Er schien von unbekannten Kraften besessen,
und sein Bett wurde heftig geschittelt. Die Familie ging zu ihrem Pfarrer der Luther-
kirche. Dieser jedoch fuhite sich nicht zustamdig. Er wies sie an einen romisch-
katholischen Priester der « Gesellschaft Jesu», also des Jesuitenordens. Auch der
wandte sich an einen Ordensbruder von der St. Louis- Universitat in Missouri, der in
Missionslandern schon Beschworungen vorgenommen hatte. Im ganzen waren drei
Jesuiten mit der Sorge um den Geplagten beschaftigt. Der Junge wurde exorziert
und lebt heute ein normales Leben (aus «Orientierung» 2/74).

Wrie geht ein Exorzismus ?

Einer der bekanntesten und eindricklichsten neutestamentlichen Exorzismen ist der
des besessenen Gadareners (Markus 5). Weil an ihm gezeigt werden kann, was fast
uber 2000 Jahre am christlichen Exorzismus konstant blieb, sei er kurz dargestellt:
Jesus fahrt mit seinen Jungern iiber den See Genezareth in die Gegend von Gadara.
Da eilt ihm ein Besessener entgegen, von dem es heisst, dass er schrie, sich mit
Steinen schlug und in den aus Fels gehauenen Grabhdhlen wohnte. Wegen seiner
Krafte konnte ihn niemand fesseln. Der Besessene redet Jesus an als « Sohn Gottes
des Allerhochsteny. Jesus bedroht die im Besessenen wohnenden Damonen und
fragt sie nach ihrem Namen: Er lautet « Legion». Die demnach zahlreichen Damonen
bitten, in eine Schweineherde fahren zu durfen, die in der Nahe weidete; diese stlrzt
sich drauf in den See. Als die Stadtbewohner herbeikommen, um das Wunder zu
besehen, sitzt der Besessene bekleidet und vernunftigda.

Aus dieserauch von Matthiaus (8) und Lukas (8) mit aufschlussreichen Einzelheiten
uberlieferten Geschichte ist folgendes festzuhalten: Besessenheit ist (im allgemei-
nen) ein akuter Zustand; nach dem Exorzismus ist die Veranderung des Kranken in
Aussehen und Gehaben augenfallig. Der Damonisierte hat ungeheure Krafte. Zur
Austreibung der Geister gehort die Frage nach dem Namen des Damons. Der Teufel
wird durch Drohungen zur Ausfahrt gezwungen und gibt ein Zeichen, wenn er das
Opfer verlassen hat. Und, was besonders wichtig ist, der Damon erkennt Jesus als
Sohn Gottes, wahrend die Menschen ihn nicht erkennen. Welchen Erfolg die ersten
Exorzismen der Christen hatten, erkennt man daran, dass auch judische Exorzisten
den Teufel im Namen Christi austrieben. Wir lesen davonin Markus 9, 38-39. (Hier
steht auch das schone Wort von Jesu weitherziger Toleranz!) Und in Apostelge-
schichte 19, 13-16: Hier kommt es zu einem spektakularen « Betriebsunfall»; denn
Teufelaustreiben ist gefahrlich !

6



Teufelaustreiben ist gefahrlich!

Der Berner Theologieprofessor Albert Schadelin pflegte den Studenten in seiner
Vorlesung uber praktische Theologie und Seelsorge zu sagen: « Wer Damonen aus-
treiben will, sehe zu, dass er nicht selber in die Sauefahre —oderdie Saue inihn!» Im
Januar 1969 standen in Zirich sechs Angehorige einer religiosen Gemeinschaft vor
Gericht: Sie hatten als Exorzisten in Ringwil (Zircher Oberland) am Samstagabend,
14.Mai 1966, die damals 17jahrige Bernadette Hasler eine Stunde lang mit Stock-
schlagen derart misshandelt, dass das gutartige und keineswegs besessene Kind in
derselben Nacht ohne geistlichen Beistand verstarb. Angeklagt waren der 63jahrige
ehemalige, 1956 exkommunizierte Pallotiner- Pater Josef Stocker und seine Geliebte,
die b5 Jahre alte Magdalena Kohler, beides deutsche Staatsangehorige, und vier
Schweizer zwischen 46 und 37 Jahren. Der theologische Experte, Professor
Dr.Walter Nigg, fasste das grauenvolle Geschehenin den Satz: « Der Teufel war auf
der Seite der Schlager.»

Das Problem der psychischen Zwange, welche in der Sekte dieser «Heiligen Fami-
lie» den Bekehrungseifer zum todlichen Fanatismus steigerte, ist von Pierre Koralnik
verfilmt worden. Der Film, Uber den man langere Zeit nichts mehr gehort hat, wurde
in franzdsisch-schweizerischer Ko-Produktion hergestellt und tragt den Titel «La
Sainte Famille». Er diirfte jedenfalls noch in diesem Jahr zu sehen sein als magliche
Grundlage einer ernsthaften Diskussion uUber das Problem der fortschreiten-
den Einbusse von Freiheit bei scheinbar «freien» Menschen.

Das Exorzistenamt

Im Blick auf das Unberechenbare solcher Geister- und Geistesmanifestationen hat
die christliche Gemeinde, einmal zur Grosskirche mit Macht und Ansehen gewor-
den, auch den Auftrag Jesu an seine Jinger, Ddmonen auszutreiben, institutionali-
siert und reglementiert wie alles andere auch. Schon im 3. Jahrhundert gab es ein
«Austreibungsamty. Bis 1972 erhielt jeder katholische Priester vor der eigentlichen
Priesterweihe die Weihe des Exorzistats.

Durch die Reformation wurde Rom gezwungen, die katholischen Riten genau fest-
zulegen und zu kodifizieren. So entstand 1614 als ein Teil des « Rituale Romanum»
die noch heute glltige Fassung des «Ritus exorcizandi obsessos a daemonioy, d. h.
die «Kulthandlung zur Befreiung Besessener vom Damony». Das «Rituale Roma-
numy stellt folgende Anforderungen an den Exorzisten: Er soll die bischoéfliche
Autorisation besitzen; er soll ein Mann reifen Alters und wiirdiger Sitten sein, die
einschlagige Literatur kennen und vor der Austreibung fasten und beten. Woran
erkennt man den Besessenen? An dreierlei: Er kann eine ihm sonst unbekannte
Sprache mit mehreren Worten sprechen; er kann Entferntes und Verborgenes klar
bezeichnen; er zeigt Krafte, die liber sein Alter und seine kérperliche Konstitution
hinausgehen. '

Gibt es heute noch Besessene?

Offensichtlich! Es beeindruckt doch sehr, dass die vom Schriftsteller Blatty unter-
suchte Austreibung von 1949 wie das im Film dargestellte Krankheits- und Hei-
lungsbild alle in der Bibel belegten und im Rituale festgelegten Ziige und Einzelhei-
ten aufweisen. Wir rufen zwei weitere Menschen in Erinnerung, deren Besessenheit
und Befreiung ihren Niederschlag in der evangelischen Theologie und deutschen
Literatur gefunden haben: Wir meinen Friederike Hauffe, die vom siiddeutschen
Arzt und Dichter der Spéatromantik, Justinus Kerner, behandelt und dargestelit
wurde in der «Seherin von Prevorsty. Und Gottliebin Dittus, die mit 25 Jahren inden
Zustand von Besessenheit geriet und daraus vom evangelischen Pfarrer ihres Dor-
fes, Johann Christoph Blumhard (1805—80) von Mottlingen bei Calw, in einem

7



mehr als zweijahrigen unheimlichen Ringen dem Sieg Christi zugefuhrt werden
durfte: Diesen nichtreglementierten, ohne festgelegtes Ritual allein im Vertrauen auf
Macht und Auftrag Jesu durchgekampften Exorzismus hat Blumhardt in einer
Denkschrift seiner kirchlichen Oberbehorde unterbreitet. (Vgl. Friedrich Ziindel,
Johann Christoph Blumhardt, Brunnenverlag Giessen/Basel 1921)

Gibt es einen Teufel?

Peter Bamm halt in seinem Buch «Eines Menschen Zeit» (Ex Libris 1972) die
Abschaffung des Teufels fur eine hochst fatale Massnahme. Es gibt eben Leute,
akademisch oft recht weit entwickelte Individuen, die in Glaubensdingen auf der
pubertatlerischen Vorstellungsstufe vom «lieben Gott» und vom «dummen Teufel»
stecken blieben. Gerade wer auf die Bibel aufmerksam wird, inihr liest, ein geistiges
Leben des Gebets und des Respekts vor einer letzten Instanz uber uns und der
Gemeinschaft mit Gleichgesinnten in irgendeiner Kirche oder Gemeinschaft fiuhrt,
der hat schon vor Schulaustritt solch naive Bilder langst hinter sich und ist der Sache
naher: der Tatsache einer geistigen Welt iber der materiellen. Er ist dann Realist in
dem Sinn, dass fur ihn das Unsichtbare, Unfassliche und Unkontrollierbare mehr
Gewicht und Bedeutung hat als das Uberpriifbare und Vordergrundige.

Wenn wir «unfasslich» sagen, so meinen wir das wortlich: Das Endliche ist des
Unendlichen nicht machtig! Darum kdnnen wir von ihm nur in Bildern und Gleich-
nissen reden. Das wissen die sogenannten Unglaubigen oft besser als die soge-
nannten Glaubigen: So halt die bekannte Philosophin Jeanne Hersch; die keiner
Religion zugehort, das Gerede um die « Entmythologisierung» der Bibel fur verfehlt:
Man kann die Gehalte der « Religion» nur so ausdrucken! Wer das Bild von einer
Kuh mit der Kuh verwechselt, istdoch ein Narr. Und wer mit dem «Teufel» und dem
«lieben Gott» der Sonntagsschule auch gleich die Macht des Guten und des Bosen
glaubt uber Bord werfen zu konnen, irrt sich. Die Folgen solchen Irrtums wiegen
schwer: Sie machen den scheinbar so modernen, fortschrittlichen und aufgeklarten
Menschen zum «Spielzeug der Damonen und zu einer Beute des Bosen», um mit
Georges Bernanos («Tagebuch eines Landpfarrers») zu reden. ,

Exorzismus und Psychotherapie

Seit Sigmund Freud, welcher die Hintergriinde und Abgrinde der menschlichen
Seele aufdeckte und blossstellte, aber die religiose Komponente nicht bertcksich-
tigte, hat die Psychoanalyse auch diese Dimension der menschlichen Existenz immer
mehr ins Gesichtsfeld bekommen. Wir verweisen auf das Buch von Dr. phil. Cécile
Ernst, die als Geisteswissenschaftlerin und Arztin die Praxis der katholischen Kirche
im 16. und 17. Jahrhundert Uber «Teufelsaustreibungen» (Verlag Hans Huber, Bern
1972) untersucht und dargestellt hat. Die zehn sorgfaltig redigierten Falldarstellun-
gen klaren vieles, was jetzt vielleicht durch den Film «The Exorcist» an glaubens-
und denkungewohnte Leute der Neuzeit herangetragen werden mag.

Auch der Gnostiker Carl Gustav Jung und der Atheist Auguste Forel formulierten als
grosse Seelenarzte in ihrer Sprache die schlichte Verkundigung jener frohen und
frohmachenden Botschaft, die Jesus seinen Jungern zur Ausbreitung in alle Welt
aufgetragen hatund die heute noch gilt und wirkt. Wir konnen sie zusammenfassen
in das Wort von Immanuel Kant: « Der Mensch soll fir den andern Menschen Zweck
an sich selbst und nicht Mittel zum Zweck sein.» Oder, um mit Frau Dr. Ernst zu
reden: « Der Besessene kann seinen Symptomen entsagen, wenn er sich gefuhls-
massig mit der Gesellschaft, in der er eine Randfigur geworden ist, wieder vereinen
kann.»

So werden wir als Randfiguren zum Zentrum, aus der Vereinzelung zur Gemein-
schaft, aus der Angstder Welt inden Sieg liber Schuld und Tod gezogen eben durch
diesen Jesus, der einem verlornen Tropf unter den oberen Zehntausend gesagt hat:
«Des Menschen Sohn ist gekommen, zu suchen und zu retten, das verloren ist»
(Lukas 19). Eduard Gerber

8



	Über die Macht des Guten und des Bösen

