
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 20

Artikel: Gedanken eines Psychiaters zum "Exorzist"

Autor: Hicklin, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ergebnisse bei der künftigen Zusammenarbeit von Radio und Fernsehen wirkungsvoller

berücksichtigt werden sollen. Matthias Steinmann

Gedanken eines Psychiaters zum «Exorzist»
Nachdem in der vorletzten Nummer sich je ein katholischer und protestantischer
Theologe und ein Filmkritiker mit « The Exorcist» befassten, kommt abschliessend
noch ein Arzt für Psychiatrie und Psychotherapie, Dr. med. Alois Hickiin (Erlen-
bach), zum Wort. In diesem Zusammenhang sei auch auf Nr. 17174 der «Orientierung»

(Zürich) hingewiesen, in der sich Beiträge von Theologieprofessor Karl Rah-
ner (München), Psychologieprofessor Ludwig Pongratz (Würzburg), P.Peter
Knauer, Fundamentaltheologe (Frankfurt/M.) und von Prof.Eugene C.Kennedy,
Priester-Psychiater (Chicago), mit diesem Film und seinen Problemkreisen
auseinandersetzen.

Erste Eindrücke

Schon vor dem Kinotheater werden Flugblätter an die Filmbesucher verteilt, in
denen gutmeinende religiöse Hilfsstellen vom Besuch des Filmes abraten, auf die
seelische Gefährlichkeit hinweisen und gleichzeitig den möglicherweise Geschädigten

ihre spätere Hilfe mitsamt der Telefonnummer anbieten. «Jeder, der den Film
besucht, trägt einen seelischen Schaden davon», steht in diesemTraktätchen.
Das ist stark übertrieben und Wasser auf die Mühle der Propaganda. Man ist
versucht, seine seelische Standfestigkeit unter Beweis zu stellen. Der Hauptteil der
Besucher am Abend des ersten Vorführtages sind Jugendliche bis zu dreissig Jahren.

Daneben gibt es auch noch einige mittelalterliche und ganz wenig ältere Leute.
Niemand wird ohnmächtig, niemand wird hinausgetragen, niemand übergibt sich,
wie die Affichen am Kinoeingang die Vorgänge bei einem überseeischen Kinopublikum

beschreiben. Dafür bricht immer wieder, sogar an den «tragischen und unheimlichen»

Stellen, ein schallendes Gelächteraus.
Gutgetragene Enttäuschung zeichnet die Gesichter der meisten, die das Kino verlassen.

«Istdas alles?», hört man da und dort. Von den meisten wird der«Bruch» rasch
ad acta gelegt. Man taxiert das Ganze als Unsinn und geht zur Tagesordnung über.
Vielleicht ist das gar keine unvernünftige Reaktion.
Wahrscheinlich wäre der Film von jenem Fluidum des Aussergewöhnlichen,
Spektakulären, Einmaligen und der Fama des Superschockers entkleidet, wenn dies die
einzige Reaktion auf den Film bliebe und wenn es einer offenbar gutaufgebauten
Werbung nicht gelungen wäre, Neugier und Interesse für ein Thema zu wecken, das
auf vorerst unerklärliche Weise Millionen in die Kinos zieht. Auf jeden Fall Millionen
Amerikaner. Ob sich gleich viel Europäer anlocken lassen, wird sich innert kürzester
Zeit zeigen. Wenn man schon etwas bei diesem Film denken will, dann scheint es
mir am ehesten nötig, sich über das Phänomen dieses einmaligen Runs zur
Kinokasse Gedanken zu machen.

Der Realitätsanspruch

Die Frage nach dem Realitätsanspruch des Filmes erscheint daneben zweitrangig.
Mädchen, die sich so benehmen wie die zwölfjährige Regan, gibt es ohne Zweifel.
Jeder erfahrene Psychiater hat schon Menschen gesehen, die sich wie dieses Mädchen

benehmen, plötzlich eineandere«Sprache» sprechen, sich unerklärlich benehmen,

sich in eine heillose Isoliertheit verschanzen, alle anspucken, die ihnen zu nahe

5



treten, spotten, lästern und sich «schamlos» benehmen. Wie wir einen solchen
Zustand des «Ausser-sich-Geratens», in welchem bisher völlig unbekannte Seiten
der Persönlichkeit eines Menschen durchzubrechen scheinen, in ihrer
Entwicklungsgeschichte und in ihrem Bedeutungsgehalt verstehen, ist eine Sache für sich,
die hier in diesem Zusammenhang nicht erläutert werden kann.
Eine andere Sache ist es, wieweit man bereit ist, das von überirdischen Kräften in
Bewegung gehaltene, schaukelnde Bett und die spazierende Kommode für realitätsgerecht

zu halten, das heisst, wieweit man bereit ist, parapsychologische Phänomene

zu akzeptieren. Entscheidender erscheint miraber die Frage nach dem, was in
diesem Film in einem viel tieferen Sinn (wenn auch dilettantisch, ungekonnt, plump
und oberflächlich) angesprochen wird und warum dieser Anspruch offenbar bei
einem grossen Publikum auf ein inneres Gehör stösst.

Das Böse

Der Film beginnt mit Szenen aus einem Ausgrabungsort, wo in tieferen und
zugedeckten Schichten nach dem Vergangenen, Verborgenen, Geheimnisvollen gegraben

wird. Die Ausgrabung wird von demselben Pater geleitet, der später den
Exorzismus vornimmt. Flier wird nach dem «Unbewussten» gegraben, einer tieferen
Schicht individuellen und gemeinschaftlichen menschlichen Existierens. Und was
da ausgegraben und gefunden wird, ist die Doppelbödigkeit, die Doppelgesichtigkeit

der menschlichen Natur. Sie zeigt sich in Form einer Statue, die gefunden wird
und den Januskopf des Menschen mit seiner fratzenhaften, teuflischen hinteren
Seite ans Tageslicht ^bringt, was daraufhin am Einzelschicksal eines besessenen
Mädchens aufgezeigtwird.
Das Böse im Menschen wird zur zentralen Thematik des Filmes. Aber, und das
gehört ganz wesentlich zu diesem Film und zu dem, was diesen Film so «verführerisch»

zu machen scheint, er hat für das Böse im Menschen eine einfache Erklärung
zur Hand : denTeufel.
Das Böse im Menschen hat eine lange und interessante Geschichte im Laufe der
menschlichen Entwicklung. Dem mittelalterlichen Menschen in seiner religiös
geprägten Erlebniswelt schien es von einer aussenstehenden Macht, dem Teufel, zu
stammen. Diesen galt es abzuwehren, wenn er als ausserhalb vom Menschen
Stehender von diesem Besitz zu ergreifen schien. Schon seinen Einflüsterungen und
Versuchungen galt es zu widerstehen. Der Mensch erschien als primäres Neutrum,
das von guten oder bösen Mächten besetzt werden kann, wobei der Mensch höchstens

mehr oder weniger dafür verantwortlich war, von welcher Macht er sich
bestimmen und leiten liess. Dieses mittelalterliche Bild von Menschen geriet unter
dem immer dominierender werdenden Einfluss der Naturwissenschaften in Umformung.

Auch die Naturwissenschaften haben für das Böse im Menschen eine Erklärung
anzubieten. Für sie ist das Böse in der Triebstruktur des Menschen begründet, ein
Missgeschick eines in seinem genetischen Code verankerten und so lange sinnvollen

Verhaltens, als der Mensch noch Tierund seine Triebstrukturstreng determiniert
war. Mit der Menschwerdung wurde die genetisch bedingte Triebverschränkung
gelockert, gleichzeitig stand der Mensch nun mit zum Teil ungebremsten und sinnlos

gewordenen Trieben da, als Preis fürseine erhöhte Plastizität der Umwelt gegenüber.

Das «sogenannte Böse» nach Lorenz war entstanden. Das Böse erschien als
sinnloses Nebenprodukt einer im übrigen sinnvollen Entwicklung. Ein Betriebsunfall
der Evolution Gleichzeitig galt es, alle Bemühungen dahin zu wenden, auch dieses
«sogenannte Böse» in den Griff einer kausalen Wirk-Ursachekette zu bekommen
und damit der technischen Bewältigung zugänglich zu machen. Diesem Bemühen
hat es sich allerdings bis zum heutigen Tag standhaft entzogen.

6



Die Psychoanalyse, deren Grundlage vor 70 Jahren durch Sigmund Freud geschaffen
wurde, kam zu einer neuen Auffassung vom Bösen. Dieses wird vorerst einmal in

den Menschen zurückverlegt. Es gehört dem Menschen, betrifft ihn, es wird zu
etwas, das dem Menschen eigen ist. Aber anders als bei der naturwissenschaftlichen
Erklärung wird es nicht irgendwelchen Genen oder Trieben zugeordnet, sondern es
gehört existentiell zum Menschen als demjenigen, der die Freiheit der Entscheidung
lebt. Es gehört somit in den Bereich des Schuldigwerdens und Schuldigbleibens.
Dieser umfasst die Entscheidung im persönlichen Bereich der offenen Entfaltung
aller dem Menschen innewohnenden Möglichkeiten. Er schliesst aber auch den
Bereich des Schuldigwerdens im mitmenschlichen Bereich ein, der weit mehr alsder
zuvor erwähnte Gegenstand des allgemeinen Interesses und allgemeiner Vorschriften,

Erwartungen, Gebote, Verbote und öffentlicher und moralischer Gesetze ist.
Als Drittes erhebt sich von der Psychoanalyse her die Aufforderung, das Böse nicht
zu «verdrängen», zu unterdrücken oder auf andere zu projizieren, sondern als etwas
zum Menschen Gehöriges, Eigenes und Persönliches anzunehmen und mit dieser
Annahme ein freieres Verhältnis zu ihm zu finden. Sie ist der Meinung, dass dem
Menschen dadurch, allerdings um den Preis der Konfrontation mit der Angst, eine
freiere und offenere Existenzweise eröffnet wird.
Um diese Konfrontation mit dem Bösen geht es nun im Film. Er zeigt das Böse «in»
diesem Mädchen aber als etwas, von dem dieses Mädchen wie von etwas Fremdem
besessen ist. Ohne lebensgeschichtlichen Zusammenhang und ohne Eigenverantwortlichkeit

wird es von ausser ihm stehenden Mächten - dem Teufel — besessen,
und ebenso passiv wird ihm das Böse von anderen Menschen, den zwei Priestern,
unter grossem Kraftaufwand wieder entrissen.
Der Film zeigt das Böse in seiner scheinbar furchtbarsten Mächtigkeit, scheinbar in
seiner ganzen Beängstigung, nimmt ihm diese Bedrohlichkeit aber sogleich wieder,
indem erden Menschen als das unschuldige Opfer übermenschlicher Mächte
darstellt, gegen welche andere übermenschliche Mächte angerufen werden müssen.
Die Ärzte als Naturwissenschafter - mit ihrem ebenso dämonischen maschinellen

7



Aufwand — versagen, ebenso die Psychiater mit den Medikamenten. Die Ohnmacht
der naturwissenschaftlich-technischen Denkweise wird deutlich, welche die ihr
vom Menschen zugeschriebene Allmachtsrolle nicht zu erfüllen vermag.
Die Lösung, die der Film anbietet, scheint mit ein Versuch zu sein, sich viel weniger
mit dem Bösen auseinanderzusetzen, wozu Mut zu persönlicher Übernahme von
Freiheit, Schuld, Angst und Verantwortung gehört, als vor dem Bösen zu fliehen.
Zugleich bedeutet dies ein Zurückfallen in eine mittelalterliche mythische
Bewältigungsmöglichkeit.

Und der Erfolg

Und genau hier wäre möglicherweise der Grund für den Erfolg dieses Filmes zu
sehen. Er präsentiert dem Menschen das Böse, zeigt es als Faszinierendes, das es ja
um so mehr ist, als es vom Menschen nicht angenommen wird. Abe'r zugleich bietet
der Film in der Formel der Besessenheit auch die nötige Distanzierung : Er zeigt das
Böse als Ausnahmeerscheinung (in diesem Masse besessen sind wir doch alle
nicht!?) und als eine Gestalt, die ausserhalb des menschlichen Bereichssteht.
Der Erfolg des Filmes spricht dafür, dass wir Menschen noch lange nicht bereit sind,
uns mitdem Bösen wirklich ernsthaft und auf dermenschlichen Ebeneauseinanderzusetzen.

Wir bevorzugen immer noch den weniger angstgeladenen und vertrauteren
Weg der Entfremdung und Projektion.

Damit ist der Film keineswegs Zeugnis eines dem Menschen innewohnenden und
gerade in dertechnischen Welt durchbrechenden religiösen Bedürfnisses, wie
gelegentlich erwähnt wird, sondern vielmehr der in Zuschauerzahlen gut fassbare
Ausdruck unseres recht zwiespältigen und abwehrenden Verhältnisses zum Bösen. Mit
echter Religiosität hat das nichts zu tun. Aber sehr viel mit der Angst vor uns selber.
Gefährdend kann der Film nur für jene Menschen werden, die schon vorher besonders

ausgeprägt in einem Weltverhältnis des Gelenktseins, des Von-aussen-beein-
flusst-und-kontrolliert-Seins stehen. Sie erleben dann dieses Weltverhältnis im Film
in einer totalen, bedrängenden und sie möglicherweise überwältigenden Art.

Alois Hicklin

Parteipolitisierung und Repräsentanz

mak. Die Parteipolitisierung beim Norddeutschen Rundfunk, die nicht nur monatelang
die Wahl eines neuen Intendanten blockierte, sondern — genannt seien Namen

wie Julia Dingwort-Nusseck, Peter Merseburger und Friedrich Wilhelm Räuker—
immer wieder für Schwierigkeiten bei Revirements in der Chefetage im Hamburger
Funkhaus sorgt, ist eine der Folgen des Staatsvertrages über den NDR. Eine andere
ist die unzulängliche Repräsentanz der gesellschaftlich relevanten Gruppen in den
Gremien der Anstalt, in denen sich derzeit die politischen Parteien die Macht teilen
oder um sie balgen. Die Problematik dieses Staatsvertrages, der auch künftig immer
wieder zu ähnlichen indiskutablen Situationen führen muss, ist Gegenstand eines
Gutachtens, das Dr. W.A. Kewenig, Professor für öffentliches und internationales
Recht an der Universität Kiel, erarbeitet hat. Auftraggeber waren die Bischöflichen
Generalvikariateder Diözesen H ildesheim und Osnabrück (federführend) sowie das
Bischöfliche Offizialat der Diözese Münster in Vechta.

8


	Gedanken eines Psychiaters zum "Exorzist"

