Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 18

Artikel: Teufelsaustreibung made in Hollywood
Autor: Weber, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Ein Film bringt den Teufel wieder ins Gespriach

Hintergrunds-Information zur Diskussion um «The Exorcist»

Ein Film erregt die Gemuter. « The Exorcisty von William Friedkin, der in den Ver-
einigten Staaten Schlagzeilen machte, die ihre Schatten auch nach Europa warfen,
istnunauch in unseren Kinos angelaufen. Er wird—als Folge vorallem einer riesigen
Propaganda, die durch unuberlegte Interventionen seiner Gegner noch verstarkt
wird — viele Leute ins Kino locken. Zwei Beitrage, je einer aus katholischer und
reformierter Sicht, wollen sachliche Informationen zu einer bereits leidenschaftlich
gewordenen Diskussion beisteuern. Pater Dr. Karl Weber, der lange Zeit in den-USA
verbracht hat, versucht die gesellschaftlichen religiosen und soziokulturellen
Grundlagen zu erhellen, auf denen dieser Film in Amerika zum Erfolg heranwachsen
konnte. Pfarrer Eduard Gerber befasst sich in seinem Beitrag mit nachweisbaren
Fallen von Exorzismus und setzt sich mit der Existenz von guten und bosen Machten
in der Gegenwart auseinander. Franz Ulrich schliesslich bespricht den umstrittenen
Film in der Rubrik « Filmkritiky aus der Sicht des Filmrezensenten.

Teufelsaustreibung made in Hollywood

Der Vietnamkrieg und Watergate haben die amerikanische Gesellschaft zutiefst
erschiuttert. Das Volk musste erfahren; dass der landesubliche flache Optimismus
trugt. Das Unbehagen war um so grosser, je schwieriger es war, das Bose zu
lokalisieren,das man am Werke splrte. Wer war eigentlich dafur verantwortlich, dass
allessogekommenist ? In derpolitischen Auseinandersetzung wurden viele Feindbil-
der geschaffen, unzahlige Missstande gebrandmarkt. Die zweistellige Inflationsrate
trifft immer noch einen sehr empfindlichen Nerv des Blirgers, die Energiekrise setzt
neue Grenzen im Land der unbegrenzten Moglichkeiten (90 km/h Hochstge-
schwindigkeit auf Autobahnen!), die starken Manner sind plotzlich nicht mehr die
guten Manner, man braucht jetzt weniger uber die Mafia zu werweissen, weil die
vom Volk gewahlten Manner genug zu reden geben. Das BOse ist allgegenwartig
geworden, man kann es nicht fein sauberlich isolieren und dann vertilgen. Damit ist
der Boden geschaffen fir religiose, pseudoreligiose und sdkularisierte Erweckungs-
bewegungen. In fast puritanischer Manier versucht man das Bose zu verbannen.
Sollte man nicht auch auf Wunder hoffen ? Sollte man nicht das Bose beschworen ?

Noch bevor Gerald Ford lber Nacht als ideale, reine Retterfigur zum Herrn des
Hauses, das wieder weiss werden sollte, befordert wurde, hatte Hollywood die
Situation langst erfasst. « Der Exorzist», angeklndigt als der Schlager aller Zeiten,
zeigt am Schluss ein zwolfjahriges Madchen, das anamnetisch (sich unbewusst
erinnernd) am Priesterkollar die Gattung der Heilbringer erkennt. So einfach ist das!
Eine Schauermar gehtdiesem Bild voran : Eine schone und heile Welt gerat plotzlich
in den Bann einer tibermachtigen bosen Gewalt und wird ebenso plotzlich, anlass-
lich eines feierlichen, aber dramatischen Exorzismus, wieder zur heilen Welt befreit.
Das Bose kommt sozusagen von aussen in die Menschenwelt und muss von dort
wieder hinausgeworfen werden. Da ist keine Rede von menschlicher Freiheit und
Verantwortlichkeit. Der Ernst des Bosen wird somit Uberspielt. Denn wiirde der
Mensch in sein eigenes Herz sehen, wurde er mehr Bosheit entdecken als auf der

2



Leinwand, wiirde er unbefangen in die Welt hineinblicken, dann wiirde er genligend
Spuren von Liuge und Hass entdecken und brauchte die Auseinandersetzung mit
dem Basen nicht in einem so aussergewohnlichen und zugleich so fragwurdigen
Phanomen von Besessenheit anzusiedeln. Dieser Mensch wiurde sich dann enga-
giert fihlen im Sinne der Umkehr, im Sinne eines vielleicht muhseligen und lang-
wierigen Umwandlungsprozesses. So etwas kann man einer Zivilisation mit Fertig-
gerichten aus dem Kuhlschrank nicht zumuten. Da braucht es fertig zubereitete
Religiositat. Es ist trostlich, zu wissen, dass es noch handfeste und wirksame Prakti-
ken gibt, zu denen man in allerletzter Not greifen kann. Deshalb wird die enorme
medizinische Apparatur durch das Utensilienkofferchen mit Chorrock, Stola, Weih-
wasser und Rituale ersetzt. Der gelehrte Psychiater verweist den Fall zum Priester
und windet sich zweideutig um den Begriff Medizinmann. Lasst er Gott indie Lucke
springen oder glaubt er im stillen an die Wirkkraft der Suggestion? Von eigentlichem
Glauben ist hier nichts zu spiren. Man will den status quo wiederherstellen, wozu
alles versucht sein muss, ware es auch das Ubernaturliche. Das Verkehrte liegt im
Stellenwert, den man dem Gottlichen zuweist. Man betet erst, wenn man mit der
Medizin am Ende ist. Dabei springt man von innerweltlichen Zusammenhangen in
uberweltliche Zusammenhéange, als ob es nicht noch viel Unbekanntes gabe, das
man mit subtileren innerweltlichen Methoden erforschen konnte und musste. Sicher
bleibt es legitim, alles in einen hoheren Gesamtzusammenhang zu stellen, dann
betet man jedoch nicht erst am Schluss. Wenn man sagt: « Not lehrt beten», be-
dauert man, dass dem so ist. Im «Exorzist» aber wird es sogar honoriert.

Ein Exorzismus, der eigentlich gar keiner ist

Das Anstossen an die Grenzen menschlichen Konnens ist dem amerikanischen
Publikum gelaufig. Das Medizinalwesen wird aus sozialen und menschlichen Griin-
den sogar politisch kritisiert. Sicher tut man es auch aus guten Grunden. Sicher ist
man auch an Grenzen gestossen, die zur Besinnung mahnen. Man hort von den
Grenzen des Wachstums. Man erfahrt, dass der Lebensraum und die Giiter dieser
Erde begrenzt sind. In modernen Apokalypsen wird die unmenschliche Eigengesetz-
lichkeit der Technik beschrieben. Aber lasst sich das alles mit einem Deus ex
machina korrigieren ? Die Verlogenheit liegt nicht darin, dass wir durch Grenzerfah-
rungen und Frustrationen verunsichert werden. Die Luge besteht vielmehr in der Art
und Weise, wie man versucht, das Heil zu signalisieren. Der sympathische Blick des
Madchens auf den Priesterkragen von Pater Dryer ist zwar rihrend, aber er verfiihrt
in die falsche Richtung. Man wird als Beteiligter unbeteiligt, fiir das gibt es eine
Gattung von Menschen, die stellvertretend sich einsetzt. Der Siihnetod der Exorzi-
sten gibt dem Film eine scheinbar berickende Note. Sieht einer aber etwas naher
hin, dann bemerkt er, wie peinlich gerade dieser Tod konstruiert wirkt. Die Macht-
worte («The power of Christ compel you!») bleiben ohne heilsame Wirkung. Ja, der
Damon wird so machtig, dass er den einen Priester Gibermannt und in den andern auf
dessen Wunsch hineinfahrt und ihn in den Tod wirft. Dieser Exorzismus ist eigent-
lich gar kein Exorzismus. Es findet hochstens anlasslich eines kirchenamtlichen
Exorzismus ein Heldentod «made in Hollywood» statt. Dies wird allerdings so publi-
kumswirksam gemacht, dass man gerade noch geneigt ist, einen Zusammenhang
zwischen diesem Selbstopfer und dem Beschworungsritus zu machen. Aber es
passt andererseits so gut ins Klischee des tragisch-positiven Helden Pater Karras,
dass es doppelt peinlich wirkt. Diese Figur wird ohnehin strapaziert. Als Prister-
Psychiater lebt er in einer sakularisierten und zugleich in einer sakralen Welt. Als
Bindestrichpriester gelingt es ihm anscheinend nicht, den Bindestrich zu machen. Er
spricht von Glaubenszweifeln, verweist den Exorzismus ins 16. Jahrhundert und will
psychiatrisch helfen. Er wird aber wider Willen in einen Exorzismus hineingezogen.
Die Rolle wird ihm von der attraktiven Schauspielerin und Mutter des besessenen
Madchens aufgedrangt. Ausgerechnet er, der sich agnostischer gibtals seine agno-

3



stischen Psychiaterkollegen (wie typisch !) muss schliesslich zum Exorzismus ein-
willigen. Gerade diese Figur kommt aber auch einem bestimmten kirchlichen Publi-
kumsgeschmackentgegen.

Klischeebild von Priester und Religion

Das Rollenverstandnis des Priesters ist in gewissen kirchlichen und ausserkirch-
lichen Kreisen gelaufiger als dem Priester selber. Oft steht gerade dieses sozial
aufgedrangte Rollenverstandnis im Gegensatz zum Selbstverstandnis der betroffe-
nen Priester. Hollywood hilft, diese aufgedrangte Rolle zu starken: «lhr Priester seid
trotz allem brauchbare Burschen! Gebt acht, dass ihr erkennbar und greifbar bleibt,
dann schwinden die bosen Traume, die wir im Bild jetzt so ungeniert ausgenutzt
haben.» Der Beifall wird nicht ausbleiben, solange die Priester ihre Rolle so spielen.
Die katholische Kirche ist in Amerika, wo es viele Kirchen und Religionen gibt,
relativ die starkste Religionsgemeinschaft. Sie ist sichtbar. Sie lasst sich als Chiffre
auch fiur etwas brauchen, was sie in ihrer Selbstdarstellung eigentlich nicht besagen
will. Wenn es um Religion geht, dann meint man schnell, in der katholischen Kirche
entsprechende Verhaltensmuster zu finden. Warum sollte Hollywood anderswo
suchen? Nur sollte man etwas kritischer fragen, was vom Evangelium dabei mitge-
meint ist und ob allenfalls die Ausserlichkeit allein fremdzweckdienlich ausgebeutet
wird.

Der Teufel als Stndenbock

Blatty, der Roman- und Drehbuchautor, pocht immer wieder auf seine Intention, die
Wirklichkeit der Ubernatirlichen darzustellen. Seine Absicht mag durchaus aufrich-
tig sein. Aber man darf sich doch fragen, ob dies filmisch Uberhaupt maglich ist.
Angenommen es ware moglich, dann muss man sich auch weiter fragen, ob er nicht
vielmehr dazu beitragt, aus der Wirklichkeit zu fliehen. Trotz dem anscheinend
sachbezogenen Leben des amerikanischen Volkes, das in seiner relativ kurzen Ge-
schichte aussergewohnliche Leistungen in Kunst, Wissenschaft, Technik und Politik
erbrachte, entfliehen in dieser Nation Zehntausende von jungen Leuten in den
Drogenrausch und Millionen ihrer Eltern in den «Video- Rauschy. Alvin Toffler sieht
in dieser Flucht aus familidrer und beruflicher Verantwortung ein Symptom des
Zukunftschocks. Hollywood ist selbstverstandlich am « Video-Rausch» interessiert.
Das halt die Traumfabrik im Gang. « Der Exorzist» ist ein Elaborat aus einer Schein-
welt flur eine Scheinwelt. Sicher ist die Empfanglichkeit beim Publikum fir lllusio-
nen eine Wirklichkeit. Angst und Frustrationen kann man nicht einfach wegdispu- .
tieren. Die amerikanische Elite hat vom Vernunftskult genug. Sie hat zu viel Freud
gelesen, um nicht mit den machtvollen damonischen Kraften in der menschlichen
Personlichkeit zu rechnen. Sie kann die einfache klare Welt eines Descartes nicht
mehr ernstnehmen. Sie vollzog infolgedessen zur Abwechslung wieder einmal den
Ubergang vom grenzenlosen Optimismus zu einem tragischen, tiefen Pessimismus.
Wer kann das aufdie Dauerertragen.? ,
In solch trubseliger Verfassung braucht der Mensch neue Zeichen der Hoffnung,
mogen sie noch so illusionar sein. Hollywood hat zusammen mit allen geschafts-
tichtigen Dienern des Okkulten, die wie Pilze aus dem Boden schiessen, diese
Geschaftslicke entdeckt. Diese marktschreierisch aufgezogene Scheinwelt darf
dabei nichtin die Wirklichkeitsnahe rlicken, sie wurde dabei einbrechen, denn ware
ein Film (ber das Bose wirklichkeitsnah, wirden die Zuschauer vielleicht zu so
etwas wie Umkehr («Metanoia») angeregt; aber gerade das entspricht nicht dem
Publikumsgeschmack. Statt dessen stutzt man sich auf Stellvertreter, die das Bose
verjagen. Der kollektive politische Selbstreinigungsprozess in der Watergate-Affare
ist auch stellvertretende Busse. Unterdessen regiert in Washington ein Prasident mit
unbescholtenem Ansehen. Sein bis vor kurzem makelloses Image ist fiir die vielen

4



die Hoffnung. Vorlaufig genugt das. Von den Sindenbocken, die man schuldbela-
den in die Wuste schickte, sei hier nicht die Rede. Im «Exorzist» ist der Teufel der
Sundenbock. Uber ihn anlasslich des Films zu diskutieren erlibrigt sich, weil die
Theologie des Films schlichtweg in Hollywoods Mottenkiste fir Gruseleffekte ihren
Ort hat. Karl Weber

Literatur:

Vierteilige Artikelserie Giber: Second Thoughts about Man, in: Time, April 2,9, 16, 23, 1972. —
Andrew Greeley/Gregory Baum, Der heutige amerikanische Romantizismus, in Concilium, Mai
1972. — Andrew Greeley: Die neue amerikanische Religion, in Concilium, Nov. 1971. The
Occult: A Substitute Faith, 7/ime, June 19,1972.

Uber die Macht des Guten und des Bdsen

«Die zehn Millionen Dollar, die das okkultistische Machwerk angeblich kostete,
hatten besser zur Subventionierung von Betten in einer psychiatrischen Klinik ver-
wendet werden solleny, schrieb sarkastisch Vincent Canby, der sonst stets distan-
ziert urteilende Filmkritiker der « New York Times» Uber «The Exorcisty. Pfarrer
James O’Callaghan (Los Angeles) widmete dem Film dagegen eine Sonntagspre-
digt und sagte: «lch hoffe, dass die Menschen an den Teufel glauben werden, denn
wenn sie dastun, dann mussen sie auch an Gott glauben.» Bischof Hugh Donohoe
in der kalifornischen Diozese Fresno berichtet dagegen von Féllen, in denen Men-
schen nach Besuch des Filmes verzweifelt Rat bei kirchlichen Stellen suchten, weil

5



	Teufelsaustreibung made in Hollywood

