
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 18

Artikel: Teufelsaustreibung made in Hollywood

Autor: Weber, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Ein Film bringt den Teufel wieder ins Gespräch

Hintergrunds-Information zur Diskussion um «The Exorcist»

Ein Film erregt die Gemüter. « The Exorcist» von William Friedkin, der in den
Vereinigten Staaten Schlagzeilen machte, die ihre Schatten auch nach Europa warfen,
ist nun auch in unseren Kinos angelaufen. Er wird— als Folge vor allem einer riesigen
Propaganda, die durch unüberlegte Interventionen seiner Gegner noch verstärkt
wird - viele Leute ins Kino locken. Zwei Beiträge, je einer aus katholischer und
reformierter Sicht, wollen sachliche Informationen zu einer bereits leidenschaftlich
gewordenen Diskussion beisteuern. Pater Dr. Karl Weber, der lange Zeit in den USA
verbracht hat, versucht die gesellschaftlichen religiösen und soziokulturellen
Grundlagen zu erhellen, auf denen dieser Film in Amerika zum Erfolg heranwachsen
konnte. Pfarrer Eduard Gerber befasst sich in seinem Beitrag mit nachweisbaren
Fällen von Exorzismus und setzt sich mit der Existenz von guten und bösen Mächten
in der Gegenwart auseinander. Franz Ulrich schliesslich bespricht den umstrittenen
Film in der Rubrik «Filmkritik» aus der Sicht des Filmrezensenten.

Teufelsaustreibung made in Hollywood

Der Vietnamkrieg und Watergate haben die amerikanische Gesellschaft zutiefst
erschüttert. Das Volk musste erfahren, dass der landesübliche flache Optimismus
trügt. Das Unbehagen war um so grösser, je schwieriger es war, das Böse zu
lokalisieren, das man am Werke spürte. Wer war eigentlich dafür verantwortlich, dass
alles sogekommen ist In derpolitischen Auseinandersetzung wurden viele Feindbilder

geschaffen, unzählige Missstände gebrandmarkt. Die zweistellige Inflationsrate
trifft immer noch einen sehr empfindlichen Nerv des Bürgers, die Energiekrise setzt
neue Grenzen im Land der unbegrenzten Möglichkeiten (90 km/h
Höchstgeschwindigkeit auf Autobahnen die starken Männer sind plötzlich nicht mehr die
guten Männer, man braucht jetzt weniger über die Mafia zu werweissen, weil die
vom Volk gewählten Männer genug zu reden geben. Das Böse ist allgegenwärtig
geworden, man kann es nicht fein säuberlich isolieren und dann vertilgen. Damit ist
der Boden geschaffen für religiöse, pseudoreligiöse und säkularisierte Erweckungs-
bewegungen. In fast puritanischer Manier versucht man das Böse zu verbannen.
Sollte man nicht auch auf Wunder hoffen Sollte man nicht das Böse beschwören?
Noch bevor Gerald Ford über Nacht als ideale, reine Retterfigur zum Herrn des
Hauses, das wieder weiss werden sollte, befördert wurde, hatte Hollywood die
Situation längst erfasst. «Der Exorzist», angekündigt als der Schlager aller Zeiten,
zeigt am Schluss ein zwölfjähriges Mädchen, das anamnetisch (sich unbewusst
erinnernd) am Priesterkol la r die Gattung der Heilbringer erkennt. So einfach ist das!
Eine Schauermär geht diesem Bild voran : Eine schöne und heile Welt gerät plötzlich
in den Bann einer übermächtigen bösen Gewalt und wird ebenso plötzlich, anlässlich

eines feierlichen, aber dramatischen Exorzismus, wieder zur heilen Welt befreit.
Das Böse kommt sozusagen von aussen in die Menschenwelt und muss von dort
wieder hinausgeworfen werden. Da ist keine Rede von menschlicher Freiheit und
Verantwortlichkeit. Der Ernst des Bösen wird somit überspielt. Denn würde der
Mensch in sein eigenes Herz sehen, würde er mehr Bosheit entdecken als auf der

2



Leinwand, würde er unbefangen in die Welt hineinblicken, dann würde er genügend
Spuren von Lüge und Hass entdecken und brauchte die Auseinandersetzung mit
dem Bösen nicht in einem so aussergewöhnlichen und zugleich so fragwürdigen
Phänomen von Besessenheit anzusiedeln. Dieser Mensch würde sich dann engagiert

fühlen im Sinne der Umkehr, im Sinne eines vielleicht mühseligen und
langwierigen Umwandlungsprozesses. So etwas kann man einer Zivilisation mit
Fertiggerichten aus dem Kühlschrank nicht zumuten. Da braucht es fertig zubereitete
Religiosität. Es ist tröstlich, zu wissen, dass es noch handfeste und wirksame Praktiken

gibt, zu denen man in allerletzter Not greifen kann. Deshalb wird die enorme
medizinische Apparatur durch das Utensilienköfferchen mit Chorrock, Stola,
Weihwasser und Rituale ersetzt. Der gelehrte Psychiater verweist den Fall zum Priester
und windet sich zweideutig um den Begriff Medizinmann. Lässt er Gott in die Lücke
springen oder glaubt er im stillen an die Wirkkraft der Suggestion? Von eigentlichem
Glauben ist hier nichts zu spüren. Man will den status quo wiederherstellen, wozu
alles versucht sein muss, wäre es auch das Übernatürliche. Das Verkehrte liegt im
Stellenwert, den man dem Göttlichen zuweist. Man betet erst, wenn man mit der
Medizin am Ende ist. Dabei springt man von innerweltlichen Zusammenhängen in
überweltliche Zusammenhänge, als ob es nicht noch viel Unbekanntes gäbe, das
man mit subtileren innerweltlichen Methoden erforschen könnte und müsste. Sicher
bleibt es legitim, alles in einen höheren Gesamtzusammenhang zu stellen, dann
betet man jedoch nicht erst am Schluss. Wenn man sagt: «Not lehrt beten»,
bedauert man, dass dem so ist. Im «Exorzist» aber wird es sogar honoriert.

Ein Exorzismus, der eigentlich gar keiner ist

Das Anstossen an die Grenzen menschlichen Könnens ist dem amerikanischen
Publikum geläufig. Das Medizinalwesen wird aus sozialen und menschlichen Gründen

sogar politisch kritisiert. Sicher tut man es auch aus guten Gründen. Sicher ist
man auch an Grenzen gestossen, die zur Besinnung mahnen. Man hört von den
Grenzen des Wachstums. Man erfährt, dass der Lebensraum und die Güter dieser
Erde begrenzt sind. In modernen Apokalypsen wird die unmenschliche Eigengesetzlichkeit

der Technik beschrieben. Aber lässt sich das alles mit einem Deus ex
machina korrigieren Die Verlogenheit liegt nicht darin, dass wir durch Grenzerfahrungen

und Frustrationen verunsichert werden. Die Lüge besteht vielmehr in der Art
und Weise, wie man versucht, das Heil zu signalisieren. Der sympathische Blick des
Mädchens auf den Priesterkragen von Pater Dryer ist zwar rührend, aber er verführt
in die falsche Richtung. Man wird als Beteiligter unbeteiligt, für das gibt es eine
Gattung von Menschen, die stellvertretend sich einsetzt. Der Sühnetod der Exorzisten

gibt dem Film eine scheinbar berückende Note. Sieht einer aber etwas näher
hin, dann bemerkt er, wie peinlich gerade dieser Tod konstruiert wirkt. Die Machtworte

(«The power of Christ compel you I») bleiben ohne heilsame Wirkung. Ja, der
Dämon wird so mächtig, dass erden einen Priester übermannt und in den andern auf
dessen Wunsch hineinfährt und ihn in den Tod wirft. Dieser Exorzismus ist eigentlich

gar kein Exorzismus. Es findet höchstens anlässlich eines kirchenamtlichen
Exorzismus ein Heldentod «made in Hollywood» statt. Dies wird allerdings so
publikumswirksam gemacht, dass man gerade noch geneigt ist, einen Zusammenhang
zwischen diesem Selbstopfer und dem Beschwörungsritus zu machen. Aber es
passt andererseits so gut ins Klischee des tragisch-positiven Helden Pater Karras,
dass es doppelt peinlich wirkt. Diese Figur wird ohnehin strapaziert. Als Prister-
Psychiater lebt er in einer säkularisierten und zugleich in einer sakralen Welt. Als
Bindestrichpriester gelingt es ihm anscheinend nicht, den Bindestrich zu machen. Er
spricht von Glaubenszweifeln, verweistden Exorzismus ins 1 6. Jahrhundert und will
psychiatrisch helfen. Er wird aber wider Willen in einen Exorzismus hineingezogen.
Die Rolle wird ihm von der attraktiven Schauspielerin und Mutter des besessenen
Mädchens aufgedrängt. Ausgerechnet er, der sich agnostischer gibt als seine agno-

3



stischen Psychiaterkollegen (wie typisch I) muss schliesslich zum Exorzismus
einwilligen. Gerade diese Figur kommt aber auch einem bestimmten kirchlichen
Publikumsgeschmack entgegen.

Klischeebild von Priester und Religion

Das Rollenverständnis des Priesters ist in gewissen kirchlichen und ausserkirch-
lichen Kreisen geläufiger als dem Priester selber. Oft steht gerade dieses sozial
aufgedrängte Rollenverständnis im Gegensatz zum Selbstverständnis der betroffenen

Priester. Hollywood hilft, diese aufgedrängte Rolle zu stärken: «Ihr Priesterseid
trotz allem brauchbare Burschen Gebt acht, dass ihr erkennbar und greifbar bleibt,
dann schwinden die bösen Träume, die wir im Bild jetzt so ungeniert ausgenützt
haben.» Der Beifall wird nicht ausbleiben, solange die Priester ihre Rolle so spielen.
Die katholische Kirche ist in Amerika, wo es viele Kirchen und Religionen gibt,
relativ die stärkste Religionsgemeinschaft. Sie ist sichtbar. Sie lässt sich als Chiffre
auch für etwas brauchen, was sie in ihrer Selbstdarstellung eigentlich nicht besagen
will. Wenn es um Religion geht, dann meint man schnell, in der katholischen Kirche
entsprechende Verhaltensmuster zu finden. Warum sollte Hollywood anderswo
suchen? Nur sollte man etwas kritischer fragen, was vom Evangelium dabei mitgemeint

ist und ob allenfalls die Äusserlichkeitallein fremdzweckdienlich ausgebeutet
wird.

Der Teufe/ als Sündenbock

Blatty, der Roman- und Drehbuchautor, pocht immer wieder auf seine Intention, die
Wirklichkeit der Übernatürlichen darzustellen. Seine Absicht mag durchaus aufrichtig

sein. Aber man darf sich doch fragen, ob dies filmisch überhaupt möglich ist.
Angenommen es wäre möglich, dann muss man sich auch weiterfragen, ober nicht
vielmehr dazu beiträgt, aus der Wirklichkeit zu fliehen. Trotz dem anscheinend
sachbezogenen Leben des amerikanischen Volkes, das in seiner relativ kurzen
Geschichte aussergewöhnliche Leistungen in Kunst, Wissenschaft, Technik und Politik
erbrachte, entfliehen in dieser Nation Zehntausende von jungen Leuten in den
Drogenrausch und Millionen ihrer Eltern in den «Video-Rausch». Alvin Toffler sieht
in dieser Flucht aus familiärer und beruflicher Verantwortung ein Symptom des
Zukunftschocks. Hollywood ist selbstverständlich am «Video-Rausch» interessiert.
Das hält die Traumfabrik im Gang. « Der Exorzist» ist ein Elaborat aus einer Scheinwelt

für eine Scheinwelt. Sicher ist die Empfänglichkeit beim Publikum für Illusionen

eine Wirklichkeit. Angst und Frustrationen kann man nicht einfach wegdisputieren.

Die amerikanische Elite hat vom Vernunftskult genug. Sie hat zu viel Freud
gelesen, um nicht mit den machtvollen dämonischen Kräften in der menschlichen
Persönlichkeit zu rechnen. Sie kann die einfache klare Welt eines Descartes nicht
mehr ernstnehmen. Sie vollzog infolgedessen zur Abwechslung wieder einmal den
Übergang vom grenzenlosen Optimismus zu einem tragischen, tiefen Pessimismus.
Wer kann das auf die Dauerertragen
In solch trübseliger Verfassung braucht der Mensch neue Zeichen der Hoffnung,
mögen sie noch so illusionär sein. Hollywood hat zusammen mit allen geschäftstüchtigen

Dienern des Okkulten, die wie Pilze aus dem Boden schiessen, diese
Geschäftslücke entdeckt. Diese marktschreierisch aufgezogene Scheinwelt darf
dabei nicht in die Wirklichkeitsnähe rücken, sie würde dabei einbrechen, denn wäre
ein Film über das Böse wirklichkeitsnah, würden die Zuschauer vielleicht zu so
etwas wie Umkehr («Metanoia») angeregt; aber gerade das entspricht nicht dem
Publikumsgeschmack. Statt dessen stützt man sich auf Stellvertreter, die das Böse
verjagen. Der kollektive politische Selbstreinigungsprozess in der Watergate-Affäre
ist auch stellvertretende Busse. Unterdessen regiert in Washington ein Präsident mit
unbescholtenem Ansehen. Sein bis vor kurzem makelloses Image ist für die vielen

4



die Hoffnung. Vorläufig genügt das. Von den Sündenböcken, die man schuldbeladen
in die Wüste schickte, sei hier nicht die Rede. Im «Exorzist» ist der Teufel der

Sündenbock. Über ihn anlässlich des Films zu diskutieren erübrigt sich, weil die
Theologie des Films schlichtweg in Hollywoods Mottenkiste für Gruseleffekte ihren
Ort hat. Karl Weber

Literatur:
Vierteilige Artikelserie über: Second Thoughts about Man, in : Time, April 2, 9,1 6, 23,1 972. -
Andrew Greeley/Gregory Baum, Der heutige amerikanische Romantizismus, in Concilium, Mai
1972. — Andrew Greeley: Die neue amerikanische Religion, in Concilium, Nov. 1971. The
Occult : A Substitute Faith, Time, June 1 9,1972.

Über die Macht des Guten und des Bösen

«Die zehn Millionen Dollar, die das okkultistische Machwerk angeblich kostete,
hätten besser zur Subventionierung von Betten in einer psychiatrischen Klinik
verwendet werden sollen», schrieb sarkastisch Vincent Canby, der sonst stets distanziert

urteilende Filmkritiker der «New York Times» über «The Exorcist»: Pfarrer
James O'Callaghan (Los Angeles) widmete dem Film dagegen eine Sonntagspredigt

und sagte: «Ich hoffe, dass die Menschen an den Teufel glauben werden, denn
wenn sie das tun, dann müssen sie auch an Gott glauben.» Bischof Hugh Donohoe
in der kalifornischen Diözese Fresno berichtet dagegen von Fällen, in denen
Menschen nach Besuch des Filmes verzweifelt Rat bei kirchlichen Stellen suchten, weil

5


	Teufelsaustreibung made in Hollywood

