
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 16

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK

J'irai comme un cheval fou (...wie ein verrücktes Pferd)

Frankreich 1973. Regie: Fernando Arrabal (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
74/231

In «Viva la muerte», seinem ersten Film, hatte der spanische Schriftsteller und
Dramatiker Fernando Arrabal in brutalen und symbolbeladenen Bildern traumatische

Erlebnisse seiner während der Bürgerkriegszeit verlebten Kindheit verarbeitet
(vgl. Besprechung in «Filmberater» 4/72). In «J'irai comme un cheval fou» nimmt
der von den teils erinnerten, teils phantasierten Schreckbildern buchstäblich Besessene

die Erzähltechnik des drei Jahre früher entstandenen Erstlings wieder auf und
versucht, einzelne dort ausgeführte Motive weiterzuführen, vom Persönlichen ins
Allgemeingültige zu erheben, ihnen eine scheinbar neue Deutung zu geben.
Die in «Viva la muerte» dämonisierte Mutter wird im neuen Film das Opfer ihres
Sohnes, der sich diesmal Aden Rey nennt. Aden hat seine herzkranke Mutter be-
wusst zu Tode erschreckt und wird von der Polizei gejagt. Er flieht in die Wüste und
trifft dort Marvel (was auf englisch «Wunder» heisst), einen kleingewachsenen
Beduinen undefinierbaren Alters, der sich bald als Wundertäter entpuppt, dem die
Tiere, die Wolken und selbst die Berge gehorchen und der mit seiner Ziege Theresa
anscheinend seit undenklichen Zeiten in den Sanddünen gehaust hat. Aden will
Marvel die menschliche Zivilisation zeigen, von der er noch nie etwas gehört hat. Zu
den Klängen eines Naziliedes fährt das seltsame Paar ins hektische Getriebe der
Grossstadt. Marvels Naivität bewirkt hier burleske Situationen: Im Restaurant
bestellt er sich einen Kaktus, auf dem Parkett seiner Wohnung richtet er sich ein
Blumenbeet ein, und schliesslich landet er als Attraktion in einem Wanderzirkus.
Später wird Marvel sich gar mit einem Transvestiten verheiraten, wobei dieZiege als
«Pastor»amtiert. Aden, der noch einen weiteren Mord begeht, wird am Ende von der
Polizei gestellt und erschossen. Marvel aber, der Adens Wesen in sich aufnehmen
möchte, verspeist seinen toten Freund, wobei dem Zuschauer keine Details erspart
bleiben.
Die Haupthandlung wird ständig von surrealen Einschüben unterbrochen: teils sieht
man in ihnen zeitkritische Kommentare (etwa ein Paar, das sich in Gasmasken der
Liebe hingibt), teils Erinnerungen des Helden an seine Kinderjahre. Einst hatte Aden
seine Eltern bei ungewöhnlichen Liebesspielen überrascht und war infolge des
erlittenen Schocks epileptisch geworden. Von hier aus böte sich vielleicht eine
Möglichkeit, den ganzen Film psychologisch aufzuschlüsseln. Arrabal selbst kümmert

sich allerdings wenig um die «latenten Gedanken» seiner meist um Fetischismus,

Sadismus, Kastration, Bisexualität, anale Funktionen, Hinrichtungen und
Kannibalismus kreisenden Visionen. Die meist auf sexueller Ebene zu deutenden Symbole

und die pathologischen Symptome der beiden Hauptfiguren scheinen sich auf
der Leinwand selbständig zu machen: Sie werden zu verschiebbaren Requisiten in
einer barocken Phantasmagorie, die nicht mehr Denkanstoss sein will, sondern
perverser Nervenkitzel (im Französischen spricht man von «cérébralités»).
Gegenüber «Viva la muerte» finden sich in «J'irai comme un cheval fou» auch zwei
grundsätzlich neue Elemente: Zunächst wäre der über das persönliche Schicksal des
Autors hinausreichende Kulturpessimismus zu nennen. Die hier vorgebrachte Kritik
der modernen Zivilisation durch den Rückgriff auf archaische Primitivität erinnert
indessen bis in die Details (etwa das Motiv des Kannibalismus) an Pasolinis «Por-
cile». Interessanter ist der «religiöse» Anstrich, den Arrabal seinem bizarren Traumspiel

gibt, Doch erweist sich bei näherem Hinsehen auch dieses Element nicht als

29



echte Alternative. Arrabal, der 1967 noch wegen des Ausspruchs «Ich pfeife auf
Gott, das Vaterland und den Rest» in Madrid verhaftet worden war, bekannte bereits
1970 in einem Interview: «Heute gibt es nur noch Gott für mich.» Woher diese
Kehrtwendung gekommen ist, konnte der seltsame Neophyt (Neubekehrter)
allerdings nicht verbergen, sagte er doch bei der gleichen Gelegenheit: «Heute weiss
ich, dass ich eine Religion schaffen soll.» Was sich an Bruchstücken von heidnischer
und häretisch-christlicher Überlieferung in «J'irai comme un cheval fou» finden
lässt, ist deshalb, wie das surreale Zauberwerk als ganzes, wohl in erster Linie eine
Travestie des masslosen Narzissmus seines Schöpfers. Arrabal ist der geschickte
Arrangeur seiner eigenen Zwangsvorstellungen geblieben, der er immer gewesen
ist. Gerhart Waeger

Okinawa Kessen (Kamikaze— Okinawa Zero)

Japan 1971. Regie: Kihachi Okamoto (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 74/
221)

Okamoto ist nicht der erste, der die Invasion der Amerikaner auf Okinawa aus
japanischer Sicht zum Thema eines aufwendigen Produkts der sogenannten
«Kriegsfilm»gattung gemacht hat. Schon vor rund zehn Jahren erreichte uns der
Film eines Kiyoshi Komori («Okinawa - Die längste Schlacht im Pazifik», Japan
1962), der jene Ereignisse der Monate April, Mai und Juni des Entscheidungsjahres
1945 detailliert schilderte. Beiden ist eines gemeinsam: Sie kommen nicht darüber
hinaus (oder müsste man richtigerweise «darüber hinweg» schreiben?), dass es
weder an der Tapferkeit der japanische Soldaten, noch am Aufopferungswillen der
Zivilbevölkerung gelegen hat, wenn die Schlacht dennoch zuungunsten der Japaner

ausfiel. An letzterem wird auch ein heutiger Kinobesucher von «Kamikaze» nicht
zweifeln, die Frage ist nur, ob das das Wesentlicheist, das heute festgehalten werden
muss.

30



Der Film gibt sich von Anfang an dokumentarisch. Wochenschauausschnitte zeigen
die gewaltige Kriegsmaschinerie, die die USA zusammenziehen, um Japan zu
umklammern und anzugreifen. Im Februar sind die amerikanischen Streitkräfte bereits
auf der Insel Iwojima (etwa 1000 Kilometer südlich von Tokio) gelandet. Als nächstes

Angriffsziel erweist sich Okinawa, einige hundert Kilometer von Südwestjapan
entfernt, für dessen Einnahme die gewaltigste Armada der Seekriegsgeschichte
(insgesamt 1321 Schiffe) eingesetzt wird.
Der Verlauf dieser Entscheidungsschlacht, der eine ähnliche Bedeutung zugemessen

wurde wie der Invasion der Alliierten in der Normandie 1944, rollt nun vor den
Augen des Kinogängers in einer Art ab, in der diesem keine noch so grausamen
Brutalitäten, keine noch so schrecklichen Vorkommnisse erspart bleiben. Doch nicht
das ist das entscheidend Negative dieses Films. Es gibt ja genügend Beispiele dafür,
wie die detaillierte Schilderung von Schrecken, Elend und Grausamkeit durchaus
sinnvoll eingesetzt werden kann, indem dadurch die kriegerische, gewaltsame
Auseinandersetzung als solche in Frage gestellt wird bzw. gestellt werden kann. In
«Kamikaze — Okinawa Zero» jedoch verhindert die pausenlose Darstellung des
«totalen Kriegs» gerade Fragen wie, warum und wozu dies alles eigentlich passiere,
weil sie diese Funktion gar nicht haben soll. Die Kamikaze-Selbstmordkommandos,
die tödlichen Missionen im Landesinnern, der Einsatz von Greisen, Frauen und
Kindern, das Zurücklassen von Verwundeten, die ihren Schmerzen mit einer letzten
Handgranate selbst ein Ende setzen, die Nahkämpfe mit Gegnern, die durch die Art
der Filmaufnahmen als gesichtslose, bestialische Schemen erscheinen, all dies ist
mit einer solch penetranten Distanzlosigkeit geschildert, dass die dahintersteckende
Intention um so deutlicher hervortritt, wenigstens für den, der danach sucht: Es geht
in diesem Film darum, tapfer kämpfende Patrioten zu zeigen, die, von rarsten
Ausnahmen abgesehen, ohne Mucken bereit sind, sich nach dem Willen ihrer Führung
in Tokio «für Japan und den Kaiser» aufzuopfern.
Noch nach bald dreissig Jahren wird es demnach als wichtiger erachtet, die «Ehre
einer Nation» zu retten, als nach den Ursachen zu fragen, die es überhaupt nötig
machen, sogenannte nationale Ehren zu retten. Zehntausende sterben für solch
mythifizierte Grössen, ohne dass ein Wort von den handfesten wirtschaftlichen
Hintergründen dieses Krieges erwähnt würde: Kein Wort von der Expansion Japans
in Richtung UdSSR, China und Indien, in Richtung des damaligen Niederländischindien

(Sumatra, Borneo usw.), um in Konkurrenz vor allem zu den USA sich Märkte
fürdie sich ausdehnenden japanischen Industrien zusichern, als einem Hauptgrund
des Kriegs; kein Wort vom Bündnis mit dem Faschismus in Europa, an das die
übrigens stark gekürzte deutsch synchronisierte Fassung, die bei uns zu sehen ist, in
einer grotesken Weise erinnert.
Es geht nicht darum, dem Übel auf den Grund zu gehen. Stattdessen wird an der
Oberfläche kriegerischer Heldentaten verharrt, die trügerisch als edelmütig und
verdienstvoll an sich erscheinen, ohne auf dem Hintergrund einer tiefergehenden Sicht
solcher Geschehnisse deren Tragik sichtbar werden zu lassen. Kann man hoffen,
dass diese Art, sich mit bedeutenden Abschnitten der neuesten Geschichte zu
befassen, immer mehr irrelevanten Ausnahmen vorbehalten bleiben wird

Nikiaus Loretz

Au rendez-vous de la mort joyeuse (Die Besessene und das Efeuhaus)

Frankreich/Italien 1972. Regie: Juan Bunuel (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung

74/211)

Juan Bunuel - Bildhauer, Amateursportler, Realisator verschiedener Kurzfilme,
Assistent in fünf Filmen seines Vaters Luis Bunuel sowie in Werken von Orson
Welles, Louis Malle, Henri Verneuil und andern - hat 1972, im Alter von 38 Jahren,

31



seinen ersten abendfüllenden Spielfilm gedreht. Der Sohn eines berühmten Vaters
konnte und wollte seine Herkunft nicht verleugnen. «Au rendez-vous de la mort
joyeuse» ist bis in denTitel hinein ein formal surrealistisches und stimmungsmässig
romantisches Werk.
Françoise und Marc beziehen mit ihren Kindern Sophie und Dominique ein
herrschaftliches, einsam gelegenes Haus in einer grossen Waldlichtung. Die Idylle wird
jedoch bald gestört durch allerlei spukhafte Ereignisse: Das Spielzeug des kleinen
Dominique zerbricht ohne ersichtlichen Anlass, auf den Bauplänen Marcs finden
sich plötzlich ganze Haufen von Dreck, die Fensterscheiben des Hauses bersten
(nachdem Sophie ihre Eltern beim Liebesakt überrascht hat), ein Gartentisch
beginnt herumzufliegen und das Mobiliar zu beschädigen, die Attacken des
Kühlschranks erweisen sich als lebensgefährlich. Eine Fernsehequipe möchte die Ereignisse

filmen, wird aber unwiderstehlich selbst in den immer toller werdenden Spuk
mit hineingerissen. Selbst ein Pater, der mit einer Schar Waisenkinder die Nacht im
Spukhaus verbringen möchte und sich als Teufelsaustreiber versucht, muss den
Kampf gegen die okkulten Phänomene aufgeben und sich in Sicherheit bringen. In
unerklärlicher Weise scheinen die parapsychologischen Ereignisse von Sophie
auszugehen, was der Pater mit ihrem Pubertätsalter in Zusammenhang bringt. Juan
Bunuel bietet indessen weder eine rationale noch eine irrationale Erklärung an. Sein
Film bleibt bewusst antirational, antikartesianisch : Alle Bewohner und Gäste ergreifen

am Ende die Flucht, mit Ausnahme von Sophie, die sich dem Bann des verwunschenen

Hauses nicht mehrentziehen kann.
Die Thematik der Spukereignisse entstammt dem Arsenal der englischen
Gespenstergeschichten, die Präsentation ist eine vordergründig surrealistische -
vordergründig, weil sich Juan Bunuel mit der Anhäufung der parapsychologischen
Erscheinungen begnügt, ohne sie künstlerisch zu gestalten, weil er das Okkulte und
Unerklärliche als «anormalen» Einbruch in die Normalität betrachtet, als eine Art
«Aufstand der Dinge» (der Ausdruck stammt von Erhart Kästner) gegen den
Menschen, nicht als zusätzliche Dimension unseres Bewusstseins. Auch die Personen in
den Filmen Luis Bunuels, des Vaters, werden immer wieder von unerklärlichen
Erscheinungen heimgesucht und genarrt. Während die Figuren Juan Bunuels vom
«Übernatürlichen» aber in die Flucht geschlagen werden, gibt es in den Werken Luis

32



Bunuels kein Entrinnen: Sein «Surrealismus» ist universeller Natur, er ist nichts
anderes als die «andere Seite» unseres Bewusstseins, die ernstgenommene Welt des
Traums und desUnbewussten.
Der Unterschied zwischen den Denkweisen von Bunuel Vater und Sohn gleicht
auffallend dem Gegensatz zwischen den Vertretern der Psychoanalyse und jenen
des orthodoxen Surrealismus: André Breton, der Surrealistenpapst von eigenen
Gnaden, war (wie Juan Bunuel) auf die Erscheinungen des Unbewussten und des
Übernatürlichen wie auf einen Fetisch fixiert; Freud (der die Surrealisten als «absolute

Narren» bezeichnete, obwohl sie ihn zum Schutzpatron erwählt hatten) ging es
(wie Luis Bunuel) um ein Anerkennen und Begreifen des Unbewussten, um eine
Erweiterung des Bewusstseins, nicht um seine Ausschaltung. Auch wenn man die
okkulten Erscheinungen in «Au rendez-vous de la mort joyeuse» psychologisch
deutet, etwa als gigantische Deflorationsphantasien, bleibt der erschreckende
Automatismus bestehen, dem die handelnden Personen ausgeliefert sind. An dem zum
künstlerischen Prinzip erhobenen psychischen Automatismus sind die orthodoxen
Surrealisten seinerzeit gescheitert. Formulieren, auch filmisch formulieren, bedeutet
eben letzten Endes, die psychischen Mechanismen in den Griff zu bekommen. Juan
Bunuel wird deshalb, wenn er auf dieser Ebene weiterarbeiten will, nicht darum
herumkommen, die Dimension des Traumhaften und Übernatürlichen mit jener des
Alltäglichen in Verbindung zusetzen. Gerhart Waeger

Mais où est donc passée la 7e compagnie?
(Wo, bitte, ist die 7. Kompanie geblieben?)

Frankreich 1973. Regie : Robert Lamoureux (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
74/217)

Für die Filmindustrie eines Landes, das einen Krieg verloren hat, ist der Kriegsfilm
besonders problematisch. Selbstironie ist denn auch der Grundstoff dieser aus
Frankreich kommenden «Kriegskomödie», die zugleich ein Kompensationsfilm ist.
Denn die Niederlage, die Frankreichs Armee 1940 im Kampf gegen die Deutschen
erlitten hatte, war lange ei ne schwere Belastung für das Selbstgefühl der Nation und
ihre Vorliebe für «Glorie» und folglich lange auch für den französischen Film tabu.
Robert Lamoureux geht dieses Trauma an, indem er das «Ärgernis der Niederlage»
sanft entwirklicht, die «Helden» seines Films «verschwejkt» und geschickt den
überlebenstüchtigen Pfiffikus-Verstand des kleinen Mannes zum eigentlichen und
immerzu gültigen Sieger, auch in der Niederlage, erklärt. Bei allen Kampfbeigaben
die blutige Wirklichkeit des Krieges immer rasch abdeckend, beginnt Lamoureux mit
einem Seitenhieb auf die französische Heeresführung: Von ihr völlig unbemerkt,
marschiert die 7. Kompanie des 108. Regiments während des «zügigen» Rückzugs
unversehens in die deutsche Gefangenschaft. Nur drei Soldaten, gerade als
Kundschafter unterwegs, entgehen dem deutschen Zugriff. Ohne jede Ahnung vom
Schicksal ihrer Kompanie, begeben die drei sich auf die Suche nach den Kameraden,
wobei sie zwischen und hinter den Kampflinien durch ihre «Operationen» mit einem
erbeuteten deutschen Schützenpanzerwagen sowohl beim Feind wie bei den eigenen

Truppen Verwirrung bewirken und zuletzt als Helden wider Willen unter der
Führung eines abgeschossenen Fliegeroffiziers für ein Siegesfinale en miniature
sorgen.
Trotz einiger Anflüge von Schwankalbernheit ist der Film weitgehend vergnüglich.
Er beweist aber einmal mehr, wie fragwürdig es ist, dem Krieg die Form eines
Campingspasses zu geben, seine Teilnehmer sympathisch zu vertrotteln oder
dümmlich zu karikieren und mit alledem bewussfseinsschärfende, realistische
Einstellungen zum Krieg zusabotieren. Günther Bastian (fd)



AZ
3000 Bern 1

Seidenstoffe in der
italienischen Malerei

des vierzehnten Jahrhunderts

' \f h Vj: "V'V' ' v "

Monica Stucky H S

Die Passionsteppiche
von San Marco

in Venedig

Verlag Stämpfli & Cie AG Bern

Band II

Brigitte Klesse

Seidenstoffe der italienischen
Malerei des 14. Jahrhunderts
524 Seiten, 519 Zeichnungen, 12
Farbtafeln, 211 Photos, in Leinen geb.,
Fr. 1 20-

Bei Ihrem Buchhändler erhältlich

Monica Stucky-Schürer
Die Passionsteppiche von San
Marco in Venedig
Ihr Verhältnis zur Bildwirkerei in Paris
und Arras im 14. und 1 5. Jahrhundert.
129 Seiten, 86 Abbildungen, 1 Farbtafel,
3 Tabellen, in Leinen geb., Fr. 60.-

Band I


	Filmkritik

