
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 13

Artikel: Taschken : ein Festival der Zweiten für die Dritte Welt

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Taschkent: Ein Festival der Zweiten für die Dritte Welt

Seitdem das Festival von Nyon im Jahre 1971 eine filmkulturelle Begegnung mit
der zentralasiatischen Sowjetrepublik Usbekistan ermöglicht hat, ist auch Taschkent,
dessen Hauptstadt, für viele, wenigstens psychologisch, nicht mehr so weit entfernt

Die Idee und die Ambition

Um den kulturellen Austausch mit der übrigen, insbesondere der sozialistischen
Welt zu fördern, ist im Jahre 1968 dort auch ein Filmfestival mit dem Motto
«Für Frieden, sozialen Fortschritt und Freiheit der Völker» ins Leben gerufen worden.

Von Anfang an hat es sich auf den asiatischen und afrikanischen Film
spezialisiert. Dieses Jahr, bei der dritten Durchführung, waren unter den 45 offiziellen
Teilnehmerstaaten allerdings auch 9 aus Lateinamerika dabei, so dass nicht nur
tendenziell, sondern auch reell von einer filmkulturellen Begegnung der Zweiten
mit der Dritten Welt gesprochen werden kann.
Die Wahl des «Treffpunktes» ist nicht ungeschickt. Usbekistan gilt als eine der
exotischsten unter den asiatischen Sowjetrepubliken. Trotz 50jähriger Sowjetherrschaft

- das Jubiläum der Zugehörigkeit wird diesen Herbst gefeiert - und trotz
der grossen Erdbebenkatastrophe, die 1966 starke Zerstörungen angerichtet hat,
sind viele Elemente aus der vorrevolutionären islamischen Kultur mit den Spuren
der Nomaden- und Karawanenvergangenheit erhalten geblieben. Vor allem in
Folklore, Volksmusik und den Sitten der Gastfreundschaft. Dieses ungezwungene
Ambiente hat es den Afrikanern und Asiaten (und auch einigen Europäern)
offensichtlich angetan. Sie fühlen sich hier wohler als beispielsweise in der «nächstliegenden»

mittelasiatischen Festivalstadt Teheran, die im letzten Dezember von vielen
unter ihnen als «Ghetto de luxe» bezeichnet worden ist.
Dass der herzliche Empfang (mit Musik und Rosen) und die grosszügig gewährte
Gastfreundschaft (Ausflug mit Nachtschnellzug nach Samarkand) sich, wie überall
auf der Welt, mit handfesten kulturellen, politischen und wirtschaftlichen Interessen
verbindet, liegtauf der Hand. Für die Sowjetunion ist der Film noch immer ein
bevorzugtes Bindeglied, um zwischen ihren eigenen und den andern Völkern kulturpolitische

Kontakte herzustellen. Das Wort Lenins, dass «der Film die wichtigste aller
Künste sei», ist keineswegs toter Buchstabe geblieben. Deshalb hat auch der erste
Mann im Staat, Herr Breschnew selbst, die Festivalgäste mit einer schriftlichen
Grussbotschaft geehrt. Deshalb mag in der Diskussion, die, wie üblich, zum
Festivalmotto stattgefunden hat, vor allem von Seiten afrikanischer Vertreter, bisweilen
das Wort von der «nationalen Souveränität» gefallen sein, obwohl die Sowjetunion
mit der Betonung ihrer multinationalen Struktur und Kultur für viele der anwesenden
Länder als Modell für ihre eigene Entwicklung angesehen wird.

Die Filme aus Sow/etasien und Asien

Von den 15 Sowjetrepubliken haben 9 — die zentralasiatischen einschliesslich Georgiens

und Armeniens-in Taschkent ihre neuesten Filmbeiträge vorgestellt. Weil in
den letzten Jahren aus diesen Studios einige angenehme Überraschungen
hervorgegangen sind - es sei etwa an den bei uns bekannten kirgisischen Film «Der
Himmel meiner Kindheit» von Tolomuch Okejew erinnert —, war man darauf
gespannt.

2



Zu eigentlichen Überraschungen ist es indessen diesmal nicht gekommen. Mit
Ausnahme vielleicht von «Der Unzähmbare» von Tolomuch Skeev aus Kasachstan, der
auf einer Erzählung von M. Aouezov basiert und vom Versuch des Knaben Karmuch
erzählt, ein Wolfsbaby zu zähmen und es als Haustier aufzuziehen. Der Versuch
scheitert, «weil das Gesetz des Tieres stärker ist und ein Wolf sich nicht zu einem
Hund umformen lässt». Der Regisseur verstand es, diese Erzählung zu einer Parabel
über Freundschaft und Hass, über Zuneigung und Abneigung, über Gut und Böse
zu verdichten, indem der Wolf im übertragenen Sinne auch als Möglichkeit menschlicher

Existenz gedeutet werden kann, die es zu zähmen gilt, wenn das Leben nicht
zur Hölle werden soll (Homo homini lupus I). Ein Werk von grosser epischer Schönheit,

dramatischer Kraft und menschlichem Format!
Mehr als die einzelnen Werke für sich gesehen, hat der thematische Trend dieser
neusten Serie aus den zentralasiatischen Studios überrascht. Vor allem deshalb,
weil nicht mehr die bekannten Standardthemen, die Revolution und der «grosse
vaterländische Krieg», auf der Leinwand erscheinen, sondern auf die vorrevolutionäre,

nationale Geschichte dieser Provinzen und ehemaligen «Emirate» zurückgegriffen

wird. Mit Vorliebe holt man grosse Gelehrte, Mathematiker, Astronomen,
Naturwissenschafter und Philosophen aus dem Schoss der Jahrhunderte hervor.
Nicht zuletzt, um sie als ideologische Vorkämpfer für die wissenschaftliche Wahrheit

gegen den religiösen Obskurantismus der damaligen Zeit und als
Protagonisten für Technik, Wissenschaft und Weltraumfahrt allgemein darzustellen. Auf
diese Weise haben Abu Reihan Muhammed Biruni von Schuhrat Abbassow aus
Usbekistan und «Nassimi» von G. Seitbeili aus Aserbeidschan ein filmisches Denkmal

gesetzt bekommen. Der historische Sockel davon ist einwandfrei recherchiert,
aber ein bisschen weniger Monumentalität und akademische Steifheit wäre der
Ausführung zustatten gekommen. Sie wurde durch eine heitere Komödie aus Georgien
«Les rigolos» von Eldar Schengalaja mehr als aufgelöst.
Die Beiträge aus dem übrigen Asien — Mongolei, Japan, Indien, Ceylon, Pakistan,
Iran, Bangladesh, Vietnam und Philippinen — waren im offiziellen Langspielprogramm

vertreten, waren von ungleichem Wert. Wo sozialkritische oder politische
Ansätze vorhanden waren, sind sie teils in der selbstzweckhaften Darstellung des
«Lasterlebens», dessen Kritik beabsichtigt war (Pakistan), erstickt oder an einer
nicht enden wollenden Milieuschilderung (Indien) erlahmt. Lediglich Syrien hat
mit einer schönen und stilsicheren Etude «AI Yazerli» von Kaiss Al-Zoubeydi über
das «Leben» verblüfft, wenn auch die Fingerabdrücke des Meisters (Godard) noch
allzu offensichtlich vorhanden waren.

Die Filme aus Afrika

Afrika scheint zur Zeit, von der Filmbühne her betrachtet, zu pausieren, nachdem
die erste Begeisterungs- und Entdeckungswelle vorüber ist. Wie gebannt wartete
alles auf den «neuen Sembene», «Xala» (Khala), der dieser Tage fertiggestellt werden

soll. Für Taschkent war es noch zu früh. Wohl oder übel musste man sich
dort — wie anderswo - mit der zweiten Generation und Garnitur des afrikanischen
Filmschaffens begnügen. Sympathisch war, dass viele kleinere afrikanische Staaten,
durch den nichtkompetitiven Charakter des Festivals ermutigt, ihre Filme, gleichsam
unter dem Arm, nach Taschkent mitgebracht haben. Meistens waren es dokumentarische

Kurzfilme über alle möglichen Themen (also nicht nur Politisches I), die im
«Haus des Wissens», wo das Kurzfilmfestival über die Bühne ging, ein aufnahmebereites

Publikum - vielfach waren auch Schulklassen dabei - gefunden haben.
An langen Filmen wurden aus Schwarz-Afrika nur drei - aus Gabon, Senegal und
Kongo-Brazzaville — gezeigt. Zwei davon, beides Erstlingswerke, haben trotz vieler
Unbeholfenheiten überzeugt, weil sie eine engagierte Zuwendung zu den sozialen
Problemen Afrikas erkennen lassen. Beim einen, «Le bracelet de bronze» von

3



Tidiane Aw aus Dakar, handelt es sich um das Problem der Arbeitslosigkeit und
der Jugendkriminalität, die durch das Leben in der Grossstadt und die damit
verbundene Loslösung aus dertraditionellen Dorfgemeinschaft beängstigend gefördert
wird. Beim andern, «La rançon d'une alliance» (Das Brautpfand) von Sebastian
Kamba werden in gut dramatisierter und für die Leute verständlicher Form
eingefleischte afrikanische «Tabus» in Frage gestellt, vor allem insofern sie die Unmöglichkeit

der Heirat unter Partnern verschiedener Stämme anbetreffen. Ein Film für
Afrikaner von einem Afrikaner über Afrika!
Das gleiche lässt sich vom dritten Beitrag «Die Tarn Tams sind verstummt» des
Gabonesen Philipp Mory nicht behaupten. Er denunziert aus einer bereits etwas
überholten Perspektive (der Film ist 1972 herausgekommen) die «Segnungen der
europäischen Zivilisation» in seinem Kontinent und schildert den damit verbundenen

Persönlichkeits- und Identitätsverlust, ohne aber mögliche Alternativen zu
suchen oder anzudeuten.
Von den Maghreb-Staaten im Norden waren nur Tunesien und Algerien vertreten.
Omar Halif hat in «Hurlements» (Schreie) sein handwerkliches Können einmal mehr
unter Beweis gestellt. Schade, dass er gegen das Ende hin der Versuchung, die
diesmal nicht aus dem Westen, sondern von Ägypten her gekommen ist, also
melodramatisch wirkt, nicht genügend Widerstand geleistet hat. Algerien scheint sich
in eintönigen Illustrationen des Krieges zu erschöpfen. Die langen Einstellungen
von Amar Laskri in «Patrouille à l'est» litten so sehr daran, dass das Interesse auch
der «Kampfbegeistertsten» erlahmte.

Das Publikum

Überrascht hat in Taschkent, zumindest die meisten Europäer, auch das Publikum.
Nicht so sehr durch sein Interesse am Film und das zahlreiche Erscheinen zu den
Vorführungen. Daran ist man sich in der Sowjetunion von Moskau her gewöhnt.
Überrascht hat es vor allem durch seine Unbekümmertheit. Andere mögen sie
vielleicht als Ungezogenheit apostrophieren. Daran ist man sich von den Moskauer
Erfahrungen her weniger gewöhnt : Dort herrscht mehr Disziplin Was die Usbeken
betrifft, so reagieren sie ganz «normal», wenn ihnen ein Film nicht gefällt: Sie
pfeifen oder verlassen den Saal Mehrmals ist es auch — vor allem - bei politischen
Filmen zu einem Massenexodusausdem 2300 Leute fassenden «Palast der Künste»
gekommen.
Was Vorliebe, Geschmack, Geschmacksbildung, «Rezeption» und «Rezeptionsstrukturen»

anbelangt, so scheinen die Leute auf stilistische Feinheiten oder auf
neue Stilrichtungen sowenig vorbereitet zu sein wie das Durchschnittspublikum
bei uns. Nur so lässt sich erklären, dass Filme von eindeutig zweiter Qualität, wie
etwa der philippinische Krimi «Tötet die Spinnen» (Augusto Buenaventura), der
offensichtlich in der Revolverküche gezeugt und geboren wurde, und der argentinische

«Schlager» «Wenn der Sänger aufhört zu singen» (Rinard Devi) auf so
grosse Gegenliebe gestossen sind. «Weil die Leute diese Art Filme wenig zu sehen
bekommen», hat meine usbekische Begleiterin beschwichtigend und wohl auch
ein bisschen schalkhaft bemerkt.

Das Fest

In der Erinnerung ist es aber nicht so sehr die Begegnung mit dem Film, die dieser
Veranstaltung das Gepräge gibt. Es sind auch die vielfältigen Möglichkeiten zum
Kontakt. Er wurde, wie heute an allen Festivals - mit entsprechender Verschiebung

der Akzente —, auf der kulturellen, der wirtschaftlichen, der politischen, aber
vor allem auch auf der menschlichen Ebene gepflegt. Dazu haben die Afrikaner mit
ihrem Lachen und ihrer Lebenslust, die Asiaten mit ihrem tänzerischen Charme und

4



die Usbeken mit ihrer sprichwörtlichen Gastfreundschaft viel beigetragen. Das
Ergebnis war ein Festival, bei dem die Betonung auf der ersten Silbe liegt. Ich habe
noch keines erlebt, bei dem so viel getanzt, gesungen und, nota bene, gegessen
worden ist Bei der Schlussfeier hat ein Inder von der «Einheit der Welt» und dem
gemeinsamen Schicksal der«menschlichen Familie» gesprochen. Die Vorstellungen
darüber mögen auseinandergehen. Die Notwendigkeit einer grösseren Solidarität
auf dieser Erde hingegen dürfte unbestritten sein. Solche «Feste» können, mehr
als grosse Worte, ein Beitrag dazu sein. Taschkent ist ein Festival mit «human touch»!

Ambros Eichenberger

Der Fortbestand der verlorenen Zeit

Asta Nielsen steht mitten im Zentrum eines heutigen Bewusstseins

Fast überall wird sie inzwischen wieder spürbar - eine neuerliche, sich mehr und
mehr verdichtende Zärtlichkeit für das Kino als geschlossene Bewusstseinsebene.
Jetzt, Mitte der siebziger Jahre, nach ungefähr einem halben Jahrzehnt verbreiteter
Verunsicherung im Anschluss an das Scheitern des weltweiten Aufbegehrens vom
Ende der sechziger Jahre. Sollte man diese allgemeine Irritation personifizieren,
brauchte man als ein Beispiel nur den Namen von Jean-Luc Godard zu nennen.
Aber das Kino als eine historisch fundierte, kontinuierlich weiter wirkende
Substanz gewinnt in unseren Tagen immer mehr von seinem ursprünglichen
Selbstverständnis zurück. Und Asta Nielsen kann diesen Prozess nur forcieren!
Arne Krogh, Direktor des Dänischen Filmmuseums in Kopenhagen, lanciert diese
erste weibliche Inkarnation des Kinos in Form einer Gedächtnis-Ausstellung durch
zentrale Städte der Bundesrepublik Deutschland - München, Stuttgart, Frankfurt,
zuletzt in Wuppertal. Diese Ausstellung wurde aus Dokumentationen von Asta Nielsens

Kindheit, ihrer Bühnen- und Filmphasen und aus ihren im Alter selbstverfertigten,

kunsthandwerklichen, originalen Stoff-Kollagen mit Jugendstil-Touch -
wofür sie alte Rollenkostüme zerriss, um sich so von ihrer Vergangenheit zu
befreien—, zusammengestellt, flankiert von einer Retrospektive ihrer Filme von 1910
bis 1927. Von Urban Gads «Abgründe» über Sven Gades und Hein Schalls «Hamlet»
bis zu G.W.Pabsts hochberühmter «Freudlosen Gasse» (in der ausserdem auch
Greta Garbo und Werner Krauss mitwirkten) und Bruno Rahns nicht minder
berühmten «Dirnentragödie», die eigentlich in erster Linie als Spätwerk jenes Typus
zu interpretieren ist, den die Nielsen repräsentierte-den der «femme fatale». Urban
Gad hat die Nielsen zu dem gemacht, was sie als Massenidol verkörperte. So wie
Mauritz Stiller die Garbo und Josef von Sternberg Marlene Dietrich «gemacht»
haben. Sternberg: «Marlene Dietrich? - Das bin ich!» Asta Nielsens und Urban
Gads Wege trennten sich im Ersten Weltkrieg wieder. Aber ihr Profil, ihr Typ,
stand da bereits fest. Und eben dieser Typ ist es, der dem im Bewusstsein einer
heute jungen Generation längst fast völlig verblichenen, prototypischen Kinowesen
aus jener Epoche — vor und im Ersten Weltkrieg —, als der Film in Dänemark in
höchster Blüte stand, eine neue, zwingende Aktualität verleiht: Die «Femme fatale».
Einer in der ersten Hälfte der siebziger Jahre jungen Generation tritt in dieser
Stummfilm-Primadonna assoluta eine Verhaltensmöglichkeit im gesellschaftlichen
Umraum entgegen, die einen Ausweg aus den latent vorhandenen Zweifeln an der
wirklichen Verbindlichkeit konventionell er Wertstrukturen aufzuzeigen scheint. Denn
die eigentliche Wesenheit der «femme fatale» lässt sich eben nicht — wie aus
verständlichen Gründen durchgehend nur zu gern gehandhabt — lediglich auf das
asoziale Wesen ausserhalb der bürgerlichen Moralgrundsätze einengend charakterisieren.

Die Nielsen jedenfalls war «spiritualisierte Erotik», wie es Béla Balazs be-

5


	Taschken : ein Festival der Zweiten für die Dritte Welt

