
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 6

Artikel: "Mutter braucht kein Wasser, sie braucht Geld" : eine Analyse des
frühen Werks von Douglas Sirk

Autor: Brandlmeier, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

«Mutter braucht kein Wasser, sie braucht Geld»*
Eine Analyse des frühen Werks von Douglas Sirk

Seit dem 18. März und noch bis zum 7. April veranstaltet das Filmpodium der
Präsidialabteilung der Stadt Zürich in Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen
Filmzentrum eine Retrospektive mit 16 Filmen von Douglas Sirk, die anschliessend auch
in Bern und anderswo gezeigt werden. Aus diesem Anlass veröffentlichen wir
nachstehende Studie, die sich mit dem deutschen Frühwerk von Sirk beiasst. Als Claus
Detlev Sierck wurde er am 26. April in Skagen (Dänemark) geboren, besuchte
Schulen in Kopenhagen, Hamburg und München und war ab 1923 in Deutschland
als Journalist, Drehbuchautor, Theaterschauspieler und -regisseur tätig. 1939
emigrierte er über die Schweiz nach Hollywood, wo er ab 1944 ein umfangreiches, von
den Filmhistorikern eher verkanntes Werk schuf. Im Juni 1962 ist er in Hollywood
gestorben.

Unter seinem dänischen Namen Detlev Sierck drehte Sirk in den Jahren 1935—1939
in Europa seine ersten Filme. Sein ganzes Werk ist gekennzeichnet durch eine
ungewöhnlich emotionale, ästhetisch gewagte Darstellung von Familienverhältnissen.

Familienmelodramen werden Sirks Filme deshalb genannt, eine Kategorie, die
in Sirks europäischem Werk in ihrer reinen, gewissermassen idealen Form verwirklicht

ist. Die Grundlage seines Werks bilden also die beiden hier zusammengeschlossenen

Begriffe Familie und Melodram.

Das Melodram

Begrifflich ist das Melodram weit hergeholt, insbesondere fragt man sich, was die
filmischen Melodramen mit Melos und Drama zu schaffen haben. Auch kennt jeder
Melodramen und kann sie beschreiben und ist sich der Bestimmtheit des Begriffs
gewiss. Nur bleibt die begriffliche Fassung stets bei der Beschreibung stehen (vgl.
Frieda Gräfe, Melodramen in Toulouse, Filmkritik 10/71 Die Entstehung des heutigen

Melodrams folgt auf die Zeit der grossen Dramen, in denen das Bürgertum um
Menschenrechte und politische Macht kämpfte. Das halbseidene Melodram gehört
zu einem Stadium der bürgerlichen Gesellschaft, das es zu keinem echten Drama
mehr bringt (Ibsen, Hauptmann, Sudermann, Werfel, Schnitzler, Wedekind sind
deshalb häufig Ansatzpunkt für Melodramen - Murnaus «Faust» gehört wohl auch
schon hierher I). Zum klassischen Drama verhält sich das Melodram wie das Musical
zur klassischen Oper: In dieser Gesellschaft stürzt man in keine namenlosen Untiefen

mehr. Die Helden kleben an ihr wie an einem Kaugummi und landen immer in
demselben Sumpf allgemeiner Gleichheit und Freiheit, wie sie in der entwickelten
kapitalistischen Gesellschaft durchgesetzt sind als Resultat einer Herrschaft, die nur
auf dem Geldsystem beruht. Denn das Geld ist sächlich und kennt keinen
Unterschied ausser seiner quantitativen Bewegung und den derselben immanenten
Störungen. Unterschieden in seiner quantitativen Bewegung weist sich das Geldsystem
aus als Ungleichheit und Unfreiheit, ohne die schon begrifflich das System der
Freiheit und Gleichheit nicht existieren könnte. Symptomatisch für die heutige
Situation sind endlich Statements wie «Man kann heute keine Dramen mehr
schreiben, sondern nur noch Komödien» (Dürrenmatt).

* Aus \ HasAnybody Seen My Gal? (1 951

2



Aber dass sich keiner täuscht: Heinrich George in Stützen der Gesellschaft (1935,
nach Henrik Ibsen) oder Ferdinand Marian in La Habanera (1937) sind in ihrem
Scheitern an immanent unauflösbaren Widersprüchen der Gesellschaft durchaus
tragische Figuren im klassischsten Sinn, nur werden Sirks Filme dadurch noch keine
Tragödien. Gerade an Sirks beliebtem Vergleich mit dem deus ex machina kann man
den Unterschied am deutlichsten sehen (und soweit Sirk aus der Analogie eine
Identität konstruiert, irrt er): «Ob aber das Leben, nach dem diese Menschen
suchen, jemals erreicht werden kann, lassen meine Filme gewöhnlich offen oder
verdecken die Antwort mit einem unhappy Happy-End.» Während der deux ex
machina gemessen an der Ausweglosigkeit der klassischen Tragödien wie ein
Wahnsinnsakt wirkt, ist der Hoffnungsschimmer zu Ende von Sirks Filmen häufig
nur der Rekurs auf verlorengegangene Illusionen, und das kleine Glück, das realisiert
wird, ist oft nur die Rückkehr zur Ausgangssituation. Das unhappy Happy-End ist
vielmehr die adäquate Schlussfigur seiner im Sande verlaufenden Filme: da capo.
Seine Filme steuern zielstrebig auf Verlaufsformen gesellschaftlicher Widersprüche
zu, da sie sie nicht zu lösen vermögen. Sirk formuliert das als «Unmöglichkeit des
Menschen, Einflusszu nehmen auf Gestaltung und Gang seines Lebens, kurz eine
irrationale und tief pessimistische Welt.»
Der Witz, dass eine solche Art von «schaumgebremstem» Drama sich Melodram
nennt, scheintwohl ausdervermeintlichen Seichtheit des italienischen Melodramas
zu entspringen (während der Einsatz der Filmmusik bei Sirk durchaus dramatisch ist,
ohne deswegen den Namen zu rechtfertigen - ausser in Schlussakkord und Interlude,

1 957). Sirk selbst sagt, er wisse nicht, was ein Melodram ist, bringt aber die
überschwellende Emotion mit dem Melos in Verbindung (wobei es nur im Ausnahmefall,

wie in Schlussakkord um den direkten Bezug zu Musik geht, sonst um eine
Bildgestaltung, die in ihrer Gefühlsintensität den Möglichkeiten von Musik
gleichkommt, wie es beispielhaft in La Habanera oder Written on the Wind, 1 956, gelungen

ist). Als zentralen Begriff des Melodrams nennt Sirk den Zufall. Besonders rein
ist das Prinzip Zufall in Schlussakkord verwirklicht: Eine Mittelstandsfamilie mit der
Erfahrung des gesellschaftlichen Abstiegs ihres Stands — der Vater, in dunkle
Geschäfte verwickelt, erschiesst sich — das Kind wird von einem Dirigenten adoptiert —

die Mutter wird Kindermädchen bei eben dem Dirigenten - die Frau des Dirigenten
betrügt diesen und begeht Selbstmord. Schliesslich wird wieder eine Familiengemeinschaft

hergestellt durch die Heirat des Dirigenten mit der Mutter seines
Adoptivkindes.

Die Realität der bürgerlichen Gesellschaft, in der die blindwütige Zufälligkeit der
ökonomischen Entwicklung die berühmte «Chance für jeden» eröffnet, ist der
Hintergrund des Melodrams. Bei Sirk aber ist das Prinzip Zufall verinnerlicht, in die
Familie hereingenommen, und in dieser verinnerlichten Form liegt denn auch der
Ermöglichungsgrund dessen, was Sirk «überschwellende Emotion» nennt. So muss
in Schlussakkord das Wellenmeer des Atlantischen Ozeans herhalten, um die
Gefühle einer Mutter darzustellen, und gleichzeitig spülen die Wellen des Ozeans
ganze Schichten gesellschaftlicher Realität weg, bis nur noch deren verinnerlichte
Erscheinungsformen übrigbleiben. Verarmung, Tod des Mannes und schliesslich
Verlust des Kindes reduzieren sich Stückfür Stück, bis nur noch die Liebe der Mutter
zu ihrem Kind übrigbleibt; und um dies letzte, was ihr noch geblieben ist, zu realisieren,

muss sie sogar noch zur Dienerin ihres eigenen Kindes werden. Diese vermittelten

Erscheinungsformen der Familie in der bürgerlichen Gesellschaft sind der
eigentliche Gegenstand in Sirks Filmen.

Die Familie

Hegel, Zeitgenosse der bürgerlichen Revolution und Hofphilosoph des Bürgertums
zu seiner Glanzzeit, hat in seinem Werk in einzigartiger Weise die Philosophie der
Familie aus der höchsten historischen Form, der bürgerlichen Gesellschaft, entwik-

3



kelt. Was dabei als Idee der bürgerlichen Familie monolithisch dasteht, entspricht in
geradezu frappierender Weise den deutschen Sirkfilmen, nur dass bei Sirk diese
idealen Formen mit der schmutzigen Wirklichkeit zu kämpfen haben und die für die
Realität gehaltenen ideologischen Formen sich als das ideale Abbild, das Lichtbild
dieser Realität erweisen. So ist bei Flegel die bürgerliche Familie die aufgehobene
bürgerliche Moral, denn Hort der Moral kann nur die Gemeinschaft sein. Diese
Gemeinschaft wiederum ist auf die kleinste Monade geschrumpft, Konstituens der
Familie ist das Geschlechtsverhältnis der vereinzelten Individuen; Gens, Sippe,
Grossfamilie sind endlich bei der Ausschliesslichkeit zweier Individuen angelangt.
Dies Moment kündigt sich schon am Ausgang des Mittelalters im Minnesang an,
kommt aber erst zu seiner vollen Bedeutung, wenn bei allgemeiner Konkurrenz das
vereinzelte, selbstsüchtige ökonomische Subjekt durchgesetzt ist. Flegel hat den
Widerspruch zwischen Gemeinschaft und ökonomischem Subjekt ins Positive
formuliert; «Um des absoluten natürlichen Einsseins des Mannes, des Weibs und des
Kindes willen, worin der Gegensatz der Persönlichkeit und des Subjekts aufhört, ist
der Überfluss nicht ein Eigentum des einen; denn die Indifferenz ist nicht formal
nach dem Rechte. Es fällt also auch aller Vertrag über Eigentum, Dienstleistung und
dergleichen hinweg; denn alles dies gründet sich auf die Voraussetzung eigener
Persönlichkeit.»
Dies gerade ist aber die Tragik eines George (Stützen der Gesellschaft) oder Marian
(La Habanera). Sie scheitern an der Anforderung, gerade in der Familie nicht das
sein zu sollen, was sie als Individuen in der Gesellschaft sind - oder in der Familie
nicht eigene Persönlichkeit sein zu sollen, weil das, was diese ausmacht, nämlich
selbstsüchtiges ökonomisches Subjekt zu sein, sich gerade nicht mit Gemeinschaft
verträgt. Beide bringen ihren ökonomischen Charakter mit dem Familiären nicht
zusammen. Unternehmer oder Grundbesitzer zu sein, kollidiert mit Ehefrau, Kind
oder Bruder. Am deutlichsten wird das, wenn das eine das andere zu vernichten
droht. Die Schiffskatastrophe, die der Reeder im einen Fall, die Tropenkrankheit,
deren Verbreitung der Plantagenbesitzer im anderen Fall aus ökonomischer
Selbstsüchtigkeit verursacht, richtet sich in beiden Fällen gegen das Kind.
Das Kind aber ist die geheiligte Substanz der Familie. «In dem Kinde ist die Familie
selbst ihrem zufälligen empirischen Dasein, oder der Einzelheit ihrer Glieder entrissen

Das Kind ist gegen die Erscheinung das Absolute, das Vernünftige des
Verhältnisses und das Ewige und Bleibende, die Totalität, welche sich als solche wieder
produziert» (Flegel). Und so ist es nur konsequent, dass, wenn die Liebe schon
längst erloschen ist, das Kind das einzige ist, was noch bleibt, dass die Eltern auf
diese Inkarnation ihrer Liebe immer noch scharf sind wie Nachbars Lumpi. In La
Habanera schliesst sich Zarah Leander mit ihrem Kind im selben Masse ein, wie der
nicht auf Liebe, sondern auf der ökonomischen Macht ihres Mannes beruhende
Charakter ihrer Ehe offenbar wird. Und in Schlussakkord w\rd die Mutter tatsächlich
zur Dienerin ihres eigenen Kindes. Gleichzeitig beinhaltet aber die Liebe zum Kind
nicht nur das Vernünftige des Eheverhältnisses, sondern auch die Voraussetzung
desselben, die Rationalität der Gesellschaft. H ei nrich George spricht es anlässlich
der Enthüllung seiner Büste überdeutlich aus: Diese Büste steht nicht für seine
Person, sondern für seinen Sohn, da alles, was er tut, für seinen Sohn getan ist, und
da alles, was er für seinen Sohn tut, beinhaltet, sein Sohn soll ihn, den grossen
Unternehmer, noch an Grösse übertreffen. Im Inhalt der Liebe selbst reproduziert
sich nochmals die Gesellschaft. Die ganze Elternliebe enthüllt sich als Mittel, um das
durchzusetzen, was die Gesellschaft an allgemeinen Anforderungen stellt. Wenn
George mit seinem Sohn Indianer spielt, ist das eine Sache, wenn der Sohn zu den
Indianern durchbrennt, ist das eine Katastrophe. In den späteren amerikanischen
Filmen von Sirk taucht dieses Thema so nicht mehr auf. Entweder sind die Kinder
schon erwachsen oder gerieren sich wie kleine Erwachsene und tragen ihrerseits die
internalisierten gesellschaftlichen Ansprüche an die Eltern heran. Die Kinder haben
sich schon damit abgefunden, dass es keine Liebe geben kann, wo die Liebe immer

4



«Imitation of Life» mit La na Turner und Dan O'Herlihy

füretwas anderes stehen muss, nämlich die Bedingungen, diedas Geldverhältnis an
Ehe und Kindererziehung stellt. Bei Sirk wird der rührend sentimentale Schleier des
Familienverhältnisses gesponnen und zerrissen zugleich.
Fürdie Familie, in der als ökonomische Einheit die gesellschaftlichen Verhältnisse in
der Gemeinschaft aufgehoben sein sollen, stellt sich in der ökonomischen
Unabhängigkeit der Frau ein drittes Problem. Es handelt sich dabei einerseits um einen
Anachronismus, den die bürgerliche Familie noch an sich trägt, da die Einbeziehung
der Frau in den Arbeitsprozess der Industriegesellschaftalle historischen und kulturellen

Schranken der Geschlechter zunehmend niederreisst, andererseits ist dies
aber das klassische Konstituens der bürgerlichen Familie, da die égalité dieser
Emanzipation jede dauerhafte Gemeinschaft selbst zerstört. Sirks Ufa-Filme sind auf
die klassische Form der Familie beschränkt; in seinen späteren Filmen ist die Beseitigung

dieses Anachronismus nicht weit vorangeschritten. Der Trennungsstrich ist
bei Sirk sehr scharf gezogen; solange die Frau selbständig ist, kommtdie Familie gar
nicht zustande, wie in Zu neuen Ufern (1937), später auch in All/ Desire (1953) und
Imitation of Life (1958). Diese Sirk-Fleroinen sind dann gleich das Gegenteil vom
Bild der zurückgezogenen Frau: Schauspielerin, Sängerin, Show-Business. Die
Ehefrauen in Sirks Ufa-Filmen aber sind ganz in die Ehe integriert, sie tragen keine
ökonomischen Probleme in die Ehe, sie bringen keine «eigene Persönlichkeit» ein,
sie sind vielmehr euböische Inseln, auf denen man sein geplagtes Haupt ausruhen
kann. Ihre ökonomische Unabhängigkeit entwickelt dafür innerhalb der Familie
ökonomische Verhältnisse, die sie einerseits an die Ehe ketten, die andererseits jeder

5



wirklichen Gemeinschaft den Boden entziehen. Die Ehefrau in Schlussakkord (Lil
Dagover) mag Willy Birgel betrügen, ihn zu verlassen wird ihr nicht gelingen. Ihre
Liebe ist ganz davon abhängig, was der Mann repräsentiert ; gesellschaftliche Stellung

und Besitz muss er haben, ohne das gibt es keine eheliche Liebe. Im Adjektiv
der Liebe sind aber die ökonomischen Verhältnisse, und deshalb kann der Mann die
Liebe auch fordern, und weil er sie fordern kann, ist das Geschlechtsverhältnis
ökonomisches Mittel und keine Liebe. Das muss Zarah Leander in La Habanera
erfahren. Alle Exotik erweist sich als persönlicher Besitz von Don Pedro. Im Verlauf
ihrer Ehe bleibt schliesslich von aller Exotik nichts anderes übrig als Don Pedros
Herrenhaus, wie ein Gefängnis mit einem Innenhof und vergitterten Fenstern, und
die Räume, in denen sich die Zarah selbst nochmals einschliesst mit zugezogenen
Vorhängen, gitterartigen Jalousetten und hölzernen Rippen, die überall ihre langen,
streifigen Schatten werfen.
Im Gegensatz zu den Herrschaftsverhältnissen in der Gesellschaft sollten diese in
der Familie aufgehoben sein. «Indifferenz des Herrschafts- und KneChtschaftsver-
hältnisses, in welcher also die Persönlichkeit und die Abstraktion des Lebens absolut

eins und dieselbe ist, und dies Verhältnis nur als das Äussere, Erscheinende, ist
die Familie» (Hegel). Denn die eheliche Liebe zu ökonomisieren ist gleichbedeutend

mit deren Verlust : «Was aber nach dem Verhältnisse des Kontrakts zum Eigentum

des anderen werden sollte, könnte schlechthin nicht in seinen Besitz kommen.
Es bleibt, da das Verhältnis persönlich ist, Eigentum der Person, wie überhaupt an
sich kein Kontrakt über persönliche Dienste möglich ist, da das Produkt allein, nicht
das Persönliche in den Besitz des andern übergehen kann. Der Knecht kann, als
Ganzes der Persönlichkeit, Eigentum werden, und so auch die Frau; aber dies
Verhältnis ist nicht die Ehe denn eben insofern sie in der Ehe sich frei geben soll,
gibt sie mit sich selbst, und ebenso der Mann, die Möglichkeit des Kontraktes auf
Durch einen positiven Kontrakt aber würde jedes sich zu einer Sache machen, die in
Besitz ist, seine Persönlichkeit als eine Bestimmtheit seiner selbst setzen, an welche
es zugleich absolut gebunden ist ; aber als freies Wesen muss es keiner Bestimmtheit
sich absolut verbunden betrachten, sondern als Indifferenz derselben aber als
absolute Sache, als absolute Verbindung mit einer Bestimmtheit setzen, ist die
höchste Vernunftwidrigkeit und Infamie» Hegel/Hera ushebungen :T. B.).
Was Hegel an der Unmöglichkeit des Kontrakts konstruiert, ist die Grundlagefür die
Zwitterhaftigkeit von Don Pedros Herrenhaus als Gefängnis. Es ist Gefängnis und
IMicht-Gefängnis zugleich, da das Verhältnis auf freiem Willen beruht (hölzerne
Rippenvorhänge und deren Schatten sind eben das Gefängnis, das sich die Zarah
selber macht I). Wer in dieser Gesellschaft über seine Unterdrückung klagt, spricht
sich selbst das Urteil des Selbstbetrugs, da in dieser Gesellschaft alle
Abhängigkeitsverhältnisse auf freier Übereinkunft beruhen. Und so ist auch die Ehe Gemeinschaft

und Nicht-Gemeinschaft zugleich; sie ist Gemeinschaft, aber nicht die, die sie
sein soll, sondern die Gemeinschaft der Ehefrauen. So steht es Willy Birgel frei, der
Zarah nach neuen Ufern nachzureisen, aber nicht um der Ehe willen, sondern trotz
der Ehe. Und schliesslich der Doppelcharakter der Liebe: Sie ist Liebe und Nicht-
Liebe zugleich, Gattungsverhältnis und Ware, persönliche Beziehung und Mittel.
Auf die Spitze getrieben ist diese Dialektik in Zu neuen Ufern; es findet ein tatsächlicher

und direkter Austausch Gefängnis gegen Ehestand statt.

Das reine L ichtbild

Dem paradigmatischen Charakter, den Sirks deutsche Filme haben, kommt der

Schauspielertypus der Ufa-Zeit entgegen. In der FILM-Korrespondenz (Köln)
Nr. 11 /73 schreibt Daniel Dohter über die «Schwere» der deutschen Filmschauspieler:

«Ein Medium, dessen Grundeigenschaft doch die Bewegtheit sein soll, wurde
statisch und starr.» (Letzteres wurden Sirks Filme allerdings nie, denn er weiss die
Kamera zu benützen wie andere Leute Zirkel und Lineal : immer am richtigen geome-

6



trischen Ort. Sirks Bildausschnitte sind faszinierend. Auch dürfte es kaum jemand
geben, der in Hollywood Filme gedreht hat unter so gründlicher Missachtung der
konfektionierten amerikanischen Einstellung, denn der Einstellungswechsel ist die
Stärke seiner Kameraregie.) Das Spiel seines George oder der Zarah Leander, die
Bestimmtheit ihres Wesens, verweist auf ihnen vorausgesetzte äussere Bedingungen,

die ihren Handlungsspielraum abstecken. Man wird an Charaktermasken erinnert,

an Personifikationen gesellschaftlicher Verhältnisse, deren Geschöpfe sie
sozial bleiben, so sehr sie sich subjektiv über sie erheben mögen. Und der zweideutige

Charakter Willy Birgel Er trifft genau den zweideutigen Charakter einer Moral,
die den scheinheiligen Unterschied macht zwischen Ehefrau und Frau überhaupt.
Dies ist seine Rolle in Zu neuen Ufern und, ins Positive verkehrt, in Schlussakkord.
Dieser Schauspielertypus und der Ufa-Stil überhaupt sind natürlich nur aus der
deutschen Geistesgeschichte verständlich (man sollte nicht vergessen, dass Sirks
Ufa-Filme alle in die Zeit des Dritten Reichs fallen Denn in dem Masse, in dem die
Deutschen den Geist aus ihrer Geistesgeschichte verbannten und den Gedanken,in
die Emigration schickten (aus altgermanischer Rachsucht, da der Gedanke der
bürgerlichen Gesellschaft eine so verquere Wirklichkeit hervorgebracht hat), konnten

sich die allgemeinen gesellschaftlichen Charaktere in ihrer reinen Gestalt
durchsetzen, da die liberale Rumdenkerei bekanntlich immer mit dem Pluralismus einhergeht.

Die Idee der Familie in ihrer makellosen Reinheit aber ist Sirks erster bedeutendster
Film Das Mädchen vom Moorhof (nach Selma Lagerlöf). Dieses Bauerndrama ist in
seiner Idealität geradezu unheimlich. Ein normaler Ehestand wird eingeleitet durch
Güterabwägung, und alles spricht für eine Verbindung des Bauern Karsten mit der
Grossbauerntochter Gertrud. Aber da ist die Episode mit Helga Christmann, Opfer
der engstirnigen Erneuerermoral der Reformation, jener halbherzigen Reaktion auf
die Neuzeit, die an der Religion festhaltend diese funktionalisiert und gerade darin
ihre Paralyse vorbereitet. Gleichzeitig verdankt Helga der Moral das einzige, was sie
positiv besitzt. Dies ist ihr moralischer Kredit bei Karsten, da sie lieber ihre Klage um
juristische Anerkennung zurückzieht als einen Meineid des Vaters ihres unehelichen
Kindes zu provozieren. Dieser moralische Kredit wird im Folgenden die reichste
Bauerntochter der ganzen Gegend aus dem Sattel heben. Denn Karsten nimmt sich
ihrer ökonomischen Situation an, und im Verlaufe dessen erkennen sie sich
wechselseitig als Menschen in ihrer Besonderheit; ihre Erkenntnis ist ganz im biblischen
Sinne nicht nur Wissen, sondern auch Gefühl. Und dies wird zur Gewissheit, als sich
zeigt, dass jeder um des anderen willen bereit ist, auf Glück zu verzichten und sie
gerade dadurch zeigen, dass sie ohne einander nicht sein können. «Die Vernichtung
der eigenen Form ist gegenseitig, aber nicht absolut gleich ; es schaut jedes in dem
andern an, alszugleich ein fremdes und dieses ist Liebe» (Hegel). Dazu kommt noch
das Kind der Helga Christmann als Ausgangspunkt, als bereits vorausgesetzte
Vernünftigkeit des Gattungsverhältnisses, das es nur noch einzulösen galt. So verwirklicht

Karsten das Ideal der bürgerlichen Familie und realisiert tatsächlich Liebe
(wobei es die Bedeutung des Geschehens nur unterstreicht, wenn er dabei gegen
eine Reihe gesellschaftlicher Konventionen verstösst). Gleichzeitig realisiert er aber
auch den geschäftstüchtigen Geist der Reformation, indem als Nebenprodukt der
reinen Moral auch noch materielles Glück vermittelt wird. «Was gut ist, ist wirklich,
und was wirklich ist, ist gut.»
Dieses Alabastergebilde ist von Sirk abwechselnd in flimmernd atmosphärischem
Licht und dumpfer erdhafter Schwere gefilmt. Beideszusammen ergibt den unheimlichen

Charakter des Films, was verstärkt wird durch ein Element heidnischer
Rituale, das gar nicht in den Rahmen dieses Films zu passen scheint (die Gestalt des
Peter Nolde, das Aschestreuen, das Zeichen am Schuh p.p.). Dieser, im Ort des
Moors kulminierende unheimliche Untergrund des Films verleiht ihm eine fast
Dreyersche Qualität. Erst der Rekurs auf Spökenkiekerei in Sirks brillanter Inszenierung

macht es möglich, dass in diesem Film die ungegenständliche Idee wahr wird.

7



So wird man für die Ekelhaftigkeit des Sujets der Selma Lagerlöf entschädigt durch
den doppelten Boden der Sirkschen Regie: Ein ungegenständliches Ding ist ein
Unding. Aber so furchterregend und schrecklich im grossen und ganzen die Auflösung
des alten Familienwesens innerhalb des kapitalistischen Systems erscheint, so
schafft nichtsdestoweniger die Durchsetzung der ökonomischen Vereinzelung die
Grundlage für eine höhere Form der Gemeinschaft, für die historische Verwirklichung

der darin angelegten individuellen und personalen Liebe.
Mit dem Film Boeffje, einer kurzen Zwischenstation in Rotterdam, schloss Sirk sein
europäisches Werk ab. Es ist ein kleiner «proletarischer» Film über einen Jungen, der
alle unsere Probleme schon hinter sich hat, nichts mehr zu verlieren hat und sich
dementsprechend völlig ungeniert in der Rolle dessen gibt, der alles zu werden
bestimmt ist. Aber dann wird er von einem Priester zur Raison gebracht, in ein
Erziehungsheim gesteckt, wo er sich schliesslich freiwillig zu bleiben entschliesst —

aber das ist schon die Zuckmayer-Moral, irgendeine Gemeinschaft ist besser als gar
keine Danach sehen wir schon Detlev Sierck wie Karl Martell in La Habanera auf
einem der grossen Schiffe von Rotterdam aus ins gelobte Land aufbrechen. In
Amerika wird er mit dem neuen Namen, unter dem ihn die Filmgeschichte kennt, als
Douglas Sirk, auch eine neue Schaffensperiode beginnen. Denn der Weg vom
Moorhof zu Imitation of Life ist- ohne dass ich deswegen Sirk irgendwo unterstellen

möchte, er wäre «realistisch»-der Weg von der Idee zur Wirklichkeit.
Thomas Brandlmeier/F-Ko

FILMKRITIK
Lucky Luciano
Italien 1973. Regie: Francesco Rosi (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 74/
82).

Mit « Lucky Luciano» legt der 52jährige Francesco Rosi sein vielleicht mutigstes und
komplexestes Werk vor. Er führt damit sein bisheriges Schaffen konsequent und
rigoros weiter : Erneut analysiert er den Zusammenhang zwischen der offiziellen und
der dahinterstehenden, effektiven Macht; wiederum entlarvt er Korruption und
Verbrechen, die im wirtschaftspolitischen Bereich geschehen. Ein Rosi-Film, der die
wichtigsten Stationen des Mafia-Königs Lucky Luciano beleuchtet, interessiert sich
folgerichtig weniger für die blutigen, spektakulären Ereignisse als für deren Analyse.
Da weichendieRomantisierung und Folklore von des«Paten» asketisch anmutendem

Ringen um Wahrheit; der Held von «Cosa Nostra» macht einem Gangster Platz,
der genauestens situiert wird im Mechanismus der Macht — und zwar der höchsten
Macht : jener des Staates.
Rosi durchbricht Coppolas und Youngs Simplizität auch im Stil seiner
historischpolitischen Demarche; der zeitliche Ablauf des Films und die Bedeutung der
verschiedenen genannten oder auftauchenden Figuren fordern vom Zuschauer eine
ausserordentliche Aufmerksamkeit; er muss die Namen im Kopf behalten, die
Zusammenhänge und Konsequenzen zu einem bedeutenden Teil selbst zu Ende denken.

Dieser Anspruch stimmt völlig überein mit dem Eindruck, den der Film gleich
von Anfang an vermittelt: Hinter dem Schein gibt sich die dubiose Wirklichkeit nur
bruchstückhaft zu erkennen; hinter der offiziellen Macht von Politik, Wirtschaft und
Justiz wirken gigantische Kräfte, die der Bürger kaum und die der mit einer Untersuchung

Beschäftigte schwerlich je erkennen kann. Die mit gespenstischer Eindrück-
lichkeit skizzierten Massaker - die «sizilianische Vesper» von 1931 und die Ermor-

8


	"Mutter braucht kein Wasser, sie braucht Geld" : eine Analyse des frühen Werks von Douglas Sirk

