Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1974)

Heft: 6

Artikel: "Mutter braucht kein Wasser, sie braucht Geld" : eine Analyse des
frihen Werks von Douglas Sirk

Autor: Brandlmeier, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

«Mutter braucht kein Wasser, sie braucht Geld» *
Eine Analyse des fruhen Werks von Douglas Sirk

Seit dem 18. Méarz und noch bis zum 7. April veranstaltet das Filmpodium der Prasi-
dialabteilung der Stadt Zarich in Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen Film-
zentrum eine Retrospektive mit 16 Filmen von Douglas Sirk, die anschliessend auch
in Bern und anderswo gezeigt werden. Aus diesem Anlass veroffentlichen wir nach -
stehende Studie, die sich mit dem deutschen Fruhwerk von Sirk befasst. Als Claus
Detlev Sierck wurde er am 26.April in Skagen (Danemark) geboren, besuchte
Schulen in Kopenhagen, Hamburg und Minchen und war ab 1923 in Deutschland
als Journalist, Drehbuchautor, Theaterschauspieler und -regisseur tatig. 1939 emi -
grierte er uber die Schweiz nach Hollywood, wo er ab 1944 ein umfangreiches, von
den Filmhistorikern eher verkanntes Werk schuf. Im Juni 1962 ist er in Hollywood
gestorben.

Unter seinem danischen Namen Detlev Sierck drehte Sirk in den Jahren 1935—-1939
in Europa seine ersten Filme. Sein ganzes Werk ist gekennzeichnet durch eine
ungewohnlich emotionale, asthetisch gewagte Darstellung von Familienverhaltnis-
sen. Familienmelodramen werden Sirks Filme deshalb genannt, eine Kategorie, die
in Sirks europaischem Werk in ihrer reinen, gewissermassen idealen Form verwirk -
licht ist. Die Grundlage seines Werks bilden also die beiden hier zusammenge-
schlossenen Begriffe Familie und Melodram.

DasMelodram

Begrifflich ist das Melodram weit hergeholt, insbesondere fragt man sich, was die
filmischen Melodramen mit Melos und Drama zu schaffen haben. Auch kennt jeder
Melodramen und kann sie beschreiben und ist sich der Bestimmtheit des Begriffs
gewiss. Nur bleibt die begriffliche Fassung stets bei der Beschreibung stehen (vgl.
Frieda Grafe, Melodramen in Toulouse, Filmkritik 10/71). Die Entstehung des heuti-
gen Melodrams folgt auf die Zeit der grossen Dramen, in denen das Burgertum um
Menschenrechte und politische Macht kampfte. Das halbseidene Melodram gehort
zu einem Stadium der burgerlichen Gesellschaft, das es zu keinem echten Drama
mehr bringt (lbsen, Hauptmann, Sudermann, Werfel, Schnitzler, Wedekind sind
deshalb haufig Ansatzpunkt fur Melodramen — Murnaus «Faust» gehort wohl auch
schon hierher!). Zum klassischen Drama verhalt sich das Melodram wie das Musical
zur klassischen Oper: In dieser Gesellschaft stirzt man in keine namenlosen Untie-
fen mehr. Die Helden kleben an ihr wie an einem Kaugummi und landen immer in
demselben Sumpf allgemeiner Gleichheit und Freiheit, wie sie in der entwickelten
kapitalistischen Gesellschaft durchgesetzt sind als Resultat einer Herrschaft, die nur
auf dem Geldsystem beruht. Denn das Geld ist sachlich und kennt keinen Unter-
schied ausser seiner quantitativen Bewegung und den derselben immanenten Sto-
rungen. Unterschieden in seiner quantitativen Bewegung weist sich das Geldsystem
aus als Ungleichheit und Unfreiheit, ohne- die schon begrifflich das System der
Freiheit und Gleichheit nicht existieren konnte. Symptomatisch flr die heutige
Situation sind endlich Statements wie «Man kann heute keine Dramen mehr
schreiben, sondern nur noch Komadieny (Durrenmatt).

* Aus: Has Anybody Seen My Gal/? (1951)
2



Aber dass sich keiner tauscht: Heinrich George in Stdtzen der Gesellschaft (1935,
nach Henrik Ibsen) oder Ferdinand Marian in La Habanera (1937) sind in ihrem
Scheitern an immanent unauflosbaren Widerspruchen der Gesellschaft durchaus
tragische Figuren im klassischsten Sinn, nur werden Sirks Filme dadurch noch keine
Tragodien. Gerade an Sirks beliebtem Vergleich mit dem deus ex machina kann man
den Unterschied am deutlichsten sehen (und soweit Sirk aus der Analogie eine
Identitat konstruiert, irrt er): «Ob aber das Leben, nach dem diese Menschen
suchen, jemals erreicht werden kann, lassen meine Filme gewohnlich offen oder
verdecken die Antwort mit einem unhappy Happy-End.» Wahrend der deux ex
machina gemessen an der Ausweglosigkeit der klassischen Tragodien wie ein
Wahnsinnsakt wirkt, ist der Hoffnungsschimmer zu Ende von Sirks Filmen haufig
nurder Rekurs auf verlorengegangene lllusionen, und das kleine Glick, dasrealisiert
wird, ist oft nur die Ruckkehr zur Ausgangssituation. Das unhappy Happy-End ist
vielmehr die adaquate Schlussfigur seiner im Sande verlaufenden Filme: da capo.
Seine Filme steuern zielstrebig auf Verlaufsformen gesellschaftlicher Widerspruche
zu, da sie sie nicht zu losen vermogen. Sirk formuliert das als « Unmaoglichkeit des
Menschen, Einfluss zu nehmen auf Gestaltung und Gang seines Lebens, kurz eine
irrationale und tief pessimistische Welt.»

Der Witz, dass eine solche Art von «schaumgebremstem» Drama sich Melodram
nennt, scheint wohl aus der vermeintlichen Seichtheit des italienischen Melodramas
zu entspringen (wahrend der Einsatz der Filmmusik bei Sirk durchaus dramatischist,
ohne deswegen den Namen zu rechtfertigen — ausser in Schl/ussakkord und /Inter-
lude, 1957). Sirk selbst sagt, er wisse nicht, was ein Melodram ist, bringt aber die
iberschwellende Emotion mit dem Melos in Verbindung (wobei es nur im Ausnah--
mefall, wie in Schlussakkord um den direkten Bezug zu Musik geht, sonst um eine
Bildgestaltung, die in ihrer Geflihlsintensitat den Maoglichkeiten von Musik gleich-
kommt, wie es beispielhaft in La Habanera oder Written on the Wind, 1956, gelun-
genist). Als zentralen Begriff des Melodrams nennt Sirk den Zufall. Besonders rein
ist das Prinzip Zufall in Schlussakkord verwirklicht: Eine Mittelstandsfamilie mit der
Erfahrung des gesellschaftlichen Abstiegs ihres Stands — der Vater, in dunkle Ge-
schafte verwickelt, erschiesst sich —das Kind wird von einem Dirigenten adoptiert —
die Mutter wird Kindermadchen bei eben dem Dirigenten — die Frau des Dirigenten
betriigt diesen und begeht Selbstmord. Schliesslich wird wieder eine Familienge-
meinschaft hergestellt durch die Heirat des Dmgenten mit der Mutter seines Adop-
tivkindes.

Die Realitat der birgerlichen Gesellschaft, in der die blindwutige Zufalllgke!t der
okonomischen Entwicklung die beruhmte « Chance fur jeden» eroffnet, ist der Hin-
tergrund des Melodrams. Bei Sirk aber ist das Prinzip Zufall verinnerlicht, in die
Familie hereingenommen, und in dieser verinnerlichten Form liegt denn auch der
Ermoglichungsgrund dessen, was Sirk «iberschwellende Emotion» nennt. So muss
in Schlussakkord das Wellenmeer des Atlantischen Ozeans herhalten, um die Ge-
fahle einer Mutter darzustellen, und gleichzeitig spulen die Wellen des Ozeans
ganze Schichten gesellschaftlicher Realitat weg, bis nur noch deren verinnerlichte
Erscheinungsformen ubrigbleiben. Verarmung, Tod des Mannes und schliesslich
Verlust des Kindes reduzieren sich Stuck fur Stuck, bis nur noch die Liebe der Mutter
zu ihrem Kind tbrigbleibt; und umdies letzte, was ihr noch geblieben ist, zu realisie-
ren, muss sie sogar noch zur Dienerin ihres eigenen Kindes werden. Diese vermittel -
ten Erscheinungsformen der Familie in der burgerlichen Gesellschaft sind der
eigentliche Gegenstandin Sirks Filmen. :

DieFamilie

Hegel, Zeitgenosse der burgerlichen Revolution und Hofphilosoph des Burgertums
zu seiner Glanzzeit, hat in seinem Werk in einzigartiger Weise die Philosophie der
Familie aus der hochsten historischen Form, der blirgerlichen Gesellschaft, entwik-

3



kelt. Was dabei als Idee derburgerlichen Familie monolithisch dasteht, entspricht in
geradezu frappierender Weise den deutschen Sirkfilmen, nur dass bei Sirk diese
idealen Formen mit der schmutzigen Wirklichkeit zu kampfen haben und die furdie
Realitat gehaltenen ideologischen Formen sich als das ideale Abbild, das Lichtbild
dieser Realitat erweisen. So ist bei Hegel die burgerliche Familie die aufgehobene
burgerliche Moral, denn Hort der Moral kann nur die Gemeinschaft sein. Diese
Gemeinschaft wiederum ist auf die kleinste Monade geschrumpft, Konstituens der
Familie ist das Geschlechtsverhaltnis der vereinzelten Individuen; Gens, Sippe,
Grossfamilie sind endlich bei der Ausschliesslichkeit zweier Individuen angelangt.
Dies Moment kundigt sich schon am Ausgang des Mittelalters im Minnesang an,
kommt aber erst zu seiner vollen Bedeutung, wenn bei allgemeiner Konkurrenz das
vereinzelte, selbstsuchtige 6konomische Subjekt durchgesetzt ist. Hegel hat den
Widerspruch zwischen Gemeinschaft und okonomischem Subjekt ins Positive for-
muliert : «Um des absoluten natirlichen Einsseins des Mannes, des Weibs und des
Kindes willen, worin der Gegensatz der Personlichkeit und des Subjekts aufhort, ist
der Uberfluss nicht ein Eigentum des einen; denn die Indifferenz ist nicht formal
nach dem Rechte. Es fallt also auch aller Vertrag uber Eigentum, Dienstleistung und
dergleichen hinweg; denn alles dies grindet sich auf die Voraussetzung eigener
Personlichkeit.» ;
Dies gerade ist aber die Tragik eines George (Stitzen der Gesellschaft) oder Marian
(La Habanera). Sie scheitern an der Anforderung, gerade in der Familie nicht das
sein zu sollen, was sie als Individuen in der Gesellschaft sind — oder in der Familie
nicht eigene Personlichkeit sein zu sollen, weil das, was diese ausmacht, namlich
selbstsiichtiges ckonomisches Subjekt zu sein, sich gerade nicht mit Gemeinschaft
vertragt. Beide bringen ihren 6konomischen Charakter mit dem Familiaren nicht
zusammen. Unternehmer oder Grundbesitzer zu sein, kollidiert mit Ehefrau, Kind
oder Bruder. Am deutlichsten wird das, wenn das eine das andere zu vernichten
droht. Die Schiffskatastrophe, die der Reeder im einen Fall, die Tropenkrankheit,
deren Verbreitung der Plantagenbesitzer im anderen Fall aus ckonomischer Selbst-
suchtigkeit verursacht, richtet sich in beiden Fallen gegen das Kind.

Das Kind aber ist die geheiligte Substanz der Familie. «In dem Kinde ist die Familie
selbst ihrem zufalligen empirischen Dasein, oder der Einzelheit ihrer Glieder entris-
sen ... Das Kind ist gegen die Erscheinung das Absolute, das Vernlinftige des Ver-
haltnisses und das Ewige und Bleibende, die Totalitat, welche sich als solche wieder
produzierty (Hegel). Und so ist es nur konsequent, dass, wenn die Liebe schon
langst erloschen ist, das Kind das einzige ist, was noch bleibt, dass die Eltern auf
diese Inkarnation ihrer Liebe immer noch scharf sind wie Nachbars Lumpi. In La
Habanera schliesst sich Zarah Leander mit ihrem Kind im selben Masse ein, wie der
nicht auf Liebe, sondern auf der ockonomischen Macht ihres Mannes beruhende
Charakter ihrer Ehe offenbar wird. Und in Schlussakkord wird die Mutter tatsachlich
zur Dienerin ihres eigenen Kindes. Gleichzeitig beinhaltet aber die Liebe zum Kind
nicht nur das Vernunftige des Eheverhaltnisses, sondern auch die Voraussetzung
desselben, die Rationalitdt der Gesellschaft. Heinrich George spricht es anlasslich
der Enthullung seiner Buste uberdeutlich aus: Diese Buste steht nicht fur seine
Person, sondern fur seinen Sohn, da alles, was er tut, flr seinen Sohn getan ist, und
da alles, was er fur seinen Sohn tut, beinhaltet, sein Sohn soll ihn, den grossen
Unternehmer, noch an Grosse lGbertreffen. Im Inhalt der Liebe selbst reproduziert
sich nochmals die Gesellschaft. Die ganze Elternliebe enthullt sich als Mittel, um das
durchzusetzen, was die Gesellschaft an allgemeinen Anforderungen stellt. Wenn
George mit seinem Sohn Indianer spielt, ist das eine Sache, wenn der Sohn zu den
Indianern durchbrennt, ist das eine Katastrophe. In den spateren amerikanischen
Filmen von Sirk taucht dieses Thema so nicht mehr auf. Entweder sind die Kinder
schon erwachsen oder gerieren sich wie kleine Erwachsene und tragen ihrerseits die
internalisierten gesellschaftlichen Anspriche an die Eltern heran. Die Kinder haben
sich schon damit abgefunden, dasses keine Liebe geben kann, wo die Liebe immer

4



« Imitation of Life» mit Lana Turner und Dan O'Herlihy

fur etwas anderes stehen muss, namlich die Bedingungen, die das Geldverhaltnis an
Ehe und Kindererziehung stellt. Bei Sirk wird der rihrend sentimentale Schleier des
Familienverhaltnisses gesponnen und zerrissen zugleich. ‘

Furdie Familie, in der als okonomische Einheit die gesellschaftlichen Verhaltnisse in
der Gemeinschaft aufgehoben sein sollen, stellt sich in der ckonomischen Unab-
hangigkeit der Frau ein drittes Problem. Es handelt sich dabei einerseits um einen
Anachronismus, den die burgerliche Familie noch an sich tragt, da die Einbeziehung
der Frau in den Arbeitsprozess der Industriegesellschaft alle historischen und kultu-
rellen Schranken der Geschlechter zunehmend niederreisst, andererseits ist dies
aber das klassische Konstituens der burgerlichen Familie, da die égalité dieser
Emanzipation jede dauerhafte Gemeinschaft selbst zerstort. Sirks Ufa-Filme sind auf
die klassische Form der Familie beschrankt; in seinen spateren Filmenist die Beseiti-
gung dieses Anachronismus nicht weit vorangeschritten. Der Trennungsstrich ist
bei Sirk sehr scharf gezogen; solange die Frau selbstandig ist, kommt die Familie gar
nicht zustande, wie in Zu neuen Ufern (1937), spater auch in A/l / Desire (1953) und
Imitation of Life (1958). Diese Sirk-Heroinen sind dann gleich das Gegenteil vom
Bild der zurlickgezogenen Frau: Schauspielerin, Sangerin, Show-Business. Die
Ehefrauen in Sirks Ufa-Filmen aber sind ganz in die Ehe integriert, sie tragen keine
okonomischen Probleme /in die Ehe, sie bringen keine «eigene Personlichkeit» ein,
sie sind vielmehr euboische Inseln, auf denen man sein geplagtes Haupt ausruhen
kann. lhre okonomische Unabhangigkeit entwickelt dafur /nnerhalb der Familie
okonomische Verhaltnisse, die sie einerseits an die Ehe ketten, die andererseits jeder

5



wirklichen Gemeinschaft den Boden entziehen. Die Ehefrau in Schlussakkord (LIl
Dagover) mag Willy Birgel betrigen, ihn zu verlassen wird ihr nicht gelingen. lhre
Liebe ist ganz davon abhangig, was der Mann reprasentiert; gesellschaftliche Stel-
lung und Besitz muss er haben, ohne das gibt es keine eheliche Liebe. Im Adjektiv
der Liebe sind aber die 6konomischen Verhaltnisse, und deshalb kann der Mann die
Liebe auch fordern, und weil er sie fordern kann, ist das Geschlechtsverhaltnis
okonomisches Mittel und keine Liebe. Das muss Zarah Leander in La Habanera
erfahren. Alle Exotik erweist sich als personlicher Besitz von Don Pedro. Im Verlauf
ihrer Ehe bleibt schliesslich von aller Exotik nichts anderes ubrig als Don Pedros
Herrenhaus, wie ein Gefangnis mit einem Innenhof und vergitterten Fenstern, und
die Raume, in denen sich die Zarah selbst nochmals einschliesst mit zugezogenen
Vorhangen, gitterartigen Jalousetten und holzernen Rippen, die uberall ihre langen,
streifigen Schatten werfen.

Im Gegensatz zu den Herrschaftsverhaltnissen in der Gesellschaft sollten diese in
der Familie aufgehoben sein. «Indifferenz des Herrschafts- und Knechtschaftsver-
haltnisses, in welcher also die Persénlichkeit und die Abstraktion des Lebens abso-
lut eins und dieselbe ist, und dies Verhaltnis nur als das Aussere, Erscheinende, ist
die Familie» (Hegel). Denn die eheliche Liebe zu okonomisieren ist gleichbedeu-
tend mit deren Verlust: « Was aber nach dem Verhaltnisse des Kontrakts zum Eigen-
tum des anderen werden sollte, konnte schlechthin nicht in seinen Besitz kommen.
Es bleibt, da das Verhaltnis personlich ist, Eigentum der Person, wie uberhaupt an
sich kein Kontrakt uber personliche Dienste moglich ist, da das Produkt allein, nicht
das Personl/iche in den Besitz des andern ubergehen kann. Der Knecht kann, als
Ganzes der Personlichkeit, Eigentum werden, und so auch die Frau; aber dies
Verhaltnis ist nicht die Ehe ... denn eben insofern sie in der Ehe sich fre/ geben soll,
gibt sie mit sich selbst, und ebenso der Mann, die Moglichkeit des Kontraktes auf ...
Durch einen positiven Kontrakt aber wurde jedes sich zu einer Sache machen, die in
Besitz ist, seine Personlichkeit als eine Bestimmtheit seiner selbst setzen, an welche
es zugleich absolut gebundenist; aber als freies Wesen muss es keiner Bestimmtheit
sich absolut verbunden betrachten, sondern als Indifferenz derselben ... aber als
absolute Sache, als absolute Verbindung mit einer Bestimmtheit setzen, ist die
hochste Vernunftwidrigkeit und Infamie» (Hegel/Heraushebungen:T. B.).

Was Hegel an der Unmoglichkeit des Kontrakts konstruiert, ist die Grundlage flr die
Zwitterhaftigkeit von Don-Pedros Herrenhaus als Gefangnis. Es ist Gefangnis und
Nicht-Gefangnis zugleich, da das Verhaltnis auf freiem Willen beruht (holzerne
Rippenvorhange und deren Schatten sind eben das Gefangnis, das sich die Zarah
selber macht!). Wer in dieser Gesellschaft uber seine Unterdruckung klagt, spricht
sich selbst das Urteil des Selbstbetrugs, da in dieser Gesellschaft alle Abhangig-
keitsverhaltnisse auf freier Ubereinkunft beruhen. Und so ist auch die Ehe Gemein-
schaft und Nicht-Gemeinschaft zugleich; sie ist Gemeinschaft, aber nicht die, die sie
sein soll, sondern die Gemeinschaft der Ehefrauen. So steht es Willy Birgel frei, der
Zarah nach neuen Ufern nachzureisen, aber nicht um der Ehe willen, sondern trotz
der Ehe. Und schliesslich der Doppelcharakter der Liebe: Sie ist Liebe und Nicht-
Liebe zugleich, Gattungsverhaltnis und Ware, personliche Beziehung und Mittel.
Auf die Spitze getrieben ist diese Dialektik in Zu neuen Ufern; es findet ein tatsach-
licher und direkter Austausch Gefangnis gegen Ehestand statt.

Dasreine Lichtbild

Dem paradigmatischen Charakter, den Sirks deutsche Filme haben, kommt der
Schauspielertypus der Ufa-Zeit entgegen. In der FILM-Korrespondenz (Koln)
Nr.11/73 schreibt Daniel Dohter Gber die « Schwere» der deutschen Filmschauspie-
ler: « Ein Medium, dessen Grundeigenschaft doch die Bewegtheit sein soll, wurde
statisch und starr.» (Letzteres wurden Sirks Filme allerdings nie, denn er weiss die
Kamera zu benitzen wie andere Leute Zirkel und Lineal :immer am richtigen geome-

6



trischen Ort. Sirks Bildausschnitte sind faszinierend. Auch durfte es kaum jemand
geben, der in Hollywood Filme gedreht hat unter so grundlicher Missachtung der
konfektionierten amerikanischen Einstellung, denn der Einstellungswechsel ist die
Starke seiner Kameraregie.) Das Spiel seines George oder der Zarah Leander, die
Bestimmtheit ihres Wesens, verweist auf ihnen vorausgesetzte aussere Bedingun-
gen, die ihren Handlungsspielraum abstecken. Man wird an Charaktermasken erin-
nert, an Personifikationen gesellschaftlicher Verhaltnisse, deren Geschopfe sie
sozial bleiben, so sehr sie sich subjektiv Gber sie erheben mogen. Und der zweideu-
tige Charakter Willy Birgel ? Er trifft genau den zweideutigen Charakter einer Moral,
die den scheinheiligen Unterschied macht zwischen Ehefrau und Frau uberhaupt.
Dies ist seine Rolle in Zu neuen Ufern und, ins Positive verkehrt, in Schlussakkord.
Dieser Schauspielertypus und der Ufa-Stil Uberhaupt sind naturlich nur aus der
deutschen Geistesgeschichte verstandlich (man sollte nicht vergessen, dass Sirks
Ufa-Filme alle in die Zeit des Dritten Reichs fallen!). Dennin dem Masse, in dem die
Deutschen den Geist aus ihrer Geistesgeschichte verbannten und den Gedanken.in
die Emigration schickten (aus altgermanischer Rachsucht, da der Gedanke der
burgerlichen Gesellschaft eine so verquere Wirklichkeit hervorgebracht hat), konn-
ten sich die allgemeinen gesellschaftlichen Charaktere in ihrer reinen Gestalt durch-
setzen, da die liberale Rumdenkerei bekanntlich immer mit dem Pluralismus einher-
geht.

Die Idee der Familie in ihrer makellosen Reinheit aber ist Sirks erster bedeutendster
Film Das Madchen vom Moorhof (nach Selma Lagerlof). Dieses Bauerndrama ist in
seiner |ldealitat geradezu unheimlich. Ein normaler Ehestand wird eingeleitet durch
Guterabwagung, und alles spricht fur eine Verbindung des Bauern Karsten mit der
Grossbauerntochter Gertrud. Aber da ist die Episode mit Helga Christmann, Opfer
der engstirnigen Erneuerermoral der Reformation, jener halbherzigen Reaktion auf
die Neuzeit, die an der Religion festhaltend diese funktionalisiert und gerade darin
ihre Paralyse vorbereitet. Gleichzeitig verdankt Helga der Moral das einzige, was sie
positiv besitzt. Dies istihr moralischer Kredit bei Karsten, da sie lieber ihre Klage um
juristische Anerkennung zuruckzieht als einen Meineid des Vaters ihres unehelichen
Kindes zu provozieren. Dieser moralische Kredit wird im Folgenden die reichste
Bauerntochter der ganzen Gegend aus dem Sattel heben. Denn Karsten nimmt sich
ihrer dkonomischen Situation an, und im Verlaufe dessen erkennen sie sich wech-
selseitig als Menschen in ihrer Besonderheit; ihre Erkenntnis ist ganz im biblischen
Sinne nicht nur Wissen, sondern auch Gefuhl. Und dies wird zur Gewissheit, alssich
zeigt, dass Jeder um des anderen willen bereit ist, auf Gluck zu verzichten und sie
gerade dadurch zeigen, dass sie ohne einander nicht sein konnen. «Die Vernichtung
der eigenen Form ist gegenseitig, aber nicht absolut gleich; es schaut jedes in dem
andern an, alszugleich ein fremdes und dieses ist Liebe» (Hegel). Dazu kommtnoch
das Kind der Helga Christmann als Ausgangspunkt, als bereits vorausgesetzte Ver-
nunftigkeit des Gattungsverhaltnisses, das es nur noch einzulosen galt. So verwirk-
licht Karsten das Ideal der burgerlichen Familie und realisiert tatsachlich Liebe
(wobei es die Bedeutung des Geschehens nur unterstreicht, wenn er dabei gegen
eine Reihe gesellschaftlicher Konventionen verstosst). Gleichzeitig realisiert er aber
auch den geschaftstuchtigen Geist der Reformation, indem als Nebenprodukt der
reinen Moral auch noch materielles Gluck vermittelt wird. « Was gut ist, ist W|rkI|ch
und was wirklich ist, istgut.»

Dieses Alabastergebilde ist von Sirk abwechselnd in flimmernd atmospharischem
Licht und dumpfer erdhafter Schwere gefilmt. Beides zusammen ergibt den unheim-
lichen Charakter des Films, was verstarkt wird durch ein Element heidnischer
Rituale, das gar nicht in den Rahmen dieses Films zu passen scheint (die Gestalt des
Peter Nolde, das Aschestreuen, das Zeichen am Schuh p.p.). Dieser, im Ort des
Moors kulminierende unheimliche Untergrund des Films verleiht ihm eine fast
Dreyersche Qualitat. Erst der Rekurs auf Spokenkiekerei in Sirks brillanter Inszenie-
rung macht es moglich, dass in diesem Film die ungegenstandliche Idee wahr wird.

7



So wird man fur die Ekelhaftigkeit des Sujets der Selma Lagerlof entschadigt durch
den doppelten Boden der Sirkschen Regie: Ein ungegenstandliches Dingist ein Un-
ding. Aber so furchterregend und schrecklich im grossen und ganzen die Auflésung
des alten Familienwesens innerhalb des kapitalistischen Systems erscheint, so
schafft nichtsdestoweniger die Durchsetzung der ckonomischen Vereinzelung die
Grundlage fur eine hohere Form der Gemeinschaft, fur die historische Verwirkli-
chung der darin angelegten individuellen und personalen Liebe.
Mit dem Film Boeffje, einer kurzen Zwischenstation in Rotterdam, schloss Sirk sein
europaisches Werk ab. Es ist ein kleiner « proletarischery» Film tber einen Jungen, der
alle unsere Probleme schon hinter sich hat, nichts mehr zu verlieren hat und sich
dementsprechend vollig ungeniert in der Rolle dessen gibt, der alles zu werden
bestimmt ist. Aber dann wird er von einem Priester zur Raison gebracht, in ein
Erziehungsheim gesteckt, wo er sich schliesslich freiwillig zu bleiben entschliesst —
aber das ist schon die Zuckmayer-Moral, irgendeine Gemeinschaft ist besser als gar
keine ... Danach sehen wir schon Detlev Sierck wie Karl Martell in La Habanera auf
einem der grossen Schiffe von Rotterdam aus ins gelobte Land aufbrechen. In
Amerika wird er mit dem neuen Namen, unter dem ihn die Filmgeschichte kennt, als
Douglas Sirk, auch eine neue Schaffensperiode beginnen. Denn der Weg vom
Moorhof zu Imitation of Life ist— ohne dass ich deswegen Sirk irgendwo unterstel-
len mochte, er ware «realistisch» —der Weg von der Idee zur Wirklichkeit. :
Thomas BrandImeier/F-Ko

FILMKRITIK

Lucky Luciano

Italien 1973. Regie: Francesco Rosi (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 74/
82). .

Mit«Lucky Luciano» legt der 52jahrige Francesco Rosi sein vielleicht mutigstes und
komplexestes Werk vor. Er fihrt damit sein bisheriges Schaffen konsequent und
rigoros weiter : Erneut analysiert er den Zusammenhang zwischen der offiziellen und
der dahinterstehenden, effektiven Macht; wiederum entlarvt er Korruption und Ver-
brechen, die im wirtschaftspolitischen Bereich geschehen. Ein Rosi-Film, der die
wichtigsten Stationen des Mafia-Konigs Lucky Luciano beleuchtet, interessiert sich
folgerichtig weniger fur die blutigen, spektakularen Ereignisse als fur deren Analyse.
Da weichendieRomantisierung und Folklore von des « Paten» asketisch anmuten-
dem Ringen um Wahrheit ; der Held von «Cosa Nostra» macht einem Gangster Platz,
der genauestens situiert wird im Mechanismus der Macht — und zwar der hochsten
Macht : jener des Staates.

Rosi durchbricht Coppolas und Youngs Simplizitat auch im Stil seiner historisch-
politischen Demarche; der zeitliche Ablauf des Films und die Bedeutung der ver-
schiedenen genannten oder auftauchenden Figuren fordern vom Zuschauer eine
ausserordentliche Aufmerksamkeit; er muss die Namen im Kopf behalten, die Zu-
sammenhange und Konsequenzen zu einem bedeutenden Teil selbst zu Ende den-
ken. Dieser Anspruch stimmt vallig uberein mit dem Eindruck, den der Film gleich
von Anfang an vermittelt: Hinter dem Schein gibt sich die dubiose Wirklichkeit nur
bruchstiickhaft zu erkennen; hinter der offiziellen Macht von Politik, Wirtschaft und
Justiz wirken gigantische Krafte, die der Blrger kaum und die der mit einer Untersu-
chung Beschaftigte schwerlich je erkennen kann. Die mit gespenstischer Eindruck-
lichkeit skizzierten Massaker — die «sizilianische Vesper» von 1931 und die Ermor-

8



	"Mutter braucht kein Wasser, sie braucht Geld" : eine Analyse des frühen Werks von Douglas Sirk

