
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 19

Artikel: Jesus im Kino

Autor: Rindlisbacher, Dölf / Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Jesus im Kino

Während die vor einigen Jahren aufgebrochene «Jesus- Welle» inzwischen wieder
am Abflauen ist, kommen nun deren filmische Auswirkungen in die Kinos. Im Oktober

werden in der deutschen Schweiz gleich zwei Jesus-Filme anlaufen: « God-
spell», ein närrisches Apostelspiel, und «Jesus Christ Superstar», eine ernste, mit
elektrisierender Musik und perfekter Choereographie gestaltete Rock- Oper. Die L ei-
ter der evangelischen (Pfarrer Dölf Rindiisbacher) und der katholischen (Pater
Ambros Eichenberger) Filmstellen setzen sich aufgrund einer Absprache mit je
einem der beiden Werke auseinander.

Godspell
Beide Autoren David Greene («Godspell») und Norman Jewison («Jesus Christ
Superstar») lehnen ausdrücklich die bisherigen Kolossalfilme, wie etwa den von
Samuel Bronston 1960 produzierten « König der Könige» und Georges Stevens « Die
grösste Geschichte aller Zeiten » (1963), ab. Beide sind gut vertraut mit Pier Paolo
Pasolinis « Evangelium nach Matthäus» (1964). Greene erklärte an einer Pressekonferenz,

über Pasolinis Jesus könnte er wohl gut zwei Stunden sprechen. Jewison
gesteht, er habe sich den Pasolini ächtmal angesehen. Beide Autoren halten diesen
Film für die bedeutendste Christusverfilmung; sie sind auch bestimmt von ihm
beeinflusst (vgl. die Abendmahlsgestaltung), obwohl sie ganz andere Wege gehen.
Beide Werke sind Musikfilme, «Godspell» ist als Narrenspiel, «Jesus Christ Superstar»

als Rock-Oper (was es auch ursprünglich war) gestaltet.
Das Festival von Cannes 1973 wurde mit « Godspell » eröffnet. Das war mutig, denn
es handelte sich nicht, wie die meisten Kritiker glaubten, um ein finanziell hochdotiertes

Schaustück. Vielmehr wurde das Musical mit einem für diese Gattung
ausserordentlich niedrigen Budget (etwa 250000 Dollar) realisiert. Manches war aus dem
Theater heraus improvisiert. Die Kritiken in Cannes waren geteilt: Begeisterung (La
Libre Belgique, Le Journal de Montréal) stand völliger Ablehnung gegenüber (Spanien,

Schweden). «Godspell » wurde zuerst mit wachsendem Erfolg auf einer Bühne
am Broadway gespielt.

Die A utoren und ihre Um weit

John Michael Tebelak, der Autor des Stückes, den wir in Cannes gesprochen haben,
hat bei Harvey Cox, dem durch Publikationen wie « Das Fest der Narren »

bekanntgewordenen Theologieprofessor aus Harvard, studiert. Cox selber habe das Stück
am Broadway gesehen und positiv beurteilt. Den Film freilich habe er nicht gesehen.
Damit wird klar: Von diesem theologischen Klima her, das wir ja auch bei den
Holländern finden (vgl. Okke Jager, Die Bibel hat Humor), von der spassigen Seite
des «Spectacle de variété» her, wo aus quicklebendigem Humor mit einem Schuss
Frechheit plötzlich eine profunde Wahrheit aufblitzt, will das Ganze verstanden sein.
Wer nur feierlich und nicht auch in einer Atmosphäre voll Humor die Geschichten
um Jesus anhören kann, der soll sich diesen Muskfilm gar nicht erst ansehen. Er wird
sich ärgern. Darsteller und Handlung sind ungewohnt und stark verfremdet.
David Greene, der 52jährige Regisseur, der die Schauspieler zum Teil frei agieren
lässt, habe, wie er in Cannes erklärte, selber durch die Teamarbeit mit den sehr
jungen Leuten (im Schnitt 22 Jahre) eine innere Wandlung durchgemacht.

2



Die Handlung
Ein junger Clown zieht mit seinem Theaterkarren nach New York. Er sammelt andere
junge Leute um sich und kieidet sie in einem Altwarenlager ein. Es sind zehn
Jugendliche von zum Teil kindlich-naiver Wesensart, die für die zwölf Jünger in der
Bibel stehen. Sie sind, wie Greene sich ausdrückt, die Jünger, und sie sind sie auch
nicht. So tragen sieauch zumTeil Namen aus unserer Zeit wie Katie, Jeffrey, Lynne,
Jerry und Robin, ganz einfach ihre wirklichen Vornamen. Johannes der Täufer
kommt vor, aber es ist nicht der biblische Johannes; er verkörpert ein Stück eines
jeden von uns, führt zum Leben und zum Tod. Einer von diesen zehn, ein Clown,
nimmt auch die Worte Jesu in den Mund, ein anderer die des Judas. In dieser
Verfremdung eines Narrentheaters kommt ohne jede Feierlichkeit in frischem und
keckem Sing- und Mimenspiel das Evangelium zur Darstellung: Worte aus der
Bergpredigt, die Gleichnisse vom barmherzigen Samariter, vom reichen Mann und
armen Lazarus, vom Sämann und vom verlorenen Sohn in mimisch-tänzerischer
Ausgestaltung. Doch plötzlich schlägt das heiter-ernste Possenspiel nach dem Verrat

des Judas in die Leidensgeschichte um, und unter den Scheinwerfern von
Polizeiautos hängt Christus an einem Drahtgitter, das seine «Jünger» von ihm
trennt. Niemand kann helfen; die Jungen können nur protestieren. Doch ist das
nicht das Ende. Sie sind nun alle auf einen neuen Weg gebracht. Während «Jesus
Christ Superstar» mit dem Kreuz endet, läuft «Godspell» weiter und signalisiert ein
neues Leben und einen neuen Anfang.
Einigen Widerspruch, gerade aus jüdischen Kreisen, hat die etwas spektakuläre
Darstellung des Pharisäertums als Gesetzesroboter ausgelöst. Doch sind hier nicht
«unfehlbare» Ordnungsmächte allgemein anvisiert?

Abgrenzungen und Verständnisfragen

Greene und Tebelak kommen nicht aus der Hippie-Welt. Sie wollen mit ihrem Spiel
ein unbürgerliches Gegenstück zu einem verbürgerlichten Christentum bringen. Die
Darsteller sind auch keine Hippie-Figuren, sondern eher Leute einer Pop-Kultur, mit
einer unendlichen Fülle von Einfällen und einer überschäumenden Lebensfreude.
Der Regisseur nennt die ganze Veranstaltung «a childish-delightful opposition»,
eine kindlich-fröhlicheOpposition.
Ganz und gar lehnt es Tebelak ab, mit den «Jesus Freaks» zusammengeworfen zu
werden. Die «Jesus Freaks» sind fanatische Fundamentalisten. «Wir vertreten die
Botschaft Christi nicht auf fanatische Weise», führt Tebelak aus. Es fällt in der Tat
auf, dass Jesus Judas einen Kuss gibt und nicht umgekehrt, dass überhaupt auch
der, «durch welchen das Ärgernis kommt», irgendwie unter der Gnade steht. Einmal
blitzt sogar die von fast allen offiziellen Kirchen abgelehnte Idee von der Wiederbringung

aller (Apokatastasis panton), also von der Allversöhnung, durch.
Das Spiel ist «Work-shop-artig» wie ein «Familienspiel» entstanden. Die Pop-
Choreographie ist als Kollektivkunstwerk gewachsen, obwohl nach aussen Sammy
Bayes dafür verantwortlich zeichnet. Das Musical ist in New York angesiedelt:
Bethesda Fountain im Central Park, Brooklyn Bridge, 52.Strasse, UN-Gebäude,
Cloisters usw.). Was wollte man damitausdrücken
« Die Welt», so sagt der Regisseur, «ist überschwemmt von negativen Tatbeständen.
Ich wollte eine positive Botschaft mitten hineinstellen. Ich wählte New York, weil
hier der Rassismus, der Umweltschutz und der Mangel an Kommunikation am
augenfälligsten ist. In meinem Film steht die Freude am Sich-mitteilen, am naiven
Spiel, am spontanen Einfall und an der Nächstenliebe im Zentrum». Das ist eine
positive Gegenwelt.
Was meine Person angeht, habe ich für das Musical allgemein recht wenig übrig,
doch denke ich, dass durch diese lebensfrohe und hintergründige Art uns der
menschliche Jesus auf eine neue Art begegnet.

3



« Godspell'» — « Jesus Christ Superstar»

Wenn man «Godspell» und «Jesus Christ Superstar» einander gegenüberstellt, so
geht es formal um die Gegensätze Improvisation gegen Perfektion, Humor und
Einfallsreichtum gegenüber sorgfältiger, bis ins letzte Detail durchdachter Planung;
inhaltlich um einen Impuls zu einer neuen, heiteren, allen Menschen gegenüber
offenen Lebensgestaltung in «Godspell» und um die tragische Kreuzigung eines
Christus, der das Superstartum, in das Judas ihn hineinmanöverieren wollte, ablehnt
und stirbt.
Beide Filme wollen durch Musik und Choreographie Christus-Ereignis und nicht
bloss Evangelienstory sein. Darum sind es beachtenswerteVersuche.

Dölf Rindiisbacher

Das Phänomen Jesus Christ Superstar
Die Rock-Oper und jetzt der, von der Bühnenfassung allerdings abweichende,
Rock-Film «Jesus Christ Superstar» sind von verschiedener Seite her als « Phänomene»

bezeichnet worden. Obwohl das eigentliche «Phänomen» schon einige
Jahre älter ist als der Film — es sind ihm die Konzert- und Bühnenfassungen und
nicht zuletzt die «neuen Jesuiten», das Jesus People, vorausgegangen -, ist man
sich über die Interpretation dieses Phänomens noch nicht einig geworden. Handelt
es sich um ein religiöses, ein unterhaltendes oder «bloss» um ein geschäftliches
Phänomen? Ist es das alles zugleich Kannesdassein?
Was den Film betrifft, so scheinen die ersten Echos darüber weniger gegensätzlich
zu sein, als das bei der Oper mit ihren verschiedenen Inszenierungen in den USA und
in Europa der Fall gewesen ist. Fruchtbarer"als solche Meinungen überden Film zum
Gegenstand einer Analyse zu machen, ist es, vom Film selbst auszugehen, um sich
ein Urteil zu bilden.
Als gut gelungen darf bereits der «Aufhänger», die Rahmenhandlung des ganzen
Musicals, bezeichnet werden: Eine Rock-Band wird mit einem Bus in die Wüste
(Negev) hinausgefahren. Der Bus hält an, die jungen Leute steigen aus, und die
Requisiten, u.a. ein grosses Holzkreuz, werden ausgeladen. Das Spiel beginnt. Am
Schluss taucht derselbe Bus wieder auf: Das Spiel ist zu Ende und die Leute
verschwinden auf die gleiche Weise, wie sie gekommen sind. Zwischen diesem
Anfang und diesem Ende, die als Klammerteile das Ganze bewusst als Passions-
Sp/e/situieren, werden in 27 Bildern optisch und akustisch — technisch und rhythmisch

grossenteils perfekt gemacht - Episoden aus der Passionsgeschichte Jesus'
präsentiert.

TrendzurAktualisierung
Dieses Verfahren hat den Vorteil, dass es, ohne die als historisch zu bezeichnenden
Elemente preiszugeben, den Zwang zur historischen Rekonstruktion überwindet,
was bei den meisten der bisherigen Christus-Filme nicht der Fall gewesen ist, und so
Wege für die von den Autoren gesuchten und gewollten Aktualisierungs-, Moderni-
sierungs- und Verfremdungseffekte offen lässt. Der Film bekommt dadurch eine
Spannung zwischen dem Damals und dem Heute, zwischen einem «historischen
Jesus» und einem Jesus der Wünsche und der Phantasie (weniger des Glaubens),
die durchgehalten wird und an vielen Beispielen nachgewiesen werden kann. Im
Dekor dadurch, dass neben der realen Wüste Negev die Stadt Jerusalem symbolhaft
durch Eisen-Konstruktionen angedeutet wird. Bei Handlungsmomenten insofern,
als neben römischen Soldaten mit römischer Bewaffnung auch solche mit modernsten

nahöstlichen Ausrüstungen anzutreffen sind, und dass bei der
Tempelreinigungssequenz nicht nur Turteltauben und andere Opfertiere, sondern auch Postkarten-

und Eiscreamständer überden Haufen geworfen werden.

4



Am sichtbarsten aber und zugleich am fragwürdigsten ist dieserTrend nach Aktualisierung

meiner Ansicht nach bei der Zeichnung des Herodes zum Ausdruck gekommen.

Die Regie hat aus ihm - in Anlehnung an den Text, wo er bereits über einen
Swimming-pool verfügt — eine Art Beach- und Play-Boy gemacht, der mit allen
Bade- und sonstigen Freuden, wie man sie im heutigen Israel geniessen kann,
bestens vertraut zu sein scheint. Auch die Hauptfiguren Jesus, Judas und Maria
Magdalena sind, trotz ihrer symbolhaften Gewandung, auch in ihrer äusseren
Erscheinung als Zeitgenossen gezeichnet. Im Unterschied zu Herodes ist der Akzent
hier aber auf die innere Ebene, die gut dramatisierte und gespielte, modernem
psychologischem Empfinden stark entgegenkommende, seelische Konfliktsituation
verlegt.

Judas als« Antistar»

In besonderer Weise ist das bei Judas in seiner Beziehung zu Jesus der Fall. Er wird
von einem Schwarzen, Carl Anderson, grossartig gespielt und warnt, gleich zu
Beginn, draussen in der Wüste auf einem Hügel sitzend, Jesus davor, Opfer seines
Ehrgeizes zu werden. In der Folge übernimmt er die Funktion eines «Antistars», der
als solcher neben Jesus zur Hauptfigur der Passionsgeschichte wird. Jesus selbst
wird von einem jungen, nicht unsympathischen Texaner (Ted Neeley) gespielt. Er ist
ein Mann mit Eigenschaften, denn er lacht, zürnt, weint und kann sogar für Zärtlichkeiten

von Seiten der - allerdings bekehrten - Maria Magdalena empfänglich sein.
Bedauerlich ist nur, dass dieses, von Klischees weitgehend befreite, Jesusbild nicht
konsequenter durchgehalten wird, und die «erwarteten» Entgleisungen Richtung
Oberammergau und Hollywood vor allem bei den Kreuzigungssequenzen und der
angedeuteten Auferstehung nicht ausgeblieben sind. Es fällt offensichtlich auch
noch so emanzipierten jungen Zeitgenossen - wie es Andrew Webber, der Komponist,

und Tim Rice, der Textautor, zweifellos sind - schwer, von ihren, durch Erziehung

und darstellende Kunst fixierten Jesusvorstellungen loszukommen. Bevor
Norman Jewison die Regiedes Filmes übernommen hat, soll es in dieser Beziehung

5



noch viel schlimmer gewesen sein. Das gilt ausschliesslich für den optischen Teil. Er

hinkt bei den genannten Partien deutlich hinter dem Musikalischen her. Offenbar ist
es heute leichter, die Passion Jesu akustisch zu «bewältigen».

Ais Frau aufgewertet-Maria Magdalena

Maria Magdalena wird im Film, wie vorher auf der Bühneam Broadway, von der erst
zwanzigjährigen Hawaiianerin Yvonne Elliman gespielt. Ihr Spiel ist von Starallüren
noch wohltuend frei und lässt auf eine innere Beziehung zu ihrer Rolle schiiessen,
obwohl sogar die Existenz der biblischen Gestalt, die sie darzustellen hat, für sie bis
vor drei Jahren eine unbekannte Grösse war. Mehr als die Aufgabe, individuelle
Charaktereigenschaften einer bestimmten Frau zu zeichnen, scheint ihr die Rolle der
Frau schlechthin zugedacht. Als solche begleitet sie ihren Meister und Freund und
ist für sein leibliches und, so muss man sagen, auch seelisches Wohl besorgt. Andere
Frauengestalten, etwa die Mutter Jesu, treten, entgegen den Berichten der Evangelien

und der Tradition, überhaupt nicht auf. Neben Zärtlichkeit und Nähe gibt es aber
auch Kommunikationsbarrieren und Distanz. Etwa in Bild 22, wo sie angesichts der
voraussehbaren Katastrophe singt: «Could we start again please this was
unexpected» (Können wir nicht nochmals neu beginnen, alles kommt so anders, als es
vorgesehen war...).
Neben diesen Einzelfiguren verleihen, in Abwechslung dazu, choreographisch gut
gestaltete Massenszenen dem Film Rhythmus und Leben. Zwei davon sind durch
ihre Kontrastwirkung, besonders in Erinnerung geblieben: Bild 7 und 8, wo Jesus
auf dem Höhepunkt seiner Popularitätskurve steht und die Menge ekstatisch
Hosanna, Heysanna, Sanna Hey und Sanna Ho schreit, und Bild 11, wo er von einer
Gruppe Aussätziger, stellvertretend für alle Kranken und Leidenden dieser Welt,
umworben wird. Hier können hintergründigere Dimensionen dieses «Menschensohnes»

ahnbar werden.

Neuentdeckter Jesus für eine säkularisierte Welt

Ist damit gesagt, «Jesus Christ Superstar» sei ein religiöser Film? Antworten auf
diese Frage werden je nach Erwartungshaltung und geistiger Herkunft des
«Zielpublikums» unterschiedlich und vielfach gegensätzlich sein. Was erste kirchliche
Reaktionen katholischerseits betrifft, sostand im «Osservatore Romano», dem
offiziellen Organ des Vatikans zu lesen: «Jewisons Film ist eines der respektabelsten
und ernsthaftesten Produkte der Jesus-Revolution Man kann das Werk nicht als
religiös bezeichnen, aber es ist reich an geistigen und ethischen Werten, die hier in
einem tiefen und modernen Stil formuliert erscheinen.» Andere Urteile lauten, das
alles könne nur als reine Unterhaltung gewertet oder als unreine Beleidigung abge-
lehntwerden.
Festzuhalten ist etwa folgendes: Der Film ist weder von der Intention seiner Macher
noch ganz allgemein von seiner Eigenschaft als Massenmedium in einer säkularisierten

Gesellschaft her zur Evangelisation der Welt bestimmt. Zwar ist anzunehmen,
dass er von Millionen Menschen dieser säkularisierten Welt gesehen wird. Für viele
unter ihnen ist es vielleicht eine der wenigen Möglichkeiten, mit Jesus und seinem
Schicksal konfrontiert zu werden. Andere aus dieser Gesellschaft sind mit diesem
Jesus und seiner Lehre gross geworden. Viele haben auf ihn die Hoffnung des
Lebens gesetzt. Von ihnen werden wohl manche schockiert oder enttäuscht. Vor
allem, wenn sie ihren Heiland suchen und einen ganz «normalen», unmetaphysischen

Jesus finden. «Wir haben uns entschlossen, die Figur des Jesus Christus als
Menschen zu behandeln», haben die Autoren des Films gesagt. Das ist das Jesusbild

des Films und vielleicht ihr eigenes Jesusbild. Soll man eigens darauf hinweisen,

dass es im Laufe der Zeit auch innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft viele und
verschiedene Jesusbilder gab Zum Beispiel dürfte es schwer sein, dasjenige der
byzantinischen Kaiser mit demjenigen der bekehrten Germanenstämme zur Dek-

6


	Jesus im Kino

