Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 19

Artikel: Jesus im Kino

Autor: Rindlisbacher, Dolf / Eichenberger, Ambros
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Jesus im Kino

Wahrend die vor einigen Jahren aufgebrochene « Jesus- Welle » inzwischen wieder
am Abflauen ist, kommen nun deren filmische Auswirkungen in die Kinos. Im Okto-
ber werden in der deutschen Schweiz gleich zwei Jesus-Filme anlaufen: « God-
spelly, ein narrisches Apostelspiel, und « Jesus Christ Superstar», eine ernste, mit
elektrisierender Musik und perfekter Choereographie gestaltete Rock-Oper. Die Lei-
ter der evangelischen (Pfarrer Dolf Rindlisbacher) und der katholischen (Pater
Ambros Eichenberger) Filmstellen setzen sich aufgrund einer Absprache mit /e
einem der beiden Werke auseinander.

Godspell

Beide Autoren , David Greene (« Godspell») und Norman Jewison («Jesus Christ
Superstar») lehnen ausdrucklich die bisherigen Kolossalfilme, wie etwa den von
Samuel Bronston 1960 produzierten « Konig der Konige» und Georges Stevens «Die
grosste Geschichte aller Zeiten» (1963), ab. Beide sind gut vertraut mit Pier Paolo
Pasolinis « Evangelium nach Matthaus» (1964). Greene erklarte an einer Pressekon-
ferenz, uber Pasolinis Jesus konnte er wohl gut zwei Stunden sprechen. Jewison
gesteht, er habe sich den Pasolini achtmal angesehen. Beide Autoren halten diesen
Film fur die bedeutendste Christusverfilmung; sie sind auch bestimmt von ihm
beeinflusst (vgl. die Abendmahlsgestaltung), obwohl sie ganz andere Wege gehen.
Beide Werke sind Musikfilme, « Godspell» ist als Narrenspiel, « Jesus Christ Super-
star» als Rock-Oper (was es auch ursprunglich war) gestaltet.

Das Festival von Cannes 1973 wurde mit « Godspell » eroffnet. Das war mutig, denn
es handelte sich nicht, wie die meisten Kritiker glaubten, um ein finanziell hochdo-
tiertes Schaustuck. Vielmehr wurde das Musical mit einem fur diese Gattung ausser-
ordentlich niedrigen Budget (etwa 250000 Dollar) realisiert. Manches war aus dem
Theater heraus improvisiert. Die Kritiken in Cannes waren geteilt: Begeisterung (La
Libre Belgique, Le Journal de Montréal) stand volliger Ablehnung gegentber (Spa-
nien, Schweden). « Godspell » wurde zuerst mit wachsendem Erfolg auf einer Buhne
am Broadway gespielt.

Die Autoren und ihre Umwelt

John Michael Tebelak, der Autor des Stiickes, den wirin Cannes gesprochen haben,
hat bei Harvey Cox, dem durch Publikationen wie « Das Fest der Narren» bekannt-
gewordenen Theologieprofessor aus Harvard, studiert. Cox selber habe das Stuck
am Broadway gesehen und positiv beurteilt. Den Film freilich habe er nicht gesehen.
Damit wird klar: Von diesem theologischen Klima her, das wir ja auch bei den
Hollandern finden (vgl. Okke Jager, Die Bibel hat Humor), von der spassigen Seite
des « Spectacle de variété» her, wo aus quicklebendigem Humor mit einem Schuss
Frechheit plotzlich eine profunde Wahrheit aufblitzt, will das Ganze verstanden sein.
Wer nur feierlich und nicht auch in einer Atmosphare voll Humor die Geschichten
um Jesus anhoren kann, der soll sich diesen Muskfilm gar nicht erst ansehen. Er wird
sich argern. Darsteller und Handlung sind ungewohnt und stark verfremdet.

David Greene, der 52jahrige Regisseur, der die Schauspieler zum Teil frei agieren
lasst, habe, wie er in Cannes erklarte, selber durch die Teamarbeit mit den sehr
jungen Leuten (im Schnitt 22 Jahre) eine innere Wandlung durchgemacht.

2



Die Handlung

Ein junger Clown zieht mit seinem Theaterkarren nach New York. Er sammelt andere
junge Leute um sich und kieidet sie in einem Altwarenlager ein. Es sind zehn
Jugendliche von zum Teil kindlich-naiver Wesensart, die fur die zwolf Junger in der
Bibel stehen. Sie sind, wie Greene sich ausdrickt, die Jinger, und sie sind sie auch
nicht. So tragen sie auch zum Teil Namen aus unserer Zeit wie Katie, Jeffrey, Lynne,
Jerry und Robin, ganz einfach ihre wirklichen Vornamen. Johannes der Taufer
kommt vor, aber es ist nicht der biblische Johannes; er verkorpert ein Stlick eines
jeden von uns, fuhrt zum Leben und zum Tod. Einer von diesen zehn, ein Clown,
nimmt auch die Worte Jesu in den Mund, ein anderer die des Judas. In dieser
Verfremdung eines Narrentheaters kommt ohne jede Feierlichkeit in frischem und
keckem Sing- und Mimenspiel das Evangelium zur Darstellung: Worte aus der
Bergpredigt, die Gleichnisse vom barmherzigen Samariter, vom reichen Mann und
armen Lazarus, vom Samann und vom verlorenen Sohn in mimisch-tanzerischer
Ausgestaltung. Doch plotzlich schlagt das heiter-ernste Possenspiel nach dem Ver-
rat des Judas in die Leidensgeschichte um, und unter den Scheinwerfern von
Polizeiautos hangt Christus an einem Drahtgitter, das seine «Jinger» von ihm
trennt. Niemand kann helfen; die Jungen konnen nur protestieren. Doch ist das
nicht das Ende. Sie sind nun alle auf einen neuen Weg gebracht. Wahrend «Jesus
Christ Superstar» mit dem Kreuz endet, lauft « Godspell» weiter und signalisiert ein
neues Leben und einen neuen Anfang.

Einigen Widerspruch, gerade aus judischen Kreisen, hat die etwas spektakulare
Darstellung des Pharisaertums als Gesetzesroboter ausgelost. Doch sind hier nicht
«unfehlbare» Ordnungsmachte allgemein anvisiert?

Abgrenzungen undVerstandnisfragen

Greene und Tebelak kommen nicht aus der Hippie-Welt. Sie wollen mit ihrem Spiel
ein unburgerliches Gegenstiick zu einem verblrgerlichten Christentum bringen. Die
Darsteller sind auch keine Hippie-Figuren, sondern eher Leute einer Pop-Kultur, mit
einer unendlichen Fulle von Einfallen und einer Uberschaumenden Lebensfreude.
Der Regisseur nennt die ganze Veranstaltung «a childish-delightful oppositiony,
eine kindlich-frohliche Opposition.

Ganz und gar lehnt es Tebelak ab, mit den «Jesus Freaks» zusammengeworfen zu.
werden. Die «Jesus Freaks» sind fanatische Fundamentalisten. « Wir vertreten die
Botschaft Christi nicht auf fanatische Weise», flihrt Tebelak aus. Es fallt in der Tat
auf, dass Jesus Judas einen Kuss gibt und nicht umgekehrt, dass uberhaupt auch
der, «durch welchen das Argernis kommt», irgendwie unter der Gnade steht. Einmal
blitzt sogar die von fast allen offiziellen Kirchen abgelehnte Idee von der Wiederbrin-
gung aller (Apokatastasis panton), also von der Allversohnung, durch.

Das Spiel ist « Work-shop-artig» wie ein « Familienspiel» entstanden. Die Pop-
Choreographie ist als Kollektivkunstwerk gewachsen, obwohl nach aussen Sammy
Bayes dafur verantwortlich zeichnet. Das Musical ist in New York angesiedelt:
Bethesda Fountain im Central Park, Brooklyn Bridge, 52.Strasse, UN-Gebaude,
Cloisters usw.). Was wollte man damitausdrucken?

« Die Welt», so sagt der Regisseur, «ist Uberschwemmt von negativen Tatbestanden.
Ich wollte eine positive Botschaft mitten hineinstellen. Ich wahlte New York, weil
hier der Rassismus, der Umweltschutz und der Mangel an Kommunikation am
augenfaliigsten ist. In meinem Film steht die Freude am Sich-mitteilen, am naiven
- Spiel, am spontanen Einfall und an der Nachstenliebe im Zentrum». Das ist eine
positive Gegenwelt

Was meine Person angeht, habe ich flir das Musical allgemein recht wenig ubrig,
doch denke ich, dass durch diese lebensfrohe und hintergriindige Art uns der
menschliche Jesus auf eine neue Artbegegnet.

3



« Godspell »—« Jesus Christ Superstar »

Wenn man « Godspell » und «Jesus Christ Superstar» einander gegenuberstellt, so
geht es formal um die Gegensatze Improvisation gegen Perfektion, Humor und
Einfallsreichtum gegentiber sorgfaltiger, bis ins letzte Detail durchdachter Planung;
inhaltlich um einen Impuls zu einer neuen, heiteren, allen Menschen gegenuber
offenen Lebensgestaltung in « Godspell» und um die tragische Kreuzigung eines
Christus, der das Superstartum, in das Judas ihn hineinmanaoverieren wollte, ablehnt
und stirbt.
Beide Filme wollen durch Musik und Choreographie Christus-Ereignis und nicht
bloss Evangelienstory sein. Darum sind es beachtenswerte Versuche.

Dolf Rindlisbacher

Das Phidnomen Jesus Christ Superstar

Die Rock-Oper und jetzt der, von der Buhnenfassung allerdings abweichende,
Rock-Film «Jesus Christ Superstar» sind von verschiedener Seite her als « Phano-
mene» bezeichnet worden. Obwohl das eigentliche «Phanomen» schon einige
Jahre alter ist als der Film — es sind ihm die Konzert- und Blihnenfassungen und
nicht zuletzt die «neuen Jesuiten», das Jesus People, vorausgegangen —, ist man
sich uber die /nterpretation dieses Phanomens noch nicht einig geworden. Handelt
es sich um ein religioses, ein unterhaltendes oder «bloss» um ein geschaftliches
Phanomen? Ist es das alles zugleich ? Kann es dassein?

Was den Film betrifft, so scheinen die ersten Echos dartiber weniger gegensatzlich
zu sein, als das bei der Oper mit ihren verschiedenen Inszenierungen in den USA und
in Europa der Fall gewesen ist. Fruchtbarer als solche Meinungen tiber den Film zum
Gegenstand einer Analyse zu machen, ist es, vom Film selbst auszugehen, um sich
ein Urteil zu bilden. |

Als gut gelungen darf bereits der « Aufhanger», die Rahmenhandlung des ganzen
Musicals, bezeichnet werden: Eine Rock-Band wird mit einem Bus in die Wuste
(Negev) hinausgefahren. Der Bus halt an, die jungen Leute steigen aus, und die
Requisiten, u.a. ein grosses Holzkreuz, werden ausgeladen. Das Spiel beginnt. Am
Schluss taucht derselbe Bus wieder auf: Das Spiel ist zu Ende und die Leute
verschwinden auf die gleiche Weise, wie sie gekommen sind. Zwischen diesem
Anfang und diesem Ende, die als Klammerteile das Ganze bewusst als Passions-
Spiel situieren, werden in 27 Bildern optisch und akustisch — technisch und rhyth-
misch grossenteils perfekt gemacht — Episoden aus der Passionsgeschichte Jesus’
prasentiert.

Trend zur Aktualisierung

Dieses Verfahren hat den Vorteil, dass es, ohne die als historisch zu bezeichnenden
Elemente preiszugeben, den Zwang zur historischen Rekonstruktion uberwindet,
was bei den meisten der bisherigen Christus-Filme nichtder Fall gewesen ist, und so
Wege fir die von den Autoren gesuchten und gewollten Aktualisierungs-, Moderni-
sierungs- und Verfremdungseffekte offen ldsst. Der Film bekommt dadurch eine
Spannung zwischen dem Damals und dem Heute, zwischen einem «historischen
Jesus» und einem Jesus der Wiinsche und der Phantasie (weniger des Glaubens),
die durchgehalten wird und an vielen Beispielen nachgewiesen werden kann. Im
Dekor dadurch, dass neben der realen Wiiste Negev die Stadt Jerusalem symbolhaft
durch Eisen-Konstruktionen angedeutet wird. Bei Handlungsmomenten insofern,
als neben romischen Soldaten mit romischer Bewaffnung auch solche mit modern-
sten nahostlichen Ausriistungen anzutreffen sind, und dass bei der Tempelreini-
gungssequenz nicht nur Turteltauben und andere Opfertiere, sondern auch Postkar-
ten- und Eiscreamstander Giber den Haufen geworfen werden.

4



Am sichtbarsten aber und zugleich am fragwiirdigsten ist dieser Trend nach Aktuali-
sierung meiner Ansicht nach bei der Zeichnung des Herodes zum Ausdruck gekom-
men. Die Regie hat aus ihm — in Anlehnung an den Text, wo er bereits Uber einen
Swimming-pool verfiigt — eine Art Beach- und Play-Boy gemacht, der mit allen
Bade: und sonstigen Freuden, wie man sie im heutigen Israel geniessen kann,
bestens vertraut zu sein scheint. Auch die Hauptfiguren Jesus, Judas und Maria
Magdalena sind, trotz ihrer symbolhaften Gewandung, auch in ihrer ausseren Er-
scheinung als Zeitgenossen gezeichnet. Im Unterschied zu Herodes ist der Akzent
hier aber auf die innere Ebene, die gut dramatisierte und gespielte, modernem
psychologischem Empfinden stark entgegenkommende, seelische Konfliktsituation
verlegt.

Judas als« Antistary

In besonderer Weise ist das bei Judas in seiner Beziehung zu Jesus der Fall. Er wird
von einem Schwarzen, Carl Anderson, grossartig gespielt und warnt, gleich zu
Beginn, draussen in der Wuste auf einem Hugel sitzend, Jesus davor, Opfer seines
Ehrgeizes zu werden. In der Folge Gbernimmt er die Funktion eines « Antistars», der
als solcher neben Jesus zur Hauptfigur der Passionsgeschichte wird. Jesus selbst
wird von einem jungen, nicht unsympathischen Texaner (Ted Neeley) gespielt. Er ist
ein Mann mit Eigenschaften, denn er lacht, ztrnt, weint und kann sogar fur Zartlich-
keiten von Seiten der — allerdings bekehrten — Maria Magdalena empfanglich sein.
Bedauerlich ist nur, dass dieses, von Klischees weitgehend befreite, Jesusbild nicht
konsequenter durchgehalten wird, und die «erwarteten» Entgleisungen Richtung
Oberammergau und Hollywood vor allem bei den Kreuzigungssequenzen und der
angedeuteten Auferstehung nicht ausgeblieben sind. Es fallt offensichtlich auch
noch so emanzipierten jungen Zeitgenossen — wie es Andrew Webber, der Kompo-
nist, und Tim Rice, der Textautor, zweifellos sind — schwer, von ihren, durch Erzie-
hung und darstellende Kunst fixierten Jesusvorstellungen loszukommen. Bevor
Norman Jewison die Regie des Filmes ibernommen hat, soll es in dieser Beziehung




noch viel schlimmer gewesen sein. Das gilt ausschliesslich fur den optischen Teil. Er
hinkt bei den genannten Partien deutlich hinter dem Musikalischen her. Offenbar ist
es heute leichter, die Passion Jesu akustisch zu « bewaltigen ».

Als Frau aufgewertet — Maria Magdalena

Maria Magdalena wird im Film, wie vorher auf der Buhne am Broadway, von der erst
zwanzigjahrigen Hawaiianerin Yvonne Elliman gespielt. Ihr Spiel ist von Staralluren
noch wohltuend frei und lasst auf eine innere Beziehung zu ihrer Rolle schliessen,
obwohl sogar die Existenz der biblischen Gestalt, die sie darzustellen hat, fur sie bis
vor drei Jahren eine unbekannte Grosse war. Mehr als die Aufgabe, individuelle
Charaktereigenschaften einer bestimmten Frau zu zeichnen, scheint ihr die Rolle der
Frau schlechthin zugedacht. Als solche begleitet sie ihren Meister und Freund und
ist fur sein leibliches und, so muss man sagen, auch seelisches Wohl besorgt. Andere
Frauengestalten, etwa die Mutter Jesu, treten, entgegen den Berichten der Evange-
lien und der Tradition, uberhaupt nicht auf. Neben Zartlichkeit und Nahe gibt es aber
auch Kommunikationsbarrieren und Distanz. Etwa in Bild 22, wo sie angesichts der
voraussehbaren Katastrophe singt: « Could we start again please ... this was unex-
pected» (Konnen wir nicht nochmals neu beginnen, alles kommt so anders, als es
vorgesehen war...).

Neben diesen Einzelfiguren verleihen, in Abwechslung dazu, choreographisch gut
gestaltete Massenszenen dem Film Rhythmus und Leben. Zwei davon sind durch
ihre Kontrastwirkung, besonders in Erinnerung geblieben: Bild 7 und 8, wo Jesus
auf dem Hohepunkt seiner Popularitatskurve steht und die Menge ekstatisch
Hosanna, Heysanna, Sanna Hey und Sanna Ho schreit, und Bild 11, wo ervon einer
Gruppe Aussatziger, stellvertretend fur alle Kranken und Leidenden dieser Welt,
umworben wird. Hier konnen hintergrundigere Dimensionen dieses « Menschen-
sohnes» ahnbarwerden.

Neuentdeckter Jesus flr eine sakularisierte Welt

Ist damit gesagt, «Jesus Christ Superstar» sei ein religioser Film? Antworten auf
diese Frage werden je nach Erwartungshaltung und geistiger Herkunft des « Zielpu-
blikums» unterschiedlich und vielfach gegensatziich sein. Was erste kirchliche
Reaktionen katholischerseits betrifft, so stand im « Osservatore Romano», dem offi-
ziellen Organ des Vatikans zu lesen: «Jewisons Film ist eines der respektabelsten
und ernsthaftesten Produkte der Jesus-Revolution ... Man kann das Werk nicht als
religios bezeichnen, aber es ist reich an geistigen und ethischen Werten, die hier in
einem tiefen und modernen Stil formuliert erscheinen.» Andere Urteile lauten, das
alles konne nur als reine Unterhaltung gewertet oder als unreine Beleidigung abge-
lehntwerden.

Festzuhalten ist etwa folgendes: Der Film ist weder von der Intention seiner Macher
noch ganz allgemein von seiner Eigenschaft als Massenmedium in einer sakulari-
sierten Gesellschaft her zur Evangelisation der Welt bestimmt. Zwar ist anzunehmen,
dass er von Millionen Menschen dieser sakularisierten Welt gesehen wird. Fur viele
unter ihnen ist es vielleicht eine der wenigen Moglichkeiten, mit Jesus und seinem
Schicksal konfrontiert zu werden. Andere aus dieser Gesellschaft sind mit diesem
Jesus und seiner Lehre gross geworden. Viele haben auf ihn die Hoffnung des
Lebens gesetzt. Von ihnen werden wohl manche schockiert oder enttauscht. Vor
allem, wenn sie /hren Heiland suchen und einen ganz « normalen», unmetaphysi-
schen Jesus finden. « Wir haben uns entschlossen, die Figur des Jesus Christus als
Menschen zu behandeln», haben die Autoren des Films gesagt. Das ist das Jesus-
bild des Films und vielleicht ihr eigenes Jesusbild. Soll man eigens darauf hinwei-
sen, dass es im Laufe der Zeit auch innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft viele und
verschiedene Jesusbilder gab? Zum Beispiel dirfte es schwer sein, dasjenige der
byzantinischen Kaiser mit demjenigen der bekehrten Germanenstamme zur Dek-

6



	Jesus im Kino

