
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 16

Artikel: Kirchen im audiovisuellen Lernprozess

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fragen an Kirche und Theologie

Die Praxis geht also in vielen Dingen hier der Theorie voraus. Jedoch ist es nötig, dass
sich die Kirche und die Theologie einmal fragen, nach weichem Verkündigungsprinzip
die kirchliche Verkündigung im Kommunikationsfeld der Massengesellschaft verlangt.
Denn durch die neuen Medien, Radio und Fernsehen, wird eine völlig neue Feldsituation

disparater Gruppen geschaffen. Lassen Sie mich einige Thesen zu dieser Problematik

zusammenstellen:
Die Medien sind die Agora (Markt- und Umschlagplatz) der neuen Weltgesellschaft, in
der die Kirche bescheiden und unter anderen Konkurrenten den Auftrag der Verkündigung

zu erfüllen hat. Der Auftrag der Kirche ist hier nur in entschlossener Flinwendung
zur Kommunikations- und Informationstechnik der Welt zu erfüllen.
Die Verkündigung muss sich der Informationsgestalt der Welt (TV, Radio usw.) bedienen.

Es muss eine «Umsetzungstechnik», eine Übersetzungsart, unter Umständen eine
audiovisuelle Ausdruckshermeneutik entwickelt werden, die den « Richtungsstoss» des
Evangeliums nicht aufgibt, der im Zeugnis lag.
In unserer Verkündigung (Bild und Wort) muss die Gottesherrschaft (Liebe Gottes) zur
Sprache, zum Ausdruck, «zum Bild» kommen. Unsere audiovisuellen Ausdrucksformen
müssen wie «Wirkungsquanten» hier in diesen Weltbezügen einen Stoss auf die
Gottesherrschaft hin auslösen. Wie sieht das praktisch aus:

- Durch (Berichte, Bilder, Film) Aufdecken und Sichtbarmachen von individual- und
sozialethischen Zusammenhängen soll Wahrheit gestiftet werden.

- Durch prospektive Modelle soll humanes Zusammenleben in einer über Rassen und
Klassen hinausgreifenden Gesellschaft dargestellt werden.

- Verstehen im konkreten Leben muss erlebbar und nachvollziehbar (Identifikation)
dargestellt werden.
Für diese Art von Kirche im Raum - auf den «elektronischen Kanzeln» - gibt es keine
unfehlbare, nicht mehr diskutierbare Dogmatik. Hier kann es nur Entwürfe, Gegenentwürfe,

gemeinsames Suchen, Verwerfen, Wiedersuchen usw. geben: ein Fragen nach
einem gemeinsamen Lebenssinn und Lebensziel; und diese Fragen werden von allen
Seiten her gestellt, wieder aufgenommen und weitergegeben.
Wir brauchen zudem Leute, die besonders in Krisensituationen das Klima einer Zeit und
eines Kulturraumes spüren und Hilfe zur Lösung von persönlichen und gesellschaftlichen

Fragen zu vermitteln wissen. Seelsorge bekommt hier neue, weltweite Dimensionen.

Dölf Rindiisbacher
(Vgl. «Communicatio Socialis» Nr.1/1971, Giselbert Deussen.)

Kirchen im audiovisuellen Lernprozess
Referat von Ambros Eichenberger, gehalten am Ökumenischen Kongress für audiovisuelle

Bildungsmittel in Wien

Die Tatsache, dass ein wachsendes Bedürfnis besteht, Bild- und Bildungsmedien als
Informationsträger oder Diskussionsauslöser vor allem in der christlichen Erziehungsund

Verkündigungsarbeit - in Gemeinde und Schule, ja auch im Gottesdienst -
einzusetzen, ist unbestreitbar und musS zur Kenntnis genommen werden. Es wird heute in
diesem Zusammenhang bereits von pastoraler Notwendigkeit gesprochen, wodurch
nicht nur die Medien, sondern auch diejenigen, die sie gebrauchen, allmählich das
Image verlieren, reine Unterhaltungsmittel zu sein.
Als Beweis für diesen Gesinnungswandel ist u'.a. auch das Echo zu werten, das dieser
ökumenische Kongress gefunden hat, obwohl er gleichsam ohne Tradition und ohne
etablierte Form existiert und trotzdem ein zahlreiches interessiertes Publikum aus vielen
Ländern der Welt hier in Wien zusammenführt. Sollte die Interpretation dieses Echos
weiter vorangetrieben werden, so müsste man, ohne boshaft zu sein, unweigerlich auf

5



den Gedanken kommen, dass in der Branche ein ausgesprochener Nachholbedarf
besteht. Das wiederum lässt vermuten, dass das Wort in seiner mündlichen und in seiner
schriftlichen Form auf Kosten des Bildes und anderer Formen der nicht verbalen
Kommunikation mindestens in den letzten Jahrzehnten verabsolutiert, ja als einziges
Verkündigungsmittel geradezu monopolisiert worden ist.

Kirche muss sich den Kommunikationsformen einer neuen Gesellschaft anpassen

Es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn ausgewiesene Fachleute von einem «riesigen
Nachholbedarf der Kirchen an audiovisuellen Mitteln» sprechen und wenn Religionslehrer

heute ungehalten mit der Bitte an die kirchlichen Film-, Bild- und Fernsehstellen
gelangen: «Gebt uns Medien, weil wir sonst mit unserem Latein zu Ende sind.»
So wichtig es ist, diese Hilferufe, die meistens von der Basis her erfolgen, zu vernehmen

und nicht etwa zu verdrängen, so frustrierend wäre es anderseits, Einsatz, Didaktik
und Produktion der audiovisuellen Medien rein pragmatisch und punktuell von den
Schwierigkeiten in der heutigen Pastoral her zu motivieren. Man wird zwar kaum
fehlgehen in der Annahme, dass die Reduktion des kirchlichen Redens auf die Kanzelpredigt,

wie sie praktisch in der Neuzeit ein Faktum geworden ist, zu einem guten Teil für
den Wirkungsschwund in der Verkündigung mitverantwortlich ist, aber das heisst doch
nicht, dass jetzt in ähnlicher Weise, nur gleichsam am anderen Ende, ein neues Monopol

errichtet werden muss, das überdies den angedeuteten Wirkungsschwund kaum zu
stoppen vermag.
Wer die Medien nicht bloss als verlängerten Arm der Kanzel betrachtet, auch nicht,
wenn sie, wié das hier geschieht, vorwiegend vom Standpunkt der Verkündigung aus
gesehen werden, wird gut beraten sein, sie in Zusammenhang mit der durch sie
geschaffenen Umwélt und Öffentlichkeit, zu bringen. Die Stichworte heissen nicht nur
neue Medien, neue Kommunikationsformen, sondern auch neue Wahrnehmungsmöglichkeiten

und neues audiovisuelles Lernen, und die Frage vom Verkündigungsanliegen
her muss so formuliert werden: Wie kann auf diese Menschen einer neuen audiovisuellen

Zivilisation, die nicht nur Leser und Hörer, sondern zugleich Seher sein wollen,
Rücksicht bzw. Einfluss genommen werden? Mit anderen Worten: Die christliche
Verkündigung wird sich, wenn sie wirksam, kommunikativ und öffentlich sein will, und
das trifft nach ihrem Selbstverständnis zu, den Spielregeln und den Kommunikationsformen

dieser neuen Öffentlichkeit und Gesellschaft anzupassen haben. Dass einiges
davon abhängt, ob diese hermeneutische Operation gelingt oder nicht, liegt auf der
Hand. Unter anderem dürfte die Vermittlung des christlichen Glaubens an kommende
Generationen damit zusammenhangen.

Gebrauch audiovisueller Mittel noch im Anfangsstadium

Die Frage, die sich jetzt weiter stellt, heisst: Sind sich die Kirchen dieser Situation in
genügendem Masse bewusst und haben sie daraus in der kirchlichen Praxis, in der
pastoraltheologischen Ausbildung, in der Katechese, im Gottesdienst, im kirchlichen
Alltag bis in die Realitäten einer Unterrichtsstunde hinein, die Konsequenzen gezogen?
Was den ersten Punkt, das Medienbewusstsein anbelangt, so darf hier wohl mit
Genugtuung verzeichnet werden, dass diesbezüglich in den letzten Jahren ein beachtlicher

Fortschritt erzielt worden ist. Man denke etwa an Sätze aus Dokumenten des
Weltkirchenrates oder aus der Pastoralinstruktion Communio et Progressio. Dort heisst
es zum Beispiel: «Die modernen Kommunikationstechniken öffnen den Menschen
neue Wege zur Begegnung mit dem Evangelium» (128) oder «Will man die übliche
Verkündigung und christliche Unterweisung interessant und wirksam gestalten, wird
man sich, soweit es möglich ist, der Kommunikationsmittel bedienen und sich in Sprache

und Darstellungsweise der modernen gesellschaftlichen Kommunikation anpassen».

Damit ist zweifelsohne viel gesagt, aber, und das muss hinzugefügt werden,
noch nicht viel getan! Dass das Bekenntnis zu solchen grundsätzlichen Überlegungen

6



noch lange nicht bedeutet, dass sich die kirchliche Kommunikationspraxis danach
orientiert, ist doch wohl klar.
Um diese Praxis näher kennenzulernen und beurteilen zu können, wäre eine Skizze
über den audiovisuellen Stand der einzelnen hier vertretenen Länder wünschenswert
und aufschlussreich. Es ist ja durchaus ein Anliegen dieses Kongresses, dass dieser
Informationsaustausch gefördert wird. Was meine Heimat, die kleine Schweiz, betrifft, so
kann ich gleich beifügen, dass eine Umfrage unter kompetenten Leuten in dieser
Sache zum Ergebnis führte, «dass der Gebrauch der audiovisuellen Mittel in der
kirchlichen Verkündigung weit hinter der Bedeutung zurücksteht, die ihnen in der heutigen
Gesellschaft zukommt» und «dass Wort und Schrift die dominierenden Medien kirchlicher

Verkündigung geblieben sind».
Es ist nicht zu hoffen, aber zu befürchten, dass ähnliche Diagnosen andernorts zu keinen

grundsätzlich verschiedenen Resultaten führen würden. In diesem Eindruck jedenfalls

wird man bestärkt, wenn zur Kenntnis genommen wird, was das Mitglied einer
kirchlichen Jury dieses Jahr in einem Artikel über die westdeutschen Kurzfilmtage in
Oberhausen bezüglich der Kurzfilmproduktion bemerkt: «In immer stärkerem Masse
wird der Kurzfilm als eine Möglichkeit zur Beeinflussung der Massen erkannt und als
Mittel zur Veränderung der Gesellschaft eingesetzt. Militante Marxisten und Sozialisten
benutzen ihn als Werkzeug zur Durchsetzung ihrer Ideologie. Nur die Christen scheinen

das nicht zu begreifen; das Christentum ist im Kurzfilm einfach nicht existent.»
Solche Lagebeurteilungen mögen recht schmerzlich berühren. Das ist kein Grund, dass
man sie verschweigt. Schon gar nicht an einer Veranstaltung, die kein Festival sein
will, sondern eine Arbeitstagung, die darauf drängt, dass eine nüchterne und kritische
Bestandesaufnahme erfolgt, aus der nationale wie internationale Organisationen und
nicht zuletzt auch die Kirchenleitungen die entsprechenden Folgerungen ziehen.

Mehr Motivation, mehr Zusammenarbeit, mehr Kreativität

Diese Bemerkungen und Feststellungen, so unbequem sie vielleicht im einzelnen sind,
dürfen in keiner Weise als Einladung zu Resignations- und Ohnmachtsgefühlen
verstanden werden. Im Gegenteil: Sie sollen Herausforderung sein, mehr zu tun. Dieses
Mehr müsste sich mindestens in dreifacher Richtung intensivieren:
1. Es müsste ein Mehr sein an Motivation, auch an jenen Motivierungselementen und
Impulsen, die aus dem Glauben kommen, etwa wenn er uns sagt, dass alle Menschen
zur Einheit berufen sind, woraus folgerichtig ein neues und tieferes Verständnis für die
Funktion und die Möglichkeiten der Instrumente der sozialen Kommunikation abzuleiten

wäre, das auch vom Selbstverständnis der Kirche her innerlich voll bejaht und
gefördert werden kann.
2. Es müsste zweitens ein Mehr sein an internationaler Zusammenarbeit, und zwar im
Sinne der «kleinen Ökumene» unter Christen, die auf diesem Gebiet, so hoffe ich, als
Selbstverständlichkeit angesehen werden darf, wie auch im Sinne der «grossen,
weltweiten Ökumene», die die verschiedenen Zivilisationen und Regionen der Welt auch
oder sogar vorwiegend durch das Medium Bild miteinander in Verbindung bringt. Es

ist ein sehr erfreuliches Zeichen, dass im Bestreben, diesen Kommunikationsprozess zu
fördern und die gegenseitigen Informationen voneinander und übereinander zu vertiefen

und deshalb vielleicht auch kritisch zu beleuchten, dem Anliegen der Dritten Welt
an dieser Tagung so viel Raum und Gewicht gegeben wird.
3. Es müsste schliesslich ein Mehr sein an kreativer, schöpferischer Kraft. So wie etwa
Luther im Bereich des Wortes sprachschöpferisch war, so müssten Christen angesichts
einer neuen Zeit mit neuen Ausdrucksformen im Bereich des Bildes und des Tones und
des Wortes medienschöpferisch, also nicht nur medienkritisch, sich betätigen. Besondere

Erwähnung verdient in diesem Kontext der von INTERFILM und OCIC auf diesen
Kongress hin veranstaltete Wettbewerb, bei dem es darum ging, zu drei verschiedenen
Themen optische, d.h. audiovisuelle Übersetzungsübungen zu machen und zu präsentieren.

Das Experiment ist nicht darum erwähnenswert, weil - von Überraschungen ab-

7



gesehen - überragende Resultate zu erwarten sind (es handelt sich durchwegs um
Amateurproduktionen), sondern weil diese Initiative Premierencharakter hat und neue
Perspektiven öffnet. Bis jetzt haben die beiden veranstaltenden Filmorganisationen
durch eine rege Jurytätigkeit anlässlich der diversen Filmfestivals der Welt fast
ausschliesslich bewertet, was von anderen produziert worden ist. Jetzt wird der Ansporn
gegeben, gleichsam in den eigenen Reihen Talente zu entdecken und zu fördern, die
fähig sind, auch christliche Werte in die Bespräche umzusetzen, um auf diese Weise
diese Werte partnerschaftlich in den Meinungsprozess der Gesellschaft einzubringen.
Es wird zwar noch sehr viel an Bereitschaft, Know-how und nicht zuletzt an materiellen

Mitteln erforderlich sein, bis diese bescheidenen ersten Ansätze verkündigungs-
und gesellschaftsfähig werden.
Aber im Hinblick auf die realen Möglichkeiten, die bestehen, im Hinblick auf den
vorhandenen Willen, mehr zu tun, auf die Medienforderungen, die von den Bildungsorganisationen

her erhoben werden, und auf das wachsende Interesse breiterer Kreise auch
in unseren Kirchen an Fragen der.audiovisuellen Kommunikation darf ohne
Überschwang, aber auch ohne Zögern und guten Gewissens von einem audiovisuellen
Lernprozess der Kirchen gesprochen werden.

FILMKRITIK
Paulina 1880

Frankreich/Deutschland 1972. Regie: Jean-Louis Bertuccelli (Vorspannangabens.
Kurzbesprechung 73/232)

In seinem bestürzenden und magisch wirkenden Roman «Paulina 1880» schafft Pierre-
Jean Jouve ein überaus komplexes, in sich geschlossenes Universum, in dem nach der
Möglichkeit einer selbst bestimmbaren Identität des Menschen sowie nach Wesen und Art
der Sünde gefragt wird. Hier wird der Entwurf zu einem Leben sichtbar, das nicht auf
Erfahrungen aufbauen kann: ein Leben, das im Diesseits keinen Halt findet und in seiner
Isoliertheitzerfallen müsste, wäre nicht die dauernde Präsenz eines Gottes da, der betont
subjektiv und mystisch gefasst wird.
Der Franzose Jean-Louis Bertuccelli versucht nun, das praktisch Unsag- und Unfassbare
des traumhaften und doch überaus kritischen Buches ins Bild umzusetzen: so das Innerste
einer nach Absolutem und Reinem strebenden Seele, deren tiefe Widersprüche und
leidenschaftliche Gefühle sowie einen vertrauenserweckenden Vordergrund, der sich doch
immer wieder als trügerisch erweist. Dazu greift Bertuccelli zu einem feierlichen, lyrischen
und romantischen Stil, nachdem sein Erstlingswerk, «Les Remparts d'Argile», gerade
durch Entäusserung und Nüchternheit bestochen hat.
Ein derartiges Unterfangen zwingt zu Vereinfachungen und Raffungen; einiges musste gar
aufs Rudimentärste reduziert werden. Mehrere genau situierte Episoden wurden so
herausgegriffen und - sieht man vom Prolog ab - zu einer Einheit zusammengefasst, die die
ursprüngliche Kontinuität des Geschehens erlaubt. Paulina erscheint dabei von Anfang an
als Opfer einer engmaschigen, unterdrückenden Gesellschaft, die sich fortwährend mit
dem Durchschnittlichen zu arrangieren versucht, während das Mädchen sich nach völliger
Einheit und Körperlosigkeit sehnt. Zugleich wirkt in ihr eine starke erotische und sinnliche
Kraft. Vielleicht ist es dieser zu verdanken, dass Paulina den Mut findet, gegen ihre Umge-

8


	Kirchen im audiovisuellen Lernprozess

