Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)
Heft: 12
Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILMKRITIK

Aguirre, der Zorn Gottes

Deutschland, 1972. Regie: Werner Herzog (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
73/166)

Im Jahre 1560 sucht Pizarro, der spanische Eroberer von Peru, im Quellgebiet das
Amazonas nach dem Goldland Eldorado. Unwegsames Urwaldufer, Krankheit, Hunger
und Tod dezimieren den langen Expeditionszug und bringen ihn zum Stehen. Zur Er-
kundung schickt Pizarro eine Vorhut den reissenden Fluss hinunter und gibt ihr eine
Woche Frist: Kehrt sie nicht zurlick, gilt sie als verioren. So der Befehl. Anfiihrer der
Gruppe ist Pedro de Ursua, begleitet von seiner schonen Geliebten Inez de Atienza.
Carvajal, der Monch, dessen Tagebuch als Kommentar den Film begleitet, ist mit dabei,
ebenso der ehrgeizige Aguirre mit seiner vierzehnjahrigen Tochter. Nach Verlust eines
Flosses samt Mannschaft beschliesst Ursua die Umkehr. Doch Aguirre hat die Leute
schon aufgewiegelt: Er setzt in einem Scheinprozess Ursua und auch gleich das ganze
Haus Habsburg samt Philipp Il. ab und «kront» den Adeligen Fernando de Guzman
zum Kaiser von Peru, Spanien und Eldorado, welches auf eigene Rechnung gefunden
werden soll. Auf einem einzigen Floss, beladen mit Kanone, Pferd, Sanfte und Mann-
schaft, wird die Fahrt fortgesetzt.

Das Wasser wird ruhig, ringsum nur Wald, Wasser, Stille. Der unbequeme Guzman und
der bei der Machtibernahme verwundete Ursua werden umgebracht, und bei einem
Angriff auf ein Kannibalendorf schreitet Inez de Atienza in Hofkleid und koniglicher
Haltung freiwillig in den Dschungel. Jetzt hat Aguirre keinen Widerstand mehr zu
furchten. Unbewegt, fanatisch, folgt er seinem Weg. Auch als seine Tochter schon den
Giftpfeilen des unsichtbaren Feindes, der gespenstisch am Ufer das Floss verfolgt, zum
Opfer gefallen ist, traumt er weiter seinen Traum einer reinen Dynastie, die er mit ihr
grinden will und die Gber das unentdeckie Geheimnis von Eldorado und die entdeck-
ten Lander herrschen soll; ja seine Sucht treibt ihn noch weiter, dem Meere zu, wo Tri-
nidad zu erobern ist. Er strebt nach Macht um jeden Preis und ware es auch nur die
Macht, lber Strom, Urwald, Angst und Einsamkeit zu gebieten. Ausgeliefert dem
Strom des Wassers und der Zeit, dem Schweigen und der Gefahr des schwirrenden
Todes, ausgeliefert sich selber, verliert er jeden Sinn fur Verhaltnismassigkeit: Mit sich
selber lasst sich keine Dynastie griinden, der Machttraum eines einzelnen stirzt weder
Kaiser noch Konige, verandert nicht die Welt; er bleibt der Traum des Zwerges, ein
Riese zu sein.

«Aguirre, der Zorn Gottes» ist eine Mischung aus Realitat, Irrealitat und Surrealismus.
Gefahrlich scheint alles, was wortlich genommen wird: Wehe, vwenn der Eingeborene
die Bibel ans Ohr halt, um das Wort Gottes wortlich daraus sprechen zu horen und sie
enttauscht wegwirft: er wird niedergemacht. Eldorado ist ein erfundenes Land, von
verzweifelten Indios den spanischen Goldsuchtigen vorgegaukelt. Auch Geschichte
will nicht wortlich genommen sein: Verschiedene historische Ereignisse sind zu einem
Einzigen zusammengezogen — Geschichte ist nur das farbige Bild, worauf sich der ein-
zelne bewegt, Aguirre, der alle Beziehung zur Wirklichkeit verliert. Von Ehrgeiz und
Macht besessen, nimmt er seine lllusion ernst, seine Traume wortlich, bis sich auch die
Wirklichkeit nicht mehr wortlich nehmen lasst, sich verwandelt in lllusion, Fieber und
Traum, bis das Segelschiff mit dem Rettungsboot tatsachlich in den Baumen hangt,
der Giftpfeil nicht mehr schmerzt, ja Tod und Existenz irreal werden und Aguirre
schliesslich allein mit einer Schar Affen auf seinem Floss dem Meere zutreibt.

Nicht nur Aguirre, auch der Zuschauer wird hineingezogen in diesen Kreis von Ge-
schichte, Traum, Tatsache, Marchen und lllusion: Herzog fihrt ihn aus dem histori-
schen Geschehen in Traumbilder von marchenhaftem Zauber: Vollendet schon sind die
Aufnahmen vom Abstieg der langen Kolonne der weissen « Sohne der Gotter» aus den

7



wolkenverhangenen Bergen der Anden hinunter in die Sumpfe der Niederung; die
des Pferdes mit blauem Kopfschutz, das unbeweglich aus der grinen Urwaldwand
des Ufers blickt, die huschenden Schatten der Eingeborenen, kaum wahrnehmbar,
jedoch immer unterbewusst als Gefahr gegenwartig; das Verstummen des Dschungel-
larms, sich als Angst in den Gesichtern der harten Manner spiegelnd. Dazwischen
«schockiert» er mit banalen Dialogen: «Fleisch schwimmt vorbeiy, jubeln die Kanniba-
len eines am Ufer auftauchenden Dorfes. «Lange Pfeile kommen in Mode», bemerkt
lakonisch ein Durchbohrter, und ein abgeschlagener Kopf zahlt fertig bis zehn, bevor er
erstarrt. So kommt kein Pathos und keine Gefiihlsseligkeit auf.
Es ist der Film des Abenteuers einer Gruppe, des Abenteuers eines einzelnen, des
Abenteuers des Lebens, das mit Sucht nach Macht, Flucht in den Traum und Negieren
von Gefahr und Tod nicht bestanden wird. Die schwirrenden Giftpfeile des Feindes
konnen nicht mit Kanonen bekampft werden, «das Blasrohr bleibt dem Colt Gberle-
gen», Auflehnung, Ehrgeiz und Machttraum bleiben in sich selbst unfruchtbar. Uber-
massige, todbringende, Uppige Undurchdringlichkeit der Dschungelwalder und trage
ziehender Strom sind nicht nur Symbol, sie verflechten sich mit dem Schicksal und
werden zum Schicksal der Abenteurer.
«Aguirre, der Zorn Gottes» konnte auch wortwartlich genommen werden und nicht
nur als ein Mensch, der sich aufspielt zum «Zorn Gottes». Zorn Gottes, der uUber die
goldbesessenen Menschen kommt, dem Throne nur «ein Brett und ein Fetzen Samt»
sind, der sogar den Monch heimlicher Goldgier verdachtigt. Zorn Gottes, der die
Menschen in Zerstorung und Tod fuhrt, sie dem Wasser, der Zeit, dem Wald, der Gefahr,
der Angst, dem Hunger, Mord und Verhingnis ausliefert, bis alle umgekommen sind,
bis die Tiere das Floss in Besitz nehmen.
Ein letztes Mal umrundet Thomas Mauch mit seiner Kamera das Floss mit dem einsa-
men Aguirre und lasst ihn dann als kleinen Punkt auf dem riesigen Strom ins Nichts
verschwinden. Nirgends wird der Ablauf der Handlung durch zuviel Musik oder
Kommentar gestort. Jedes Gesicht passt in seine Rolle, dasjenige von Klaus Kinski ist
wie fur Aguirre geschaffen. Ohne Aufdringlichkeit, ohne Moralisieren webt Werner
Herzog Beziige zu Welt und Leben. Die Maglichkeit, im Film «Welt und Menschen
schweigend zu dechiffriereny», hat er ergriffen und zutiefst kinstlerisch genutzt.

Elsbeth Prisi

The Last Picture Show (Die letzte Vorstellung)
USA 1971. Regie: Peter Bogdanovich (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 73/171)

Mit seiner dritten Arbeit — der Komodie «What's up, Doc?» — hat sich Peter Bogdanovich
vor Monaten in unseren Kinos vorgestellt. Inzwischen folgte, zumindest in Zirich, sein
eigentlicher Durchbruchsfilm nach, den er aber vorher, an zweiter Stelle gedreht hatte, und
der seinen Ruf als grosses Nachwuchstalent des amerikanischen Films begriindete. Dass
darausin den USA nicht nurder « beste Film desJahres» 1971, sondern auch ein Kassener-
folg geworden ist, scheint auf den ersten Blick uberraschend. Nicht etwa, dass es ihm ge-
stalterisch an Qualitaten fehlte, im Gegenteil. Die amerikanische Provinz im Jahre 1951
wird stilistisch in diesem Film mit ungewohnlichem Einfihlungsvermogen beschworen.
Aber das Bild, das Bogdanovich von ihr gibt, ist alles andere als attraktiv, istin einer Weise
desperat, dass man eigentlich annehmen machte, diesen kritischen Blick zurlick wirde
nur ein besonders geneigtes Publikum wirdigen.

Handlungsort ist eine Kleinstadt in Texas: Ein paar Gebaude an einer Strassenkreuzung,
eine Tankstelle, ein Restaurant, die Schule, verstreute Wohnhauser in der Umgebung.
Trotz offener Landschaft herrscht dorfliche Enge. Man kennt sich untereinander, beobach-
tet sich, beurteilt sich gegenseitig nach imperativen sozialen Normen. Sexualitatist offener
Gegenstand des Wettbewerbs und der demonstrativen Emanzipation unter den Jungen.
Bei der alteren Generation ist sie unter der Oberflache wirksam als Teil einer unbewaltigten

8



Lebensproblematik. Unbewaltigt scheint vorab die Erfahrung, dass jene Vitalitat, die das
Leben in der Weite des amerikanischen Westens einst getragen hatte, nicht mehr verfiig-
bar ist. Sam, der Restaurant-Besitzer, verkorpert die Erinnerung daran. Er stirbt noch vor
Ende des Films. Zurick bleiben degenerierte Rituale, in denen sich Lebenskraft noch
glaubt beweisen zu konnen: Sex, Sport, Militar.
«The Last Picture Show »: Das kleine Kino des Orts wird geschlossen. Zum unwiderruflich
letztenmal reiten markige Mannergestalten tGber die Leinwand. Auch dies ist ein Bild des
Abschieds von einem Uberholten Selbstverstandnis. Bogdanovich sammelt ohne viel Auf-
wand an dramatischer Verknotung und Sentimentalitat solche Hinweise zur Situation der
amerikanischen Gesellschaft vor zwanzig Jahren. Es sind Erinnerungen, sichtlich mit
Sorgfalt fir die Leinwand aufbereitet, in einem Stil, der mit vielfachen Reminiszenzen auch
das Kino jener Epoche evoziert. Ein personlicher Anteil Bogdanovichs steckt darin, und
seine Wertschatzung fur die positiven Aspekte der Hollywood-Filmtradition kommt — wie
jaauchin «What's up, Doc?» —deutlich zum Ausdruck.
Der Rickblick hat aber auch aktuelle Bedeutung. Wenngleich es im Film nicht ausdrtick -
lich gesagt wird, sind die Erinnerungen Material zur Besinnung iber die Gegenwart. Die
krisenhaften Entwicklungen der letzten Jahre haben ihre Wurzeln weiter zuruck, in nicht
ausgetragenen Konflikten und nicht bewaltigten Umstellungen. Ist der Erfolg des Filmsin
den USA selber ein Anzeichen fur den Willen zur Besinnung auf solche Zusammenhange?
Die Annahme konnte voreilig sein. Denn wohl hat Bogdanovich seinen Film von vielem
freigehalten, was ihn oberflachlich attraktiv machen konnte: Er verzichtet auf Stars, auf
Farben, lasst dem Zuschauer die Chance, aus Distanz zu beobachten. Aber es hat sich —
vielleicht gegen den Willen des Regisseurs — bei der hingebungsvollen Rekonstruktion
der Epoche doch Patina in das Bild eingeschlichen. Ein Zug von Nostalgie geht durch
«The Last Picture Show», der die Kritik etwas vwweicher bettet, als ihr angemessen ware.
Es konnte sehr wohl sein, dass diese Seite es gewesen ist, die dem Film zu seinem — auch
sonochbemerkenswerten—Erfolgverholfenhat. (Vgl.dazudie KritikinZOOM Nr. 22/1972)
Edgar Wettstein

9



Traitement de choc

Frankreich 1972. Regie: Alain Jessua (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
73/177)

Eine Frau der oberen Gesellschaftsschicht, nicht mehr jung, um die 40, Managerin
einer grossen Fabrik, fiihlt, dass es mit ihr abwértsgeht: Das Unternehmen macht ihr
Schwierigkeiten, weil es jliingere Krafte erfordert, und ihr Ausseres wird alt und faltig.
Um diese unvermeidbare Entwicklung aufzuhalten, um wieder wie 30 aussehen zu
konnen, fahrt sie in den sonnigen Siiden Frankreichs, um in einem feudalen Luxus-
Institut eine Verjlingungskur zu machen. Dieses versnobte, mit allen Raffinessen
moderner Wissenschaft und Technik ausgestattete Institut fiir Thalassotherapie (Heil-
behandlung in Zusammenhang mit dem Meer) wird von einem jungen, schénen Wun-
derdoktor (Alain Delon) geleitet, der es mit unwiderstehlichem Charme versteht, nicht
nur die Grossen der High Society um sich zu versammeln, sondern auch die weib-
lichen Vertreter dieser Schicht in sein Bett zu dirigieren. Alles gehort zur Kur und ver-
jungt. Vom gemeinsamen Nacktbaden bis zum Beischlaf. Geheimnisumwittert sind
nur die Spritzenkuren, die die Patienten geradezu suchtig machen.

Gedanken daruber aber macht sich nur die Frau (Annie Girardot), die als Neue den
Kreis der Eingeweihten betritt. Als ein Freund von ihr sie eines Tages beschwbért, wie-
der zu verschwinden und tags darauf Selbstmord begeht, wird sie nachdenklich. Doch
niemand will ihre innere Unruhe teilen, im Gegenteil, man versucht sie zu uberreden,
sich nur auf die Kur zu konzentrieren. Erst als die portugiesischen Gastarbeiter, die als
Bedienstete arbeiten, mit fahlen Gesichtern durch die Gegend torkeln und als betrun-
ken bezeichnet werden, geht sie der Sache auf den Grund. So stellt sie fest, dass De-
lon Dutzende von toten Schafen heimlich aus einem Labor wegschaffen lasst und die
Gastarbeiter — illegal eingeschleust — ebenfalls nach und nach spurlos verschwinden
und durch neue ersetzt werden. Als sie daraufhin den Versuch macht, ihre unheim-
lichen Vermutungen einem Kurgast anzuvertrauen, merkt sie, dass sie hier keinen
Freund haben wird; alle scheinen eingeweiht. Doch eines Nachts ist sie Zeuge eines
schrecklichen Vorgangs, der ihre Vermutungen bestatigt: Der Wunderdoktor zapft
einem Gastarbeiter Blut ab, verwendet es fur seine Droge und lasst die Leiche beiseite
schaffen. Jetzt denkt sie nur noch an Flucht; doch das moderne Schloss Dracula kann
sie nicht mehr entlassen. Selbst im nahegelegenen Dorf werden die transsylvanischen
Gepflogenheiten akzeptiert. Sie wird zum gehetzten Wild. In ihrer nackten Angst
bringt sie den Wunderdoktor um und stellt sich der Polizei. Doch die nimmt sie sofort
in Haft, denn der Polizeiinspektor selbst lasst sich einmal im Jahr verjangen.

Alain Jessua, einer der eigenwilligsten Cineasten Frankreichs (« Jeu de Massacre ») hat
hier eine fabelhafte Idee realisiert: Das Vampir-Genre, an sich immer versteckt gesell-
schaftskritisch, wird seiner Kostime und Schminke entledigt, ohne dass die Gesetze
und Rituale dieser Trivialgattung verandert werden. So wurde der Film, ohne die ge-
ringste, bewusste Manipulation, zur brisanten politischen Parabel mit Anspielungen
und handfester Kritik: Die Elite, eine verschworene Gemeinschaft, die sich fir Geld ein
neues Leben kauft, die Gastarbeiter, die bis aufs Blut ausgenutzt werden, und gewisse
Arzte, die aus der Angst der Menschen vor dem Alterwerden Kapital schlagen. Das
Gruselkabinett, das keineswegs phantastisch ist, sondern Wirklichkeit sein kann (wenn
nicht schon ist), setzt sich aus den burgerlichen Kapitalisten grossen Stils zusammen,
den Verdienern und Faiseuren. Mit Hilfe der Technik machen sie sich an die Aus-
schlachtung der Welt und des Lebens. Und Jessua beschonigt da nichts, so schon sein
Film auch sein mag. Indem er aber nicht in die Vergangenheit ausweicht, den Terror
also nicht exotisiert, wird die Gesellschaft sichtbar entblosst. Da sind einmal die gigan-
tischen Konzernzusammenballungen, die Korruption und Vetternwirtschaft (die Jet-
Setler aus Wirtschaft, Politik und Kunst schaukeln sich gegenseitig in die Hohe), der
Sog der Werbung und der Konsumterror (die schonen Bilder, das besondere Essen, die
schnellen Wagen usw.) und die politischen Machenschaften. Sein Film leitet den

10



Schauder nicht ab in unterirdische Gange, Kerkerfluchten und Ruinen, sondern lasst
ihn direkt vor unserer Gesellschaft entstehen.
Der Arzt, eine Mischung aus Dracula und Melmoth, ist der typische Vertreter des kor-
rumpierten Bildungsburgers, der zwar durchaus Mitgefuhl hat mit den Opfern und auch
der Frau, aber gewiss nicht zur Hilfe bereit ist. Seine Haltung entspricht weniger der
des Voyeurs als der des Pleitegeiers; er mochte absahnen. Als Opfer figuriert, was
immer schon Opfer war, der hilflose Arme.
Gleichzeitig erscheint die Unterdrickung als erotisch-sexuelles Existential. Der Aggres-
sionsakt der Ausbeutung, der ihm, dem Arzt, auch angetan wird (in einem Gesprach
mit der Frau wird es erwahnt), erscheint als Lustbedurfnis (Delon ist mit ihr im Flug-
zeug und versetzt die Kurgaste mit Sturzflugen in Schrecken), das er aggressiv entla-
den kann. Den Horror vor dem, was man mit ihm selbst anstellt, darf er geniessen als
Horror, den er anderen antut. Seine Rettung bedeutet die Vernichtung anderer. Der
Arzt denunziert, genau wie sein literarischer Vorganger Dracula, Rationalitat. Denn
Wissen kann nur dahin fuhren, dass man die Unabanderlichkeit des Elends und der
Ausbeutung erkennt — und damit die eigene Nichtigkeit. Deshalb kampfen sie darum,
die Spielregeln anzuerkennen. Es gibt kein Happy-End, keinen Ausbruch aus dem Teu-
felskreis. Das Bose siegt, aber es ist langst zum schonen und durchaus ertraglichen
« Design» geworden. Der Pakt mit dem Teufel heisst hier soviel wie der Pakt mit den
realen Zustanden. Ganz im Sinne von Sartre, der sagt, dass die Holle nicht irgendwo
«oben» oder «unteny ist, sondern in uns selbst und in unserem Nachsten, zeigt Jessua
das Bose keineswegs personifiziert im Arzt, sondern als gesellschaftlichen Zustand, der
akzeptiert werden muss, will man nicht zum Opfer werden. Nirgends moralisiert Jes-
sua, er beschrankt sich. lediglich darauf, die Mechanismen des Bosen zu zeigen. Die
Wertung Uberlasst er ganz dem Zuschauer. Sein Horror-Film beginnt denn auch sehr
sanft, im Stile gewisser kunstgewerblicher Liebesfiime, um dem Zuschauer zunachst
seine Sehgewohnheiten zu belassen. Schritt fur Schritt wird die Fassade aufgebrochen
und der Horror dahinter sichtbar gemacht.
«Traitement de chocy ist meiner Meinung ein hochpolitischer Film, weil er einen ge-
sellschaftlichen Prozess mit Hilfe des Trivial-Genres und gewisser Horror-Elemente
sichtbar macht, ohne in wilde und modische Montage-Zauberei zu verfallen. Hier steigt
der Zuschauer ein, weil ihm die stilisierten Rituale der Vampir-Filme langst bekannt
sind. Jessuas Film ist meines Wissens der einzige, der sich das Horror-Genre zunutze
machte, um eine zeitbezogene, gesellschaftskritische Parabel daraus zu schaffen.
Wolfram Knorr

Bello onesto Emigrato Australia sposerebbe compaesana illibata
(Ein leichtes Madchen in Australien)

Italien 1971. Regie: Luigi Zampa (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 73/151)

Probleme italienischer Auswanderer in Australien vermogen vielleicht nicht ein allzu
grosses Interesse zu erwecken, doch sollte diese Thematik gerade bei uns nicht nur die
Aufmerksamkeit eines italienischen Publikums finden. Luigi Zampa schildert die Ge-
schichte eines einfachen italienischen Arbeiters, der sich in Australien nach jahrelanger,
harter Arbeit eine kleine Existenz geschaffen hat und dessen sehnlichster Wunsch es
ist, zu heiraten. Natirlich muss es eine Italienerin sein, doch die sind in jener Gegend
sehr rar. Anhand einer glanzenden, echt komischen Sequenz in einem Tanzsaal de-
monstriert Zampa auf unvergleichliche Art das Problem des Manneriberschusses.
Schliesslich bleibt nur noch der Korrespondenzweg, auf welchem sich Amadeo denn
auch in ltalien eine Braut verschafft. Ein risikoreiches Unterfangen allerdings, wenn
man bedenkt, dass sich die Ehepartner in Australien dann zum erstenmal sehen wer-
den!

1



Amadeo hat ein Heiratversprechen von einer temperamentvollen und schonen Romerin
erhalten, die Italien verlassen mochte, um von ihrem Zuhalter und ihrem Dirnenberuf
loszukommen. Aber auch Amadeos Anlockung ist nicht ganz frei von List. Da er nicht
gerade einem Schonheitsideal entspricht, hat er seinem Brief das Bild eines Freundes
beigelegt, der um einiges besser aussieht. Man begreift daher Amadeo — glanzend dar-
gestellt von Alberto Sordi —, dass er bei der Ankunft seiner Braut, der attraktiven Clau-
dia Cardinale, nicht mehr den Mut hat, sich als Brautigam auszugeben.

Diesen ersten Teil des Films versteht Zampa hervorragend zu gestalten. Mit leichter
Hand akzentuiert er das komische Geschehen, ohne jedoch den Boden einer genau
beobachteten sozialen Wirklichkeit zu verlassen. Die Funktion der Komaddie, Mensch-
liches zu offenbaren, ist hier wahrgenommen. Leider flacht die Handlung nach diesem
geglickten Beginn ab. Auf einer mehrtagigen Autofahrt durch die reizvolle australische
Landschaft kommt sich das ungleiche Paar wohl naher, doch steht wahrend dieser
ganzen Reise das filmische Einfangen australischer Naturschonheiten im Vordergrund,
so dass man sich bald einmal in einem Kulturfilm wahnt. Der Handlungsablauf wird
zusehends wirrer, und erst nach dieser Fahrt wird das Geschehen wieder gradliniger.
Das Zusammentreifen mit dem vermeintlichen Brautigam bietet Stoff zu weiteren
komischen Verwirrungen, bis sich schliesslich doch noch alles in Minne auflost.

Die Bewaltigung eines durch aus bedenkenswerten Problems mit Mitteln der Komaédie
ist dort gegluckt, wo die Komodie nicht Selbstzweck wird. Zampa hat eine schwierige
Aufgabe nicht in allen Teilen befriedigend geldst. Die gelungenen Szenen des Films
jedoch sind kleine Leckerbissen, um derentwillen sich Besuch und Auseinandersetzung
lohnen. Kurt Horlacher

FORUM

Grossstadt-Neurosen — gesehen von Fellini

Zu seinem neuen Film « Amarcordy

Was kann ein Mensch tun, der eines Tages aufwacht mit der Feststellung, dass er
seine Umwelt nicht mehr als die frihere erkennt, Gattin und Kinder als Fremde empfin-
det und jeglichen inneren Halt verloren hat? Federico Fellini, der diesen Zustand der
volligen sinnlichen Abstumpfung als Ausgangssituation seines neuen Films Amar-
cord gewahlt hat, schickt seinen Helden, einen Mann mittleren Alters, auf eine
imaginare Reise in die Kindheit zurtick, auf die Suche nach einem Zustand der Reinheit
und ursprunglichen Spontaneitat, die nach und nach wieder zuriickzuerlangen ist
durch eine Resensibilisierung der abgetoteten Sinne. Zuerst fuhlt sich der Mann im
Reich seiner Erinnerungen geborgen wie in einer Arche, einem sicheren Pol innerhalb
des unheilvollen Chaos, das die Welt bedroht. Doch bald erweisen sich die Erinnerun-
gen als unertraglich. Der Versuch, der standigen Bombardierung der fiinf Sinne durch
die ununterbrochenen Reize der Grossstadt durch eine Flucht in die Vergangenheit zu
entrinnen, erweist sich als Fehlspekulation: Die chaotische Bilderfille der Erinnerungen
vergrossert die Verwirrung des Mannes bloss. Fur ihn gibt es kein Heil: Er muss unter-
gehen in einer Welt, die zum Untergang bestimmt ist. Eine Welt, die in den Augen Fel-
linis den Menschen uberfordert durch das hektische Aufeinanderfolgen von Ereignis-
sen, Nachrichten, Mythen, Moden, |deologien — eine Welt, mit der man auf die Dauer
nicht mehr Schritt halten kann und die den Menschen schliesslich vollig lahmen wird.

Fellini sucht nicht etwa nach einem Ausweg oder nach einer rationalen Losung, son-
dern er taucht seine Hauptfigur in eine Vergangenheit, die praktisch identisch mit sei-
ner eigenen ist. Die Stadt, in der die Kindheit des Helden von Amarcord (auf deutsch:
«lch erinnere michy») spielt, ist zwar laut Drehbuch eine beliebige norditalienische Pro-

12



	Filmkritik

