
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 12

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK
Aguirre, der Zorn Gottes
Deutschland, 1972. Regie: Werner Herzog (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
73/166)

Im Jahre 1560 sucht Pizarro, der spanische Eroberer von Peru, im Quellgebiet das
Amazonas nach dem Goldland Eldorado. Unwegsames Urwaldufer, Krankheit, Hunger
und Tod dezimieren den langen Expeditionszug und bringen ihn zum Stehen. Zur
Erkundung schickt Pizarro eine Vorhut den reissenden Fluss hinunter und gibt ihr eine
Woche Frist: Kehrt sie nicht zurück, gilt sie als verloren. So der Befehl. Anführer der
Gruppe ist Pedro de Ursua, begleitet von seiner schönen Geliebten Inez de Atienza.
Carvajal, der Mönch, dessen Tagebuch als Kommentar den Film begleitet, ist mit dabei,
ebenso der ehrgeizige Aguirre mit seiner vierzehnjährigen Tochter. Nach Verlust eines
Flosses samt Mannschaft beschliesst Ursua die Umkehr. Doch Aguirre hat die Leute
schon aufgewiegelt: Er setzt in einem Scheinprozess Ursua und auch gleich das ganze
Haus Habsburg samt Philipp II. ab und «krönt» den Adeligen Fernando de Guzman
zum Kaiser von Peru, Spanien und Eldorado, welches auf eigene Rechnung gefunden
werden soll. Auf einem einzigen Floss, beladen mit Kanone, Pferd, Sänfte und
Mannschaft, wird die Fahrt fortgesetzt.
Das Wasser wird ruhig, ringsum nur Wald, Wasser, Stille. Der unbequeme Guzman und
der bei der Machtübernahme verwundete Ursua werden umgebracht, und bei einem
Angriff auf ein Kannibalendorf schreitet Inez de Atienza in Hofkleid und königlicher
Haltung freiwillig in den Dschungel. Jetzt hat Aguirre keinen Widerstand mehr zu
fürchten. Unbewegt, fanatisch, folgt er seinem Weg. Auch als seine Tochter schon den
Giftpfeilen des unsichtbaren Feindes, der gespenstisch am Ufer das Floss verfolgt, zum
Opfer gefallen ist, träumt er weiter seinen Traum einer reinen Dynastie, die er mit ihr
gründen will und die über das unentdeckte Geheimnis von Eldorado und die entdeckten

Länder herrschen soll; ja seine Sucht treibt ihn noch weiter, dem Meere zu, wo
Trinidad zu erobern ist. Er strebt nach Macht um jeden Preis und wäre es auch nur die
Macht, über Strom, Urwald, Angst und Einsamkeit zu gebieten. Ausgeliefert dem
Strom des Wassers und der Zeit, dem Schweigen und der Gefahr des schwirrenden
Todes, ausgeliefert sich selber, verliert er jeden Sinn für Verhältnismässigkeit: Mit sich
selber lässt sich keine Dynastie gründen, der Machttraum eines einzelnen stürzt weder
Kaiser noch Könige, verändert nicht die Welt; er bleibt der Traum des Zwerges, ein
Riese zu sein.
«Aguirre, der Zorn Gottes» ist eine Mischung aus Realität, Irrealität und Surrealismus.
Gefährlich scheint alles, was wörtlich genommen wird: Wehe, wenn der Eingeborene
die Bibel ans Ohr hält, um das Wort Gottes wörtlich daraus sprechen zu hören und sie
enttäuscht wegwirft: er wird niedergemacht. Eldorado ist ein erfundenes Land, von
verzweifelten Indios den spanischen Goldsüchtigen vorgegaukelt. Auch Geschichte
will nicht wörtlich genommen sein: Verschiedene historische Ereignisse sind zu einem
Einzigen zusammengezogen - Geschichte ist nur das farbige Bild, worauf sich der
einzelne bewegt, Aguirre, der alle Beziehung zur Wirklichkeit verliert. Von Ehrgeiz und
Macht besessen, nimmt er seine Illusion ernst, seine Träume wörtlich, bis sich auch die
Wirklichkeit nicht mehr wörtlich nehmen lässt, sich verwandelt in Illusion, Fieber und
Traum, bis das Segelschiff mit dem Rettungsboot tatsächlich in den Bäumen hängt,
der Giftpfeil nicht mehr schmerzt, ja Tod und Existenz irreal werden und Aguirre
schliesslich allein mit einer Schar Affen auf seinem Floss dem Meere zutreibt.
Nicht nur Aguirre, auch der Zuschauer wird hineingezogen in diesen Kreis von
Geschichte, Traum, Tatsache, Märchen und Illusion: Herzog führt ihn aus dem historischen

Geschehen in Traumbilder von märchenhaftem Zauber: Vollendet schön sind die
Aufnahmen vom Abstieg der langen Kolonne der weissen «Söhne der Götter» aus den

7



wolkenverhangenen Bergen der Anden hinunter in die Sümpfe der Niederung; die
des Pferdes mit blauem Kopfschutz, das unbeweglich aus der grünen Urwaldwand
des Ufers blickt, die huschenden Schatten der Eingeborenen, kaum wahrnehmbar,
jedoch immer unterbewusst als Gefahr gegenwärtig; das Verstummen des Dschungellärms,

sich als Angst in den Gesichtern der harten Männer spiegelnd. Dazwischen
«schockiert» er mit banalen Dialogen: «Fleisch schwimmt vorbei », jubeln die Kannibalen

eines am Ufer auftauchenden Dorfes. «Lange Pfeile kommen in Mode», bemerkt
lakonisch ein Durchbohrter, und ein abgeschlagener Kopf zählt fertig bis zehn, bevor er
erstarrt. So kommt kein Pathos und keine Gefühlsseligkeit auf.
Es ist der Film des Abenteuers einer Gruppe, des Abenteuers eines einzelnen, des
Abenteuers des Lebens, das mit Sucht nach Macht, Flucht in den Traum und Negieren
von Gefahr und Tod nicht bestanden wird. Die schwirrenden Giftpfeile des Feindes
können nicht mit Kanonen bekämpft werden, «das Blasrohr bleibt dem Colt überlegen»,

Auflehnung, Ehrgeiz und Machttraum bleiben in sich selbst unfruchtbar.
Übermässige, todbringende, üppige Undurchdringlichkeit der Dschungelwälder und träge
ziehender Strom sind nicht nur Symbol, sie verflechten sich mit dem Schicksal und
werden zum Schicksal der Abenteurer.
«Aguirre, der Zorn Gottes» könnte auch wortwörtlich genommen werden und nicht
nur als ein Mensch, der sich aufspielt zum «Zorn Gottes». Zorn Gottes, der über die
goldbesessenen Menschen kommt, dem Throne nur «ein Brett und ein Fetzen Samt»
sind, der sogar den Mönch heimlicher Goldgier verdächtigt. Zorn Gottes, der die
Menschen in Zerstörung und Tod führt, sie dem Wasser, der Zeit, dem Wald, der Gefahr,
der Angst, dem Hunger, Mord und Verhängnis ausliefert, bis alle umgekommen sind,
bis die Tiere das Floss in Besitz nehmen.
Ein letztes Mal umrundet Thomas Mauch mit seiner Kameradas Floss mit dem einsamen

Aguirre und lässt ihn dann als kleinen Punkt auf dem riesigen Strom ins Nichts
verschwinden. Nirgends wird der Ablauf der Handlung durch zuviel Musik oder
Kommentar gestört. Jedes Gesicht passt in seine Rolle, dasjenige von Klaus Kinski ist
wie für Aguirre geschaffen. Ohne Aufdringlichkeit, ohne Moralisieren webt Werner
Herzog Bezüge zu Welt und Leben. Die Möglichkeit, im Film «Welt und Menschen
schweigend zu dechiffrieren», hat er ergriffen und zutiefst künstlerisch genutzt.

Elsbeth Prisi

The Last Picture Show (Die letzte Vorstellung)
USA 1971. Regie: Peter Bogdanovich (Vorspannangabens. Kurzbesprechung 73/171)

Mit seiner dritten Arbeit - der Komödie «What's up, Doc?» — hat sich Peter Bogdanovich
vor Monaten in unseren Kinos vorgestellt. Inzwischen folgte, zumindest in Zürich, sein
eigentlicher Durchbruchsfilm nach, den er aber vorher, an zweiter Stelle gedreht hatte, und
der seinen Ruf als grosses Nachwuchstalent des amerikanischen Films begründete. Dass
daraus in den USA nicht nur der « beste Film des Jahres» 1971, sondern auch ein Kassenerfolg

geworden ist, scheint auf den ersten Blick überraschend. Nicht etwa, dass es ihm
gestalterisch an Qualitäten fehlte, im Gegenteil. Die amerikanische Provinz im Jahre 1951
wird stilistisch in diesem Film mit ungewöhnlichem Einfühlungsvermögen beschworen.
Aber das Bild, das Bogdanovich von ihr gibt, ist alles andere als attraktiv, ist in einer Weise
desperat, dass man eigentlich annehmen möchte, diesen kritischen Blick zurück würde
nur ein besonders geneigtes Publikum würdigen.
Handlungsort ist eine Kleinstadt in Texas: Ein paar Gebäude an einer Strassenkreuzung,
eine Tankstelle, ein Restaurant, die Schule, verstreute Wohnhäuser in der Umgebung.
Trotz offener Landschaft herrscht dörfliche Enge. Man kennt sich untereinander, beobachtet

sich, beurteilt sich gegenseitig nach imperativen sozialen Normen. Sexualität ist offener
Gegenstand des Wettbewerbs und der demonstrativen Emanzipation unter den Jungen.
Bei der älteren Generation ist sie unter der Oberfläche wirksam als Teil einer un bewältigten

8



Lebensproblematik. Unbewältigt scheint vorab die Erfahrung, dass jene Vitalität, die das
Leben in der Weite des amerikanischen Westens einst getragen hatte, nicht mehr verfügbar

ist. Sam, der Restaurant-Besitzer, verkörpert die Erinnerung daran. Er stirbt noch vor
Ende des Films. Zurück bleiben degenerierte Rituale, in denen sich Lebenskraft noch
glaubt beweisen zu können: Sex, Sport, Militär.
«The Last Picture Show»: Das kleine Kino des Orts wird geschlossen. Zum unwiderruflich
letztenmal reiten markige Männergestalten über die Leinwand. Auch dies ist ein Bild des
Abschieds von einem überholten Selbstverständnis. Bogdanovich sammelt ohne viel
Aufwand an dramatischer Verknotung und Sentimentalität solche Hinweise zur Situation der
amerikanischen Gesellschaft vor zwanzig Jahren. Es sind Erinnerungen, sichtlich mit
Sorgfalt für die Leinwand aufbereitet, in einem Stil, der mit vielfachen Reminiszenzen auch
das Kino jener Epoche evoziert. Ein persönlicher Anteil Bogdanovichs steckt darin, und
seine Wertschätzung für die positiven Aspekte der Hollywood-Filmtradition kommt — wie
ja auch in «What's up, Doc?»-deutlich zum Ausdruck.
Der Rückblick hat aber auch aktuelle Bedeutung. Wenngleich es im Film nicht ausdrücklich

gesagt wird, sind die Erinnerungen Material zur Besinnung über die Gegenwart. Die
krisenhaften Entwicklungen der letzten Jahre haben ihre Wurzeln weiterzurücken nicht
ausgetragenen Konflikten und nicht bewältigten Umstellungen. Ist der Erfolg des Films in
den USA selber ein Anzeichen für den Willen zur Besinnung auf solche Zusammenhänge?
Die Annahme könnte voreilig sein. Denn wohl hat Bogdanovich seinen Film von vielem
freigehalten, was ihn oberflächlich attraktiv machen könnte: Er verzichtet auf Stars, auf
Farben, lässt dem Zuschauer die Chance, aus Distanz zu beobachten. Aber es hat sich-
vielleicht gegen den Willen des Regisseurs — bei der hingebungsvollen Rekonstruktion
der Epoche doch Patina in das Bild eingeschlichen. Ein Zug von Nostalgie geht durch
«The Last Picture Show», der die Kritik etwas weicher bettet, als ihr angemessen wäre.
Es könnte sehr wohl sein, dass diese Seite es gewesen ist, die dem Film zu seinem — auch
so noch bemerkenswerten-Erfolg verho Ifen hat. (Vgl. dazu die Kritik in ZOO M Nr. 22/1 972)

Edgar Wettstein

9



Traitement de choc
Frankreich 1972. Regie: Alain Jessua (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
73/177)

Eine Frau der oberen Gesellschaftsschicht, nicht mehr jung, um die 40, Managerin
einer grossen Fabrik, fühlt, dass es mit ihr abwärtsgeht: Das Unternehmen macht ihr
Schwierigkeiten, weil es jüngere Kräfte erfordert, und ihr Äusseres wird alt und faltig.
Um diese unvermeidbare Entwicklung aufzuhalten, um wieder wie 30 aussehen zu
können, fährt sie in den sonnigen Süden Frankreichs, um in einem feudalen Luxus-
Institut eine Verjüngungskur zu machen. Dieses versnobte, mit allen Raffinessen
moderner Wissenschaft und Technik ausgestattete Institut für Thalassothérapie Heil -
behandlung in Zusammenhang mit dem Meer) wird von einem jungen, schönen
Wunderdoktor (Alain Delon) geleitet, der es mit unwiderstehlichem Charme versteht, nicht
nur die Grössen der High Society um sich zu versammeln, sondern auch die
weiblichen Vertreter dieser Schicht in sein Bett zu dirigieren. Alles gehört zur Kur und
verjüngt. Vom gemeinsamen Nacktbaden bis zum Beischlaf. Geheimnisumwittert sind
nur die Spritzenkuren, die die Patienten geradezu süchtig machen.
Gedanken darüber aber macht sich nur die Frau (Annie Girardot), die als Neue den
Kreis der Eingeweihten betritt. Als ein Freund von ihr sie eines Tages beschwört, wieder

zu verschwinden und tags darauf Selbstmord begeht, wird sie nachdenklich. Doch
niemand will ihre innere Unruhe teilen, im Gegenteil, man versucht sie zu überreden,
sich nur auf die Kur zu konzentrieren. Erst als die portugiesischen Gastarbeiter, die als
Bedienstete arbeiten, mit fahlen Gesichtern durch die Gegend torkeln und als betrunken

bezeichnet werden, geht sie der Sache auf den Grund. So stellt sie fest, dass Delon

Dutzende von toten Schafen heimlich aus einem Labor wegschaffen lässt und die
Gastarbeiter - illegal eingeschleust — ebenfalls nach und nach spurlos verschwinden
und durch neue ersetzt werden. Als sie daraufhin den Versuch macht, ihre unheimlichen

Vermutungen einem Kurgast anzuvertrauen, merkt sie, dass sie hier keinen
Freund haben wird; alle scheinen eingeweiht. Doch eines Nachts ist sie Zeuge eines
schrecklichen Vorgangs, der ihre Vermutungen bestätigt: Der Wunderdoktor zapft
einem Gastarbeiter Blut ab, verwendet es für seine Droge und lässt die Leiche beiseite
schaffen. Jetzt denkt sie nur noch an Flucht; doch das moderne Schloss Dracula kann
sie nicht mehr entlassen. Selbst im nahegelegenen Dorf werden die transsylvanischen
Gepflogenheiten akzeptiert. Sie wird zum gehetzten Wild. In ihrer nackten Angst
bringt sie den Wunderdoktor um und stellt sich der Polizei. Doch die nimmt sie sofort
in Haft, denn der Polizeiinspektor selbst lässt sich einmal im Jahr verjüngen.
Alain Jessua, einer der eigenwilligsten Cineasten Frankreichs («Jeu de Massacre») hat
hier eine fabelhafte Idee realisiert: Das Vampir-Genre, an sich immer versteckt
gesellschaftskritisch, wird seiner Kostüme und Schminke entledigt, ohne dass die Gesetze
und Rituale dieser Trivialgattung verändert werden. So wurde der Film, ohne die
geringste, bewusste Manipulation, zur brisanten politischen Parabel mit Anspielungen
und handfester Kritik: Die Elite, eine verschworene Gemeinschaft, die sich für Geld ein
neues Leben kauft, die Gastarbeiter, die bis aufs Blut ausgenutzt werden, und gewisse
Ärzte, die aus der Angst der Menschen vor dem Älterwerden Kapital schlagen. Das
Gruselkabinett, das keineswegs phantastisch ist, sondern Wirklichkeit sein kann (wenn
nicht schon ist), setzt sich aus çlen bürgerlichen Kapitalisten grossen Stils zusammen,
den Verdienern und Faiseuren. Mit Hilfe der Technik machen sie sich an die
Ausschlachtung der Welt und des Lebens. Und Jessua beschönigt da nichts, so schön sein
Film auch sein mag. Indem er aber nicht in die Vergangenheit ausweicht, den Terror
also nicht exotisiert, wird die Gesellschaft sichtbar entblösst. Da sind einmal die
gigantischen Konzernzusammenballungen, die Korruption und Vetternwirtschaft (die Jet-
Setler aus Wirtschaft, Politik und Kunst schaukeln sich gegenseitig in die Flöhe), der
Sog der Werbung und der Konsumterror (die schönen Bilder, das besondere Essen, die
schnellen Wagen usw.) und die politischen Machenschaften. Sein Film leitet den

10



Schauder nicht ab in unterirdische Gänge, Kerkerfluchten und Ruinen, sondern lässt
ihn direkt vor unserer Gesellschaft entstehen.
Der Arzt, eine Mischung aus Dracula und Melmoth, ist der typische Vertreter des
korrumpierten Bildungsbürgers, der zwar durchaus M itgefühl hat mit den Opfern und auch
der Frau, aber gewiss nicht zur Hilfe bereit ist. Seine Haltung entspricht weniger der
des Voyeurs als der des Pleitegeiers; er möchte absahnen. Als Opfer figuriert, was
immer schon Opfer war, der hilflose Arme.
Gleichzeitig erscheint die Unterdrückung als erotisch-sexuelles Existential. Der
Aggressionsakt der Ausbeutung, der ihm, dem Arzt, auch angetan wird (in einem Gespräch
mit der Frau wird es erwähnt), erscheint als Lustbedürfnis (Delon ist mit ihr im Flugzeug

und versetzt die Kurgäste mit Sturzflügen in Schrecken), das er aggressiv entladen

kann. Den Horror vor dem, was man mit ihm selbst anstellt, darf er geniessen als
Horror, den er anderen antut. Seine Rettung bedeutet die Vernichtung anderer. Der
Arzt denunziert, genau wie sein literarischer Vorgänger Dracula, Rationalität. Denn
Wissen kann nur dahin führen, dass man die Unabänderlichkeit des Elends und der
Ausbeutung erkennt — und damit die eigene Nichtigkeit. Deshalb kämpfen sie darum,
die Spielregeln anzuerkennen. Es gibt kein Happy-End, keinen Ausbruch aus dem
Teufelskreis. Das Böse siegt, aber es ist längst zum schönen und durchaus erträglichen
«Design» geworden. Der Pakt mit dem Teufel heisst hier soviel wie der Pakt mit den
realen Zuständen. Ganz im Sinne von Sartre, der sagt, dass die Hölle nicht irgendwo
«oben» oder «unten» ist, sondern in uns selbst und in unserem Nächsten, zeigt Jessua
das Böse keineswegs personifiziert im Arzt, sondern als gesellschaftlichen Zustand, der
akzeptiert werden muss, will man nicht zum Opfer werden. Nirgends moralisiert Jessua,

er beschränkt sich, lediglich darauf, die Mechanismen des Bösen zu zeigen. Die

Wertung überlässt er ganz dem Zuschauer. Sein Horror-Film beginnt denn auch sehr
sanft, im Stile gewisser kunstgewerblicher Liebesfilme, um dem Zuschauer zunächst
seine Sehgewohnheiten zu belassen. Schritt für Schritt wird die Fassade aufgebrochen
und der Horror dahinter sichtbar gemacht.
«Traitement de choc» ist meiner Meinung ein hochpolitischer Film, weil er einen
gesellschaftlichen Prozess mit Hilfe des Trivial-Genres und gewisser Horror-Elemente
sichtbar macht, ohne in wilde und modische Montage-Zauberei zu verfallen. Hier steigt
der Zuschauer ein, weil ihm die stilisierten Rituale der Vampir-Filme längst bekannt
sind. Jessuas Film ist meines Wissens der einzige, der sich das Horror-Genre zunutze
machte, um eine zeitbezogene, gesellschaftskritische Parabel daraus zu schaffen.

Wolfram Knorr

Bello onesto Emigrate» Australia sposerebbe compaesana illibata
(Ein leichtes Mädchen in Australien)

Italien 1971. Regie: Luigi Zampa (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 73/151)

Probleme italienischer Auswanderer in Australien vermögen vielleicht nicht ein allzu

grosses Interesse zu erwecken, doch sollte diese Thematik gerade bei uns nicht nur die
Aufmerksamkeit eines italienischen Publikums finden. Luigi Zampa schildert die
Geschichte eines einfachen italienischen Arbeiters, der sich in Australien nach jahrelanger,
harter Arbeit eine kleine Existenz geschaffen hat und dessen sehnlichster Wunsch es
ist, zu heiraten. Natürlich muss es eine Italienerin sein, doch die sind in jener Gegend
sehr rar. Anhand einer glänzenden, echt komischen Sequenz in einem Tanzsaal
demonstriert Zampa auf unvergleichliche Art das Problem des Männerüberschusses.
Schliesslich bleibt nur noch der Korrespondenzweg, auf welchem sich Amadeo denn
auch in Italien eine Braut verschafft. Ein risikoreiches Unterfangen allerdings, wenn
man bedenkt, dass sich die Ehepartner in Australien dann zum erstenmal sehen werden

11



Amadeo hat ein Heiratversprechen von einer temperamentvollen und schönen Römerin
erhalten, die Italien verlassen möchte, um von ihrem Zuhälter und ihrem Dirnenberuf
loszukommen. Aber auch Amadeos Anlockung ist nicht ganz frei von List. Da er nicht
gerade einem Schönheitsideal entspricht, hat er seinem Brief das Bild eines Freundes
beigelegt, der um einiges besser aussieht. Man begreift daher Amadeo - glänzend
dargestellt von Alberto Sordi -, dass er bei der Ankunft seiner Braut, der attraktiven Claudia

Cardinale, nicht mehr den Mut hat, sich als Bräutigam auszugeben.
Diesen ersten Teil des Films versteht Zampa hervorragend zu gestalten. Mit leichter
Hand akzentuiert er das komische Geschehen, ohne jedoch den Boden einer genau
beobachteten sozialen Wirklichkeit zu verlassen. Die Funktion der Komödie, Menschliches

zu offenbaren, ist hier wahrgenommen. Leider flacht die Handlung nach diesem
geglückten Beginn ab. Auf einer mehrtägigen Autofahrt durch die reizvolle australische
Landschaft kommt sich das ungleiche Paar wohl näher, doch steht während dieser
ganzen Reise das filmische Einfangen australischer Naturschönheiten im Vordergrund,
so dass man sich bald einmal in einem Kulturfilm wähnt. Der Handlungsablauf wird
zusehends wirrer, und erst nach dieser Fahrt wird das Geschehen wieder gradliniger.
Das Zusammentreffen mit dem vermeintlichen Bräutigam bietet Stoff zu weiteren
komischen Verwirrungen, bis sich schliesslich doch noch alles in Minne auflöst.
Die Bewältigung eines durch aus bedenkenswerten Problems mit Mitteln der Komödie
ist dort geglückt, wo die Komödie nicht Selbstzweck wird. Zampa hat eine schwierige
Aufgabe nicht in allen Teilen befriedigend gelöst. Die gelungenen Szenen des Films
jedoch sind kleine Leckerbissen, um derentwillen sich Besuch und Auseinandersetzung
lohnen. Kurt Horlacher

FORUM
Grossstadt-Neurosen — gesehen von Fellini

Zu seinem neuen Film «Amarcord»

Was kann ein Mensch tun, der eines Tages aufwacht mit der Feststellung, dass er
seine Umwelt nicht mehr als die frühere erkennt, Gattin und Kinder als Fremde empfindet

und jeglichen inneren Halt verloren hat? Federico Fellini, der diesen Zustand der
völligen sinnlichen Abstumpfung als Ausgangssituation seines neuen Films Amarcord

gewählt hat, schickt seinen Helden, einen Mann mittleren Alters, auf eine
imaginäre Reise in die Kindheit zurück, auf die Suche nach einem Zustand der Reinheit
und ursprünglichen Spontaneität, die nach und nach wieder zurückzuerlangen ist
durch eine Resensibilisierung der abgetöteten Sinne. Zuerst fühlt sich der Mann im
Reich seiner Erinnerungen geborgen wie in einer Arche, einem sicheren Pol innerhalb
des unheilvollen Chaos, das die Welt bedroht. Doch bald erweisen sich die Erinnerungen

als unerträglich. Der Versuch, der ständigen Bombardierung der fünf Sinne durch
die ununterbrochenen Reize der Grossstadt durch eine Flucht in die Vergangenheit zu
entrinnen, erweist sich als Fehlspekulation: Die chaotische Bilderfülle der Erinnerungen
vergrössert die Verwirrung des Mannes bloss. Für ihn gibt es kein Heil: Er muss untergehen

in einer Welt, die zum Untergang bestimmt ist. Eine Welt, die in den Augen
Fellinis den Menschen überfordert durch das hektische Aufeinanderfolgen von Ereignissen,

Nachrichten, Mythen, Moden, Ideologien — eine Welt, mit der man auf die Dauer
nicht mehr Schritt halten kann und die den Menschen schliesslich völlig lähmen wird.
Fellini sucht nicht etwa nach einem Ausweg oder nach einer rationalen Lösung, sondern

er taucht seine Hauptfigur in eine Vergangenheit, die praktisch identisch mit seiner

eigenen ist. Die Stadt, in der die Kindheit des Helden von Amarcord (auf deutsch:
«Ich erinnere mich») spielt, ist zwar laut Drehbuch eine beliebige norditalienische Pro-

12


	Filmkritik

