Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)
Heft: 6
Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e e S e e o TN T o e e R T = e T s e E R o R L N )
FILMKRITIK

Last Tango in Paris (Der letzte Tango in Paris)

Italien/Frankreich 1972. Regie: Bernardo Bertolucci (Vorspannangaben s. Kurzbespre-
chung 73/83).

Bertoluccis neue Arbeit gehdrtzu den Filmen, die beiihrer Premiere in der Schweiz bereits
einen « Ruf» haben. Es ist nicht nur viel dariiber geschrieben worden zum voraus: vor allem
werden Schlagworte im Kreise herumgereicht, die leicht, allzu leicht Gehér finden. Eine
Erwartungshaltung ist in der breiten Offentlichkeit vorbereitet worden, die einer Art «ge-
hobenen Sexknullers» gilt. Ob unter diesen Umstanden noch eine ernsthafte Auseinan-
dersetzung mit dem Film stattfinden wird, die sich nicht an einem vorgefassten Ge-
schmacks- und Moralurteil orientiert, ist nach den Erfahrungen mit @hnlichen Fallen zu be-
zweifeln.

Bernardo Bertolucci (Jahrgang 1941) galt bisher als prominenter Vertreter des politischen
Kinos in Italien, das sich bei ihm mit besonderer stilistischer und geschmacklicher Verfei-
nerung verband. Geblieben istin « Last Tango in Paris» dieses Besondere, wahrend Politik
nicht mehr — jedenfalls nicht mehr offen —in der Thematik aufscheint. Eine Einschrankung
dieser Feststellung mag immerhin begrundet sein, weil die Beschreibung des Versuchs zu
einem volligen Ruckzug aus der sozialen Umwelt vielleicht von politischen Hintergedan-
ken doch nicht ganz frei ist.

Ohnehin macht es eine der Besonderheiten dieses Films aus, dassin seinem relativ einfach
gebauten Geflige sich mehrere thematische Komponenten gebunden finden. Versuche
des alternden Amerikaners, in einer leerstehenden Pariser Miet wohnung mit einer viel jlin-
geren Zufallsbekannten ein sich auf Betatigung der Sexualitat beschrankendes Verhaltnis
einzurichten, ohne Namen, ohne Vergangenheit, ohne Umwelt, in diesem Versuch scheint
vielerlei zu liegen: die Flucht aus einer unertraglich gewordenen Situation auf eine Insel
des Vergessens; die Absicht, Ballast abzuwerfen und sich frei von Hemmungen und Be-
dingtheiten den inneren Antrieben zu uberlassen; die Hoffnung, alle abgenditzten Illusio-
nen zu ubersteigen und das Leben durch einen Akt totaler Entblossung von den Wurzeln
her doch noch zu be-sinnen; die Uberlassung an die Neigung zur Selbstaufgabe, Selbst-
vernichtung.

Gerade die letztere Tendenz —die nie in Worte gefasstwird, aber im ganzen Film prasent ist
— gibt den Details der Schilderung ihre eigene Farbung. Die Figurdes Madchens beispiels-
weise hat von der ersten Begegnung an etwas Doppeldeutiges in ihrer Aufmachung mit
schwarzem Hut und langem Mantel. Das verwahrloste Appartement, in welchem ausser
einer Matratze praktisch kein Mobiliar vorhanden ist, atmet ebensosehr modrige Enge wie
Geborgenheit. In den Begegnungen selber, die hier stattfinden, gibt es zwar Momente, in
denen etwas von der erhofften Befreiung spurbar wird. Aber die Kopulationen sind vom
ersten Mal an deutlich mit Aggressivitat durchmischt und zeigen eine wachsende Tendenz
zur Destruktion, auch zur Selbstdestruktion. Der Selbstmord der Ehefrau des Amerikaners,
von dem man nachtraglich erfahrt, fugt sich mit dem Schlussakt gleichsam zu einem Rah-
men zusammen: Ein Film zwischen zwei Selbstmorden ist «Last Tango in Paris», insofern
auch der Tod des Mannes Zuge eines solchen aufweist.

Furdas Klima des Films wesentlich ist, dass er zwar in der Gegenwart handelt, aber asso-
ziativ immer wieder auf die Vergangenheit zurtckverweist. Unter den Kulissen spielt die
Jugendstil-Architektur des Miethauses eine auffallige Rolle, ein Carné-Zitat ist eingefugt,
und die Tanzhalle, in der das Tango-Ritual zu makabrer Kalte stilisiert wird, ist geradezu
ein Musterbeispiel fur Bertoluccis wirkungsvollen Umgang mit Elementen historischer
Stile. Zwischen Optischem und Thematischem herrscht dabei Ubereinstimmung. Die De-
kadenz-Problematik, der «amour fou», der Surrealismus tuberhaupt, Freud und, von Berto-
lucci ausdrtcklich angefuhrt, der franzosische Schriftsteller Georges Bataille, sie alle be-

7



zeugen durch ihre Prasenz im Film, dass seine Wurzeln zurtckreichen in die Anfange des
Jahrhunderts. Nebenbei — mit der Figur des mit dem Madchen verlobten Jungfilmers —
nimmt Bertolucci auch eine ironische Abrechnung mit der «nouvelle vaguey» vor, worin
wohl auch ein Stuck Selbstkritik zu erkennen ist.

Der Entwicklungsschritt, zu dem Bertolucci mit dieser neuen Arbeit angesetzt hat, ist nicht
zuletzt ein Schritt in die Subjektivitat. Nach seiner eigenen Aussage hat sich im Laufe der
Dreharbeiten die beabsichtigte Thematik sehr stark der Personlichkeit seiner Hauptdar-
steller angepasst. Die Authentizitat, die man daher dem Film glaubt ablesen zu konnen,
gibt ihm auch einen Zug ins Exhibitionistische. Ob Bertolucci Grund hatte, tuber die Defor-
mation der neuen Cineasten-Generation zu spotten, kann man bezweifeln. Denndie Form,
in der er die Existenznot zur Darstellung bringt, erscheint — auch wenn manihm nicht ein-
fach ein Einschwenken auf den allgemeinen Sex-Trend vorwerfen will — mindestens
milieubedingt, insofern speziell und mit Blick auf ein anvisiertes weiteres Publikum langst
nicht von zwingender Verbindlichkeit. Darin liegt auch die Problematik der « anstossigen »
Seite des Film, dass diese Sprache ihre Adressaten keineswegs so unverfalscht erreichen
durfte, wie sie im Verhaltnis zu ihrem Gegenstand zu bleiben sucht. Im Ubrigen kann ge-
sagt werden, dass « Last Tango in Paris» nicht mehr vorzeigt, als anderswo — vielleicht in
weniger « gehobenem » Kontext — auch schon gezeigt worden ist, und dass die Dinge, von
denen erredet, hochstens durch Konventionen unter Erwachsenen aus dem Gesprach ver-
bannt zu sein pflegen. EdgarWettstein

Héndler der vier Jahreszeiten

BRD 1972. Regie: Rainer Werner Fassbinder (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
73/82)

Vor kurzem noch taten bei uns Kritiker Fassbinder als ein Produkt der Mode ab, das
eher dilettantisch in Ideologie und europaischer Schnellfaulnis herumsuhle; heute
kommt kaum jemand mehr darum herum, zu erkennen, in welchem Masse der deut-
sche Theatermann und Filmregisseur kleinburgerliche Lebensformen transparent zu
machen vermag.

In seinem elften Film innerhalb zweier Jahre nun lotet er unerbittlich jenen Raum aus,
der sich auftut zwischen dem hochgehaltenen birgerlichen Ansehen und Gemeinver-
halten und den tieferliegenden Bedurfnissen des einzelnen nach Selbstverwirklichung
und echter Kommunikation. Wohlanstandigkeit, sozialer Erfolg und ein moglichst ge-
normter Alltag reglementieren Privat- und Berufsleben: Zum Ausbruch aus diesem
hohlen Gefangnis ist der Kleinblirger, dem die Ubersicht und das Verstandnis fur seine
eigene Situation fehlt, zu schwach: Er scheitert am todlich Normativen einer Umwelt,
die im aufgeplusterten Elend moralischer und geistiger Unmindigkeit und Profillosig-
keit lediglich ausserlichen — und letztlich wertlosen — Zielen nachjagt.

Mit stupender Prazision zeigt Fassbinder auf, wie Hans an einer Gesellschaft zerschellt,
die ihm Rollen und Beziehungen aufzwingt, die nicht seinen Bedurfnissen entspre-
chen: Ware er am liebsten Mechaniker geworden, so winkt seine Mutter entschieden
ab — denn in diesem Beruf kriegt man schmutzige Hande. Da ist ihr ein Zeitungsmann,
der sich verkauft, schon viel genehmer. Und als Polizist war Hans allzu menschlich: da
wurde er rausgeschmissen. Als bescheidener Obsthandler halt er sich dann Uber Was-
ser — doch in diesem sozialen Stand lasst sich seine einzige grosse Liebe nicht erfillen.
So bildet er mit einer mediokren Frau, deren Vogelgesicht nur billigen Egoismus und
Kélte spiegelt, die obligate Familie. Und es ist ausgerechnet die Familie, im grossen
Rahmen nun, die den einzelnen einkreist, kanalisiert, blockiert und zuletzt zerstort. Kei-
ner ist da, der Hans helfen konnte: Selbst seine Schwester, die einzige Aussenseiterin
und daher mit einer gewissen Ubersicht versehen, versagt im entscheidenden Augen-
blick. Beim Arzt zahlt nur das Medizinische, bei Freunden und Familie das Unperson -

8



liche, der aussere Schein-Erfolg. Glanzend nun der Einfall Fassbinders, den Suizid von
Hans als Symbol zu fassen: Ausgerechnet am Stammtisch, umgeben von seiner Frau
und seinen besten Freunden, gibt er seinem kranken Herzen den Gnadenstoss: Er leert
ein Glas nach dem andern; und mit jedem stosst er auf eine seiner entscheidenden
Lebensstationen sowie auf seine Kumpanen an, die, passiv und verstandnislos wie eh
und je, den Selbstmord mitansehen und den Toten darauf zu Grabe tragen, als ware es
die grosste Selbstverstandlichkeit auf Erden. Spuren bleiben keine zurick: Der Sinn fur
das Praktische und Praktikable resorbiert jede allfallige Regung.

Fassbinder halt den Mechanismus des Scheiterns mit einem ungemein sicheren Blick
fur das Detail fest. Wenn Hans seine Frau aus ihrem Wohlbefinden verscheucht, zeigt
Fassbinder haargenau auf deren einzig mogliche Verhaltensweise: Zuerst flichtet sie
zur Familie, verkrallt sich im Kollektiv; dann wird der Anwalt gerufen. Hans bedarf, als
Empfindsamer und Hilfloser, der Liebe; doch er stosst nur auf verbaute Gemeinplatze,
und die Unerfullbarkeit seines Bedurfnisses verletzt ihn derart, dass er, verzweifelt, un-
bewehrt, die andern ebenfalls verletzt: Menschsein vereinzelt in dieser Gesellschaft; fur
Hans war diese kahle, kalte Welt mit den Zinkbechern an der Wand und dem wohlge-
ordneten tristen Dekor nicht bewohnbar. Was ihm die andern anzubieten hatten, war
bestenfalls reine Phraseologie, die nicht uber eine Drei-Groschen-Barmherzigkeit hin-
ausgeht und vollige ethische und moralische Impotenz verrat.

Die bewusste Kunstlosigkeit Fassbinders hat nicht das geringste mit Dilettantismus zu
tun: sie ist vielmehr das ihm eigene Mittel, um soziale, psychologische und humane
Situationen und vorgepragte Verhaltensmodelle aufzubrechen. Wie ein Chabrol wertet
er das bourgeoise Melodrama auf: Aber im Gegensatz zum Franzosen verrat sein Blick
Sympathie, echte Komplexitat und beherrschte Trauer. Und schiliesslich sind all diese
mediokren Kleinburger, die Fassbinder durchleuchtet, nichts als hilflose, missgebildete
Opfer, die ihre eigene Lebensunfahigkeit und Leere schon gar nicht mehr aufspuren
konnen. Bruno Jaeggi

9



Oh! Calcutta!
USA 1972. Regie: Jacques Levi (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 73/85)

Eine Revue mit Musik nennt sich die Buhnenfassung von «Oh! Calcutta!» von der
man in einer filmischen Wiedergabe nun auch hierzulande ein paar Szenen zu sehen
bekommt. An der Produktion dieses Musicals hat sich ein namhaftes Autorenkollektiv
beteiligt, dem unter andern der Ex-Beatle John Lennon, der talentierte, fruh verstor-
bene Dramatiker Joe Orton und — als Initiant — Kenneth Tynan, einstiger Film- und
Theaterkritiker und ehemaliger Dramaturg am britischen Nationaltheater, angehoren.
«Oh'! Calcuttaly, Ende der sechziger Jahre, wahrend des Hohepunkts der Sexwelle
konzipiert, richtet sich an ein Grossstadtpublikum, das durch nichts mehr zu schockie-
ren ist und dem man immer mal wieder etwas zeigen muss, was noch nie gezeigt wor-
den ist. Was eignete sich da besser als eine moglichst deftige Parodie auf die diversen
Sexpraktiken der Neuzeit! Man kann so sexuelle Verhaltensweisen, die mancherorts
noch tabu sind, sehr drastisch darstellen, daruber grinsen und schliesslich behaupten,
man habe an einem befreienden Enttabuisierungs-Prozess teilgenommen.

Nun ist der Abbau von Tabus sicherlich wiinschenswert. Nur verfehlt « Oh! Calcutta!»
seine Absicht. Denn das eigentliche Zielpublikum glaubt ja ohnehin, tabufrei zu sein,
und der ahnungslose Zuschauer wird wohl schockiert, aber nicht befreit. Es gibt eben
auch heute noch verschiedene Reaktionen auf die krude Darstellung des Sexuellen.
Zur Befreiung gehort die Aufklarung. Da sich « Oh! Calcutta!» aber vollkommen exhi-
bitionistisch gibt, kann es gar nicht aufklarerisch wirken. Denn wenn sich auf der
Blihne Exhibitionisten tummeln, werden die Zuschauer zwangslaufig zu Voyeuren.
Musicals dieser Art — «Oh! Calcuttal» ist nur eines unter vielen — haben einen be-
stimmten Stellenwert in der angelsachsischen Kulturgeschichte. Sie sind auch heute
noch Reaktion auf den Puritanismus viktorianischer Pragung. Bezeichnend in diesem
Zusammenhang ist die Fixierung auf Vulgarausdrucke, sogenannte «4-letter-words ».
Sie spielen in «Oh! Calcuttal» eine wichtige Rolle — in den deutschen Untertiteln
merkt man kaum etwas davon —, denn durch ihren ungehemmten und haufigen Ge-
brauch soll auch ein Beitrag zur sexuellen Befreiung geleistet werden. Dem Ganzen
haftet etwas Kreuzzughaftes an, etwas Lacherliches auch, wie es sich zeigte, als Ken-
neth Tynan vor einigen Jahren als erster es wagte, am Fernsehen eines dieser omino-
sen Worter laut und vernehmlich auszusprechen.

Etwas von dieser Peinlichkeit steckt in « Oh! Calcutta!». Die Parodie, die weitgehend
blosser Exhibitionismus ist, trifft nicht. Es fehlt der Witz, es fehlt die Erotik, die befrei-
end wirken konnten. Wer glaubt denn schon, dass der Mensch frei sei, wenn er keine
Kleider anhabe? Kurt Horlacher

The Savage Messiah (Der wilde Messias)

Grossbritannien 1972. Regie: Ken Russell (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
73/88)

«Der wilde Messias» ist kein religioser Eiferer, sondern ein revolutionarer Kinstler im
Paris vor dem Ersten Weltkrieg. Bereits der Titel des Films ist — ob bewusst oder unbe-
wusst, bleibe dahingestellt — blasphemisch und peilt jene Windrichtung der freien
Manipulation und Ubertreibung an, die fur Ken Russell bezeichnend geworden ist.
Women in Love, The Music Lovers und The Devils waren die bisherigen eigenwilligen
Proben dieses Regisseurs, der zwar eine formal blendende Bildsprache spricht, jedoch
das Wesentliche, das menschlich Lebendige und vor allem das Psychische nicht einzu-
fangen vermag.

10



Mit «The Savage Messiah» zeichnet Ken Russell' die Biographie eines werdenden Bild-
hauers unmittelbar vor dem Ersten Weltkrieg, mit dessen Beginn das hoffnungsvolle
Kinstlerleben abbricht: Der Kriegsfreiwillige kehrt nicht aus den Schitzengraben zu-
rack. Sein letztes Werk hat er aus einem Gewehrkolben geschnitten. Henri Gaudier ist
dazu verdammt, als Unvollendeter oder — positiver — als Fruhvollendeter in die Kunst-
geschichte einzugehen.

Unvollendet — von fruhvollendet kann leider nicht mehr die Rede sein — erscheint auch
der Film Uber sein kurzes, abgekurztes Dasein. Ken Russell stellt den schopferischen
Akt in die Mitte seines Bemuhens. Da ist des Zeichnens und Meisselns kein Ende, da
wird in einer einzigen Nacht dem Marmor weibliche Schonheit abgerungen, da gibt es
kein Rasten, da ist Hingabe an das Werk und Glaube (also doch religioser Anklang) an
die kunstlerische Aufgabe, an die Sendung, aber auch an das eigene Vermogen. Was
Henri Gaudier vorangetrieben haben mag, sein Bewusstsein schopferischer Kraft, das
springt in der Interpretation von Ken Russell jedoch schwerlich auf den Zuschauer
uber; denn nach den ersten paar Hammerschlagen entleert sich der schopferische
Augenblick zu ausserlichem Getue. Der Mensch Henri Gaudier bleibt ungesagt, unge-
sehen. Was auf der Leinwand flimmert, scheint immer Double zu sein. Dieser Vorwurf
trifft allerdings nicht zu auf die polnische Schriftstellerin Sophie Brzeska, die Henri
Gaudier in der Bibliothek trifft und die fur ihn von da an Muse und — Schwester, altere
Schwester, wird. Ken Russell wird nicht mude, zu betonen, dass die beiden ihr inniges
Verhaltnis ohne sexuelle Beziehungen lebten und dass sie fur ihre Umwelt tatsachlich
ein Geschwisterpaar waren. Dort, wo Sophie Brzeska endlich zur Heirat einwilligt,
bricht der Tod die Beziehungen zwischen der Muse und dem Kiuinstler ab. Die von
Dorothy Tutin gezeichnete Frauengestalt ist wohl das Wertvollste am Film von Ken
Russell. Sie weiss etwas von jenen inneren Kampfen schaubar zu machen, die sie hin-
derten, den jungen Verehrer zum Gatten zu machen und damit dessen ungestimem
Vorwartsdrangen zu gehorchen. Dennoch weiss sie, dass sie ihn braucht, weiss, dass
jede Trennung ins Nichts zuruckfuhrt, aus dem sie gekommen ist, reiste sie doch nach
Paris, um sich das Leben zu nehmen. Aber auch diese Frauengestalt, ideal besetzt,
wird zu Sequenzen mit schier unertraglichem Operettencharakter gezwungen.

So bleibt denn das Verdienst des Films, auf ein Kunstlerleben aufmerksam gemacht zu
haben. Henri Gaudier wurde jedoch wohl mit autobiographischen Zigen von Ken Rus-
sell selbst ausgestattet, der effekthascherisch an der Oberflache des dramatischen Ge-
schehens bleibt, den ganzen Wellentanz der Unausgeglichenheit, des ekstatisch-
romantischen Weltbildes, das er sich aus den Buchern und nicht aus wirklicher Men-
schenkenntnis zu holen scheint, einmal mehr zur Diskussion stellend. Fred Zaugg

Prix Delluc

AFP. Der Preis « Louis Delluc», der « Goncourt»-Preis des Films, wurde in Paris zum
30.Mal verliehen. Der griechische Regisseur Costa-Gavras erhielt den Preis fur seinen
jungsten Film Etat de siége (Belagerungszustand). Costa-Gavras’ Film hatte sieben
Stimmen auf sich vereinigen konnen, wahrend der bereits mehrfach ausgezeichnete
Film Le charme discret de la bourgeoisie von Luis Bunuel sechs Stimmen erhielt. Etat
de siege behandelt die Polizeimethoden und die Rolle der USA in einem nicht naher
bezeichneten Land Lateinamerikas. Hauptdarsteller ist, wie schon in den fruheren Fil-
men Z und L'aveu von Costa-Gavras, der franzosische Schauspieler Yves Montand.

1



	Filmkritik

