
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 4

Artikel: "Kunstfilme" in Solothurn

Autor: Knorr, Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eines Briefwechsels zwischen dem Direktor des Deutschschweizer Fernsehens, Dr. Guido
Frei, und den betroffenen Filmschaffenden, weil die darin enthaltenen Fakten einem
mangelhaft informierten Publikum - und das Solothurner Filmpublikum ist in diesen Fragen
schlecht orientiert - wenig nützen und deshalb bloss Emotionen geschürt werden.
Es wäre, so meine ich, an der Zeit, dass man die traditionellen Boxkämpfe von Solothurn
vom Programm streicht. Es ist notwendig, dass Fernsehen und freie Filmschaffende
zusammenarbeiten, weil sie voneinanderabhängig sind: Die Filmschaffenden brauchen eine
Produktionsbasis, das Fernsehen profilierteres Sendematerial, dasdie internen Mitarbeiter
schon aus Zeitgründen nicht zu liefern in der Lage sind. Ein Neubeginn kann aber nur
geschehen, wenn die beiden zukünftigen Partner einen Strich unter das ziehen, was bisher
geschehen ist. Dazu braucht es Überwindung persönlicher Abneigungen, vertrauliche
Gespräche ausserhalb der Öffentlichkeit und ein gutes Mass an Mut und Einsicht auf beiden
Seiten: beim Fernsehen den Mut, über den eigenen Schatten zu springen, die unabhängige

Filmszene Schweiz als eine Notwendigkeit anzuerkennen und sie mit den gerade jetzt
vorhandenen Mitteln ganz anders zu fördern als bisher; bei den Filmschaffenden die
Einsicht, dass mit den bisherigen zum Teil überrissenen Forderungen — etwa dem Recht auf
ein Programm in eigener Verantwortung, als ob es sinnvoll wäre, sich innerhalb des
Fernsehens in ein Ghetto zu begeben - kein partnerschaftliches Verhältnis möglich ist. Die
Einsicht aber auch, dass die wirkliche Mafia heute nicht mehr auf den Stühlen der
Fernsehredaktionen sitzt, sondern sich in einem stillen Winkel ins Fäustchen lacht, dassjenezwei,
die sich gegen sie stark machen sollten, sich gegenseitig auf den Füssen herumtrampeln.

Urs Jaeggi

«Kunstfilme» in Solothurn

Man macht es sich meistens sehr leicht, wenn man Filme über «Kunst» herstellt. Man
nimmt die Kamera, stellt sie vor das Gemälde oder vor die Skulptur (die sich immer
dreht oder vor die Graphik und lässt sie dann übers Kunstobjekt gleiten; ein gescheiter,

akademischer Text dazu — und nichts kann mehr schiefgehen, denn das Ergebnis
ist immer «Kultur». Man sieht's auf der Leinwand und vernimmt's aus dem Lautsprecher.

Das Fernsehen und Schulen sind dann sehr schnell bereit, solche Produkte zu
kaufen, denn sie sind ungefährlich und «bilden». Deshalb werden solche Filme
inflationär produziert, zur Freude der Oberlehrer und Fernsehredaktoren, die ja beide
pädagogische Pflichten zu erfüllen haben. In Solothurn durften sie also auch nicht fehlen,
was aber zur Hebung des allgemeinen Niveaus auch nicht beitrug (es sei denn für die
Fernsehleute).
Isa Hesse filmte den Wandteppich von Maria Gero, die ihn eigenhändig für Hermann
Hesse gewoben hat und welcher während langer Jahre das Arbeitszimmer des Dichters

schmückte. «Der Dichter hat das ihm innerlich verwandte Kunstwerk hoch
geschätzt und hat ihm einen Text gewidmet», heisst es im Programmheft, und diesen
Text hört man nun, während man den Teppich sieht. «Über einen Teppich» ist kein
Film über einen Teppich, sondern eine Hesse-Rezitation, die mit Bildern illustriert wird.
Wenn im Hesse-Text von bestimmten Figuren die Rede ist, dann führt die Kamera uns
diese Figuren aus den Teppichmotiven vor, ganz gleich, ob das einen Sinn hat oder
nicht. Als Isa Hesse gefragt wurde, warum sie den Teppich-Ableger denn gemacht
habe, antwortete sie: «Ich habe den Film gemacht, weil ich Angst hatte, der Teppich
könnte mal verbrennen.» Nun, noch ist er ja nicht verbrannt, was nicht heissen soll,
dass eine Aufführung nicht gerechtfertigt sei, aber ihre Begründung beleuchtet genau
den Zustand, den ich meine: Es geht hier nicht um kritische Aspekte oder bestimmte
Interpretationen, sondern um standortloses Bewundern des Musealen schlechthin.
Nicht anders bei Fredi Murers «Passagen». Der Film versteht sich als eine Studie über
den phantastischen Realismus des Malers H. R. Giger. Murer will nicht den Maler
anhand seiner Bilder einer Psychoanalyse unterziehen, sondern seine künstlerische Arbeit,

19



das Lavieren zwischen bewussten und unbewussten Einflüssen sichtbar machen. Es

geht auch nicht um das fertige Bild, sondern vielmehr um den Weg, der dazu geführt
hat. Es soll ersichtlich werden, dass der Maler mit einem in seiner Innen- und Aussen-
welt vorhandenen Material arbeitet. Ja, womit denn sonst? Murers Film ist eine reine
Tautologie, denn Gigers Bilder haben überhaupt keine «Reportage» der Arbeitsweise
nötig, weil jedes Bild in seinem Zusammenspiel der realen und irrealen Bewegungsphasen

eine Art «Reportage» darstellt. Nicht umsonst sind Gigers Bilder als Poster
kommerzialisierbar geworden. Auch Murers Film kommt über den konventionellen
Oberflächenaspekt nicht hinweg.
Über Pierre Nicoles «Hans Erni, eine Lovestory» und Victor Rutz' «Ruzo» braucht man
kaum Worte zu verlieren. Der erste ist eine jasmingetränkte «Schöner wohnen»-Hom-
mage auf den Schweizer Nationalmaler Hans Erni, der zweite ein exaltierter Streifen
über den Narziss Victor Rutz. Erstaunlich ist freilich, was Nicole aus Erni so herausholt:
eine grausig banale Philosophie, hinter die man ausserdem nicht immer steigt. Die
Bilder, seine Werke, werden vorgeführt, ins Bild gerückt, eigentlich immer nur dann,
wenn's ums Design des gesamten filmischen Arrangements geht. Man bekommt so den
wahren Eindruck von Erni: Er ist kein Maler, sondern ein Designer. Bei Nicoles Film
weiss man manchmal wirklich nicht, ob es sich um eine Parodie handelt oder um
Beschränktheit Ich persönlich glaube eher an die Beschränktheit Nicoles. Victor Rutz
dagegen zelebriert einen unglaublichen Ego-Trip und glaubt, das müsste die gesamte
Menschheit interessieren. Der ehemalige Plakatgraphiker Victor Rutz schien bei den
Dreharbeiten (sie dauerten drei Jahre) ohne Verbindung zu den Gedankenabläufen
seines Gehirns gestanden zu haben. Manche ins Bild umgesetzte psychische Verfassung

war nicht uninteressant, aber wie sie dargestellt und gespielt wurde, das war
ganz schöner Quatsch. Bei «Ruzo» geht es dem Besucher wie dem Gast im Lokal,
dem man alkoholfreien Schnaps gibt, der nicht betrunken macht und der Gast vor
Verblüffung darüber blau werden könnte.
Nur ein einziger von den in Solothurn gezeigten «Kunst-Filmen» war sehenswert,
informativ und höchst interessant: Richard Dindos «Naive Maler in der Ostschweiz».
Dindo gelingt es verblüffend, die psychischen Hintergründe vier naiver Maler freizulegen.

Mit einer ausgezeichneten Interview-Technik macht Dindo bewusst, führt er dem
Zuschauer vor Augen, dass diese Künstler keineswegs simple Toren in dem Sinne sind,
wie eine hilflose Kritik sich diese Laienmaler gelegentlich als harm- und arglose
«Propheten» einer «heilen» Welt» vorstellt. Es sind Menschen, die, unbehindert von historischen

und akademischen Traditionen, das befreiende Vermögen haben, die unverstellte
Gestalt der Dinge anzuschauen und sie absolut unschuldig darzustellen.
Das ist - sehr knapp - die Theorie der Naivität, wie sie zur Zeit die Kunstkritik und die
Rezeption der naiven Kunst beherrscht. In dieser Auffassung von Naivität ist vorausgesetzt,

dass die moderne Industriegesellschaft, kapitalistisch oder sozialistisch, den
Menschen eine sentimentalische Entfremdung und Spaltung des Bewusstseins
aufzwingt, der sich die professionellen Künstler nicht enziehen können. Den Naiven ist mit
ihrer Naivität das «Wunder» einer natürlichen Kunst gegeben. Das fängt Dindo sehr
präzise ein, wenn er die Stadt mit den Fabriken zeigt, das Haus des Malers und
schliesslich seine Bilder. Gleichzeitig bezieht Dindo auch den Kunstmarkt mit ein, der
sich ja in letzter Zeit ohnehin stark für die « Naiven» interessiert, in Gestalt eines Händlers,

der die Maler «unter Vertrag» hat und manchmal ihre Naivität still und heimlich
manipuliert. Während der eine Naive ein marktgerechtes Verhalten entwickelt, behält
der andere eine gewisse Scheu und Gehemmtheit. Es bleibt eine unterschwellige
Verwunderung darüber, dass es für ihre Bilder Käufer gibt. Dindo gelingt es, das Phänomen

der naiven Malerei nicht bloss ästhetisch(-philosophisch) zu erfassen, sondern
auch den soziologischen Aspekt, von dem aus erst die sentimentalischen Tiefenstrukturen

dieser Naivität erkennbar werden. Die Lage der Ostschweiz, konservativ strukturiert,

die sich entwickelnde Industrie und die Isolation aller Maler. Man spürt förmlich
durch Dindos Bilder, wie sich die «Naiven» mit ihrer Kunst vor der industriellen (und
affirmativen) Gesellschaft zu schützen versuchen. Wolfram Knorr

20


	"Kunstfilme" in Solothurn

