
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 3

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK
Such Good Friends (So gute Freunde)

USA 1972. Regie: Otto Preminger (Vorspanndaten s. Kurzbesprechung 73/43)

Otto Premingers Klassizismus scheidet heute mehr denn je Kritiker und Zuschauer in
konträre Lager: Bereits «Teil Me That You Love Me, Junie Moon» provozierte Respekt
und Interesse der einen, Sarkasmus und Zynismus der andern. Ähnliches ist hier zu
erwarten: Preminger steht einerseits zu stark ausserhalb der Mode und andererseits zu
fern einer traditionellen Linie, auf die man ihn bequem festlegen könnte. Zweifellos
haben ihn die tiefgreifenden Umwälzungen in Hollywood etwas orientierungslos
gemacht — aber in einem ist er sich treu geblieben: in der ausgewogenen Entfächerung
einer individuellen oder sozialen Thematik, im Willen zur Synthese und zur Abwägung
aller Argumente, Schwächen und Vorzüge der beobachteten Menschen. Preminger,
Produzent seiner eigenen Filme, lässt sich nicht katalogisieren und macht keine
Konzessionen: Selbst seine Hauptfiguren widerlaufen den Idealvorstellungen des gängigen
Marktes, und zwar sowohl ästhetisch wie auch in ihrem Verhalten. Preminger - und
auch das hat man ihm oft zum Vorwurf gemacht - will sich nicht engagieren: Er urteilt
nicht, sondern will, in einem dialektischen Prozess und ohne viel Weltanschauung,
Dinge sichtbar machen, ohne gleich den Blick in einer fixen Richtung in die Tiefe bohren

und dort wühlen zu lassen. Sein «physisches Konzept» der Regie hat im Buch von
Lois Gould einen adäquaten Stoff gefunden: in der Geschichte einer Frau und ihrer
Ehe, in einem Rechenschaftsbericht, dessen gedämpfte Grausamkeit sich bereits im
Zynismus des Titels spiegelt. Dabei gelingt es Premingers Realismus, den Parabelwert
der Geschichte nur ganz unauffällig durchschimmern zu lassen.
Wie üblich trifft auch hier Preminger mit seiner Exposition bereits Grundstimmung und
Konstellation überaus präzis: Julie bereitet sich, von zu lauter Transistorenmusik eingelullt,

zwischen Telephon, Toilette und Besuch, zum illustren Rendez-vous vor: Mit
ihrem Mann hat sie zu einer Kulturparty zu erscheinen, die bereits die glitschige Unver-
bindlichkeit des Alltags verdeutlicht: durch die Phrasendrescherei, die Hohlheit der
pseudofreundlichen Konversation, die von trostloser und oft auch heuchlerischer Un-
verbindlichkeit ist. Der Gemeinplatz des gesellschaftlichen Lebens entpuppt sich als
öde Wüste, unter deren gleichförmigen, ausgemergelten Steinen indessen Skorpione
lauern - oder tiefe, schwarze Abgründe.
Gleichzeitig zeichnet Preminger das Porträt von Julies Mann, Richard, der nur kurz in
Szene kommt, indessen entscheidender Katalysator bleibt. Als künstlerischer Direktor
einer Illustrierten, als ordentlicher Vater und Ehemann und Verfasser der «Melancholy
Melinda», eines Kinderbuch-Hits, wohnt er sehr Standes- oder besser, einkommensbe-
wusst: in erhöhter Lage, mit dem unverbaubaren Blick direkt in den Mittelteil der ganzen

Wolkenkratzer-Kolonie New Yorks. Seine Welt erschöpft sich in Büro, Aussenwelt,
Erfolg und körperlicher Liebe; Zärtlichkeit erscheint — wenn überhaupt - als pure und
niedliche Eigenliebe. Nun will, bzw. muss er sich sein Muttermal im Nacken wegoperieren

lassen, weil es am (steifen) Hemdkragen scheuert. Dem Hypochonder genügt
das, um seinen Tod vorauszuahnen: Der Zuschauer lächelt spöttisch. Doch Preminger,
der immer eine Vorliebe für Analyse und Kritik gewisser Institutionen bewiesen hat,
fühlt sich hier in seinem Element: Ohne mit dem Finger gleich auf den Symbolgehalt
hinzuweisen, zeigt er, wie sich die Ärzte — wären sie nicht besser Metzger oder Velo-
flicker geworden? — mit ihren supermodernen Apparaturen und Medikamenten
verhauen, eine Komplikation nach der andern heraufbeschwören, bis die «diffizile Materie»

Mensch tot ist. Was weiter nicht so schlimm ist, da sich auch das, nachträglich,
mit festen Termini erklären und somit bewältigen lässt. Und innerhalb dieses Prozesses,
innerhalb dieser Zeitspanne setzt Preminger ein, ohne sich je einmal von Julie abzu-

7



wenden. Er legt Station um Station einer unerbittlichen Bewusstwerdung frei: Die Frau
erkennt sich als Objekt und erfährt das Auf-sich-selbst-gestellt- oder geworfen-Sein
inmitten all ihrer schnatternden Freunde.
Am Anfang steht Julie noch nahtlos im Rummel von Familie und Bekanntenkreis, ganz
im Sinn von Bradburys «Farenheit»-Gesellschaftsdevise: «Jubel, Trubel und
Gemeinschaftsgefühl, und man braucht nicht mehr zu denken, wie?» Zwar ist ihre Ehe weit
davon entfernt, sie auszufüllen: Aber in dieser entnervten, verlogenen Welt der reinen
Fassade fehlt ihr, wie den andern, jede Über- und Einsicht. Die tiefe Unbefriedigtheit
hält sie, sofern diese nicht bereits im Ritual des Alltags zerfasert, mit flüchtiger Imagination

in Schach. Doch jetzt, wo Richard wegen einer eitlen Lappalie künstlich am
Leben erhalten werden muss und im Koma liegt, dämmert ihr etwas von der menschlichen

und erotischen Impotenz ihres Mannes: Das Krankenhaus wird zum Spiegelbild
ihres bisherigen Lebens. Zwar finden sich, selbst aus dem Schlaf gerissen, Verwandte
und Freunde mit rührender Spontaneität ein, um Blut zu spenden: Aber auch dieses
Rencontre, mit Freundesbeweisen und Blumen garniert, wird zum Bekanntschaftsklatsch,

zum Geschäftsgequassel, zur Allerwelts-Anbiederung; man schnattert und hält
gute Manieren hoch, um zu ignorieren, mit welch erbärmlichem Spektakel das Sterben
Richards verdeckt wird. Die Dekadenz des gepflegten Bürgertums reisst durch die
dünne Kunststoff-Verpackung; der Verwandtschafts-Talk kann nicht einmal durch den
Aufruf zum Blutspenden gestoppt werden: Diese Aktion ist vielmehr willkommener
Anlass für eine heuchlerische Scheinsolidarität, die den leeren Alltag und niedliche
Eigenliebe kaschieren soll.
Alle betrügen alle - und sich selbst: sofern hier überhaupt noch betrügbare Substanz
vorhanden ist. Doch um das zu erkennen, braucht es für Julie einen zweiten Schock:
die Wahrheit über Richard. Diese erfährt sie durch das Zusammentreffen mit Cal, einem
der Familienfreunde, der eben eine ähnliche Erfahrung zu verdauen hat: Er zeigt Julie
das Koitus-Tagebuch, das Richard mit buchhalterischem Ordnungssinn geführt hat. Sie
erkennt nun, dass sie ein Objekt unter vielen war, als Bett- und Gesellschaftspartnerin,
die sich obendrein noch mit der Mutter- und Flausfrauenrolle herumzuschlagen hat.
Wie kommt sie nun mit der Wahrheit zurecht? Erster Schritt: Sie lehnt die Avancen
Cals, der im Beischlaf nur Revanche und Kompensation sähe, ab und flieht zu ihrer
Mutter, die sich bei Elisabeth Arden verschönern lässt. Sie prallt auf pure Verständnis-
losigkeit nach der Devise: Den besten Trost findest du im Kosmetiksalon. Man trage
Probleme, so sie überhaupt noch auftauchen in diesem mit lauter Nichts aufgefüllten
Alltag, getrost nach aussen. Dort gehen sie von selbst unter. Zweiter Schritt: Mit
Verzweiflung und Alkohol gedopt, beginnt sie mit Cal nun doch intim zu werden. Just im
richtigen Moment merkt sie indessen, dass sie erneut zum Objekt und nur zum Objekt
des Mannes wird. Dritte Möglichkeit: Trost bei ihren Kindern. Doch es gelingt ihr
nicht, in ihnen das niedliche Objekt nun ihrer eigenen Bedürfnisse zu sehen. Nun
erkennt sie ihre totale Isolation inmitten von Freunden, die vor lauter Anteilnahme schier
zu platzen drohen: Sie wird angeekelt von einer Gesellschaft ohne jede echte ethische
oder moralische Sensibilität und Kraft. Liebe war nichts als Sich-nötig-Haben und
Brauchen. Der nächste Schritt spiegelt untaugliche Verzweiflung, deren Darstellung
Preminger indessen nicht ganz gelingen will, wo Julie nun ihrerseits den dickbäuchigen,

verschwitzten Arzt zu ihrem Sex-Objekt macht: Der Ekel wird offenbar als
Grundsituation ihres Lebens hingenommen und potenziert. Und zuletzt - während man
Richards Herz umsonst massiert — greift sie zur kritiklosen Verharmlosung und zur
Mystifikation ihres Mannes, dem sie auf zu simple Art verzeiht. Auch hier wertet
Preminger nicht. Sehr still beobachtet er die Schwächen der Frau, die darauf allerdings die
Todesnachricht ruhig und'überlegen aufnimmt, sich allein von einer fremden
Krankenschwester umarmen lässt und darauf die ganze Karnevalsgesellschaft verlässt. In der
Schluss-Sequenz sieht man sie mit ihren beiden Kindern im Park spazieren: Resignation,

Kapitulation - oder Einsicht, Verstehen? Nur mit letzterem liesse sich weiterleben
- doch Preminger lässt die Frage weitgehend offen.
Es ist symptomatisch, dass einen Premingers Filme zwingen, den Verlauf seiner Ge-

8



schichten zu skizzieren: denn das Wesentliche liegt bei ihm in der geglätteten Folge
vieler kleiner Schritte, die in zumeist langen Sequenzen und auf wenig Schauplätzen
erfolgen, wobei diese übrigens allesamt authentisch sind und durch keine Studios
ersetzt wurden. In der Art des Zeigens selbst liegt bei Preminger das Entscheidende; das
Ganze wird wichtiger als das Detail: Preminger streicht nichts aufdringlich heraus, er
reportiert, ob es einem passt oder nicht. Auch wenn er sich nicht festlegt, auch wenn
er die Unfähigkeit zur Revolte der Frau nicht kritisiert - und das kann man, wie anderes

auch, bedauern -, bleibt doch ein Fazit, das das heutige Gesellschaftsleben in der
materialistischen Wohlstandswelt, das den Tod der echten Gefühle, der Kommunikation

und Ideale greif ausleuchtet, unter Menschen, die in der individuellen Anspruchslosigkeit

und Anpassung ihr Gewissen und sich selbst verloren haben. Bruno Jaeggi

Trotta
Produktion: Deutschland 1971, J.Schaaf/Independent Film; Regie: J.Schaaf; Buch:
J.Schaaf und Maximilian Schell nach dem Roman «Die Kapuzinergruft» von Joseph
Roth; Kamera: Wolfgang Treu; Musik: Eberhard Schoener; Darsteller: Andras Balint/
Doris Kunstmann, Rosemarie Fendel, Elma Bulla, Heinrich Schweiger; Verleih: Rex
Film, Zürich.

«Trotta», vom Deutschen Johannes Schaaf nach Motiven aus Joseph Roths «Die
Kapuzinergruft» geschaffen, erzählt die Geschichte eines qualvollen Unterganges, eines
mühsamen Sterbens. Es ist ein Film des Abschieds von einer Epoche, die ihre Grösse
hatte, ihren eigenen, manchmal recht liebenswerten Stil, die aber mit der gerade von
ihr provozierten Sozialisierung der Gesellschaft zum Tode verurteilt war. Mit ihr aber
starben auch Menschen. Manche, die nicht fähig waren, sich der neuen Zeit und ihren
Forderungen anzupassen, verwesten bei lebendigem Leibe, waren tot, bevor das physi-



sehe Ende eintrat. Das alles hat den Anstrich eines Naturereignisses, eines
entwicklungsgeschichtlich bedingten organischen Ablaufs, und Johannes Schaaf schildert es
auch so. Sein Film über den unaufhaltsamen Niedergang des Barons Franz Ferdinand
von Trotta, eines typischen Vertreters der Donaumonarchie-Aristokratie, ist ohne böse
Züge, ohne Groll und letztlich auch ohne Ironie.
Katalysator für die bevorstehende gesellschaftliche Umstrukturierung ist der Erste Weltkrieg,

dessen Ausbruch die Wiener Aristokraten überschwenglich feiern, in den sie als
Offiziere zusammen mit ihren Soldaten fahren, als ginge es zu einem Sportfest. Und in

der Tat erhofften sie sich von der kriegerischen Auseinandersetzung ein stählendes
Bad, denn die Monarchie mit ihren Herrschaftsformen von Adel und Militär war in der
Friedenszeit weich und lahm geworden. Doch den Hurra-Rufen folgt die Ernüchterung:

Geschlagen kehrt das Heer Österreich-Ungarns aus dem Kriege zurück, während
in Wien schon Strassenunruhen den bevorstehenden sozialen Umbruch signalisieren.
Und so kommt, wer nicht die physische und psychische Kraft hat, sich den Erfordernissen

dieser neuen Gesellschaft anzupassen, unweigerlich unter die Räder. Trotta
unternimmt zwar einige Anläufe dazu, indem er versucht, seine noch unmittelbar vor dem
Kriege geschlossene Ehe mit einer Bürgerlichen einzurenken, und indem er das
Herrschaftshaus seiner Familie in eine Pension umwandelt. Doch seine Elisabeth, von Doris
Kunstmann hervorragend verkörpert, hat sich in mancherlei Form dem neuen Leben
verschrieben, versucht sich zu emanzipieren, und Trotta kann sie nicht halten. Und in
der Pension hausen seine Freunde, die sowenig wie er sich umzustellen vermögen. Sie
verplempern ihre Zeit mit Gesellschaftsspielen, machen Schulden oder ergeben sich
dem Suff. Einer, der erkennt, weist sich selber ins Irrenhaus ein. Trottas Schicksal ist
es, so bekennt er einmal, bei lebendigem Leibe zu verwesen, weil er für den Heldentod
untauglich befunden wurde. Selbst sein Versuch, dem Siechtum ein Ende zu bereiten
misslingt ihm: Der Revolver, den er gegen sich richten will, fällt ihm aus der matten
Hand.
Der geistige Tod Trottas und seiner Gesellschaft bekommt in Schaafs Film mitunter die
Schönheit zerfallender Natur. Da ist das Werk sehr nahe bei Viscontis «Tod in Venedig».

Die Ästhetisierung des Untergangs vollzieht sich dabei sowohl im optischen, wie
im akustischen Bereich. Die morbide Farbgebung - im Zürcher Kino Wellenberg wird
sie durch das viel zu kalte Licht der Projektoren leider völlig verfälscht —, die von Zeugen

früheren Reichtums vollgestopften Zimmer in Trottas Haus, die fahlen Aussenauf-
nahmen, aber auch die Verfremdung des Krieges und der Strassenunruhen auf das rein
Akustische sind gekonnt eingesetzte formale Mittel zur Erzeugung einer Stimmung.
Zu einer Stimmung, die ebenso fasziniert, wie sie auch die Distanz des Betrachters zum
Film wachsen lässt. «Trotta» gibt keine Möglichkeit zu Identifikation, und der Film ist
auch nicht als Vehikel für den Transport einer Botschaft geeignet. (Vgl. dazu die
Rezension in Fb 7/72, S.165.) Der Betrachter wird nicht in Beschlag genommen, sondern

dazu aufgefordert, zu begreifen. Zu begreifen in erster Linie wohl, dass Epochen
wie Organismen dazu bestimmt sind, aufzuleben, zu blühen und zu sterben, zu begreifen

aber wohl auch, dass die Menschen die Zellen dieser Organismen sind. So wird die
gesellschaftliche Veränderung bei Schaaf denn nicht als das Ergebnis einer sichtbaren
Revolution gewertet, sondern gewissermassen als die Folge einer Mutation, die in
natürlicher Weise durch die Bedürfnisse hervorgerufen wird Krieg und revolutionäre
Wirren sind nur hörbare Begleiterscheinungen dieses Prozesses.
Schaafs beide Spielfilme, «Tätowierung» und «Trotta», handeln vom Tod durch Erstik-
ken. Dabei ist in beiden Werken von jenem Tod die Rede, der die Menschen schon zu
Lebzeiten sterben lässt. Der Adoptivvater in «Tätowierung» ist in seiner eigenen Umgebung

und in seinem gesellschaftlichen Gebaren schon längst erstickt, als ihn die Kugel
aus der Pistole seines Pflegesohnes trifft, und auch Baron von Trotta geht in seiner
Umgebung der Atem aus, bevor er versucht, sich zu töten. Pflegevater und Baron
scheitern an der Unmöglichkeit, sich wandeln zu können. Beide sind Opfer ihrer
persönlichen Stagnation. Die Chance zum Überleben liegt in der Erkenntnis, immer von
vorne beginnen zu müssen. Wer schon mag sie immer wieder ergreifen? Urs Jaeggi

10



La course du lièvre à travers les champs (And Hope to Die/Treibjagd)

Frankreich 1972. Regie: René Clément (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 73/35)

Tony (Jean-Louis Trintignant) wird von Zigeunern verfolgt; das ist die erste
Geschichte. Tony wird dabei in eine Gangsteraffäre verwickelt und kommt in ein isoliertes
Haus im kanadischen Landschaftsidyll. Dort findet er Schutz vor den Zigeunern und
zugleich eine bedrohliche Atmosphäre; das ist die zweite Geschichte. Die dritte
Geschichte bringt die Scheinentführung einer von der Polizei scharf bewachten, aber
bereits toten Zeugin sowie die Romanze zwischen Tony und einem Mädchen (Tisa
Farrow); am Schluss bemüht sich die Regie, alle Ebenen in einer tragisch-bitteren
Synthese zu verknüpfen, was ebensowenig gelingt wie der Versuch, das freie Gangstertreiben

mit der Jagd nach der verlorenen Jugendzeit zu verbinden. Der «Alice im Wunderland

»-Touch bleibt rührselige Staffage.
Es ist vielleicht nicht unwichtig, diese Ebenen voneinander zu trennen: Sie verraten die
Berechnung, das Rezept. Denn Clément — das überrascht nach seinen letzten Filmen
nicht im geringsten - braucht diese Mischung nur zu äusserlichen Zwecken: Alles
wirkt künstlich und fabriziert, und in keinem Moment überwindet Clément die Hürde,
die vorgestrigen Photographienstil von wirklicher Filmregie trennt. Das Eastman-Klima
bleibt ungefähr, verschwommen — oder es wird verzerrt, typisiert. Den Ton findet
Clément nie. Da wird ein Fliessband in Betrieb gesetzt, das über Geldrollen läuft;
Menschen gibt es keine, nur gemimte Figuren, und die haben sich nach einem Drehbuch
zu bewegen, das seinerseits auf die beim breiten Publikum verfangenden Effekte zielt.
Und die paar ansprechenden Einfälle verkehren sich ins Unerträgliche, da sie von
aufdringlicher Selbstgefälligkeit strotzen.
Derartige Serienfilme muss man schon den Amerikanern und deren robustem, präzisem
Handwerk überlassen. Clément ist dazu viel zu sehr Konfiseur, der künstlich gezuckerte
Torten verfertigt. Glück hatte er allerdings, unter den Schauspielern Leute zu haben,
die selbst in der völligen Absenz einer klaren Regie bestehen konnten: weniger die
enttäuschende Lea Massari als Trintignant und Robert Ryan, mag der eine auch etwas
manieriert, der andere mitunter deplaziert erscheinen. Man muss da jedenfalls schon
auf einen andern Regisseur warten, will man einen Film über das anvisierte Carrol-Zitat
sehen, das da heisst: «Wir sind nur gealterte Kinder, die viel Wind machen, ehe sie zur
Ruhe kommen.» Bruno Jaeggi

The Mechanic (Kalter Hauch)

USA 1972. Regie: Michael Winner (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 73/39)

Der « Mechaniker» heisst Arthur Bishop (Charles Bronson). Er ist ein professioneller Killer,
eine Art Mord-Roboter, im Dienste eines Gangstersyndikats. Die Aufträge erhält er per
Telephon, die Post bringt ihm die Personaldossiers mit Photos und Angaben zum Lebenslauf,

über den Gesundheitszustand und die Gewohnheiten des Opfers. Gleich der Beginn
des Films zeigt den Killer an der Arbeit: Von einem Hotelzimmer aus beobachtet er im
gegenüberliegenden Haus einen Mann. Dann dringt er während dessen Abwesenheit in die
Wohnung ein, präpariert den Gasherd, vertauscht Teebeutel mit solchen, denen ein
Schlafmittel beigemischt ist, und versteckt Sprengstoff in einem Buch. Wieder ins
Hotelzimmer zurückgekehrt, wartet er, bis der Mann zurückkommt, seinen Tee trinkt und sich
ins Bett legt. Mit dem Zielfernrohr-Gewehr schiesst Bishop in der Nacht auf das Buch und
jagt die gasgefüllte Wohnung in die Luft - ein sauber und exakt durchgeführter Auftrag,
der jedes Risiko ausschliesst, ist erfüllt. Warum der Mann dranglauben muss, scheint nicht
einmal erwähnenswert, allein der Nervenkitzel zählt.
Der nächste Mordauftrag gilt einem Freund von Bishops verstorbenem Vater, den er ohne

11



Bedenken auf grausame Weise umbringt, obwohl er ihn seit frühester Jugend kennt.
Geschäft ist Geschäft, und für Gefühle ist hier kein Platz. A propos Gefühle: Da stimmt etwas
nicht mit dem Killer. Er scheint unter seiner Einsamkeit zu leiden und sehnt sich nach
menschlicher Wärme, aber seine Fähigkeit zu zwischenmenschlichen Beziehungen ist
verkümmert - er muss sie sich bei einer Dirne kaufen. Der Sohn des zweiten Opfers, Steve
(Jan Michael Vincent) schliesst sich bei der Beerdigung seines Vaters Arthur an. Der zynische

und skrupellose junge Bursche ahnt die Tätigkeit des Berufsmörders. Bishop findet
Gefallen an Steve - aus gleichem Holz geschnitzt und so - und macht ihn zu seinem Schüler,

Assistenten, Partner und Freund. Das und andere Eigenmächtigkeiten Bishops passen
seinen Auftraggebern nicht, weil er damit die « Regeln» verletzt, und eines Tages findet er
in Steves Schublade sein eigenes Personaldossier. Einer in Italien gestellten Falle der
Auftraggeber entgeht er zwar noch, dann aber erwischt ihn Steve. Bishop hat jedoch vorgesorgt:

Noch nach seinem Tode killt er Steve. Aug um Auge, Zahn um Zahn, so ist das Gesetz
dieses «menschlichen» Dschungels.
Michael Winner hat diesen glänzend photographierten Reisser mit kühler Perfektion spannend

inszeniert und geschickt in modische Zutaten verpackt, um dem Zuschauer ja nicht
den Spass an diesem im Grunde widerlichen und monströsen Geschehen zu verderben.
Klischeeszenen - etwa eine Party hemmungsloser Jugendlicher, ein überlanger Motocross

und die seit «Bullitt» offenbar in dieser Art Film unvermeidliche wilde Autojagd
(diesmal der italienischen Küste entlang) - verhindern, dass sich der Zuschauer kritische
Fragen stellt. Zwar ist der oberflächliche Versuch festzustellen, die beiden Killer als
Produkt einer Gewalt produzierenden und konsumierenden Gesellschaft hinzustellen. Für
Arthur ist « Mord nur Töten ohne Lizenz»; er tut illegal, was nach ihm Politiker, Polizei und
Militär legal tun. Auch er will, wie Napoleon oder Dillinger, «ausserhalb allem stehen» -
das sei der eigentliche Beweggrund seiner Tätigkeit. Diese Killerphilosophie erinnert an
Nietzsches Theorie vom Übermenschen, allerdings banalisiert und trivialisiert. Es gelingt
dem Regisseur in keinem Moment, eine ernsthafte Beziehung zur Wirklichkeit herzustellen,

er hat es nicht einmal fertiggebracht, eine kritische Distanz zu dieser Killerstory zu
schaffen - die Zuschauer scheinen sich bei diesem Geschäft des Tötens glänzend zu
unterhalten. Franz Ulrich

12



La Scoumoune
Frankreich 1972. Regie: José Giovanni (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 73/42)

«La Scoumoune» ist eine Bezeichnung aus den Gassen von Marseille, ein Übernahme
für einen Gezeichneten, für einen, der das Unglück mit sich trägt und es unter die
Menschen bringt. Mit ihm ist nicht gut Kirschen essen, denn zu oft werden die Kerne
zu blauen Bohnen, die nicht nur im Hals, sondern in wichtigern Körperteilen steckenbleiben

können. José Giovanni verfolgt in seinem Film den Weg eines solchen
Menschen, eines Unter- und Hintergründigen, und in der Geschichte, die ihm als Vorlage
dient, wäre alles vorhanden für eine interessante kriminalpsychologische Studie, ja für
einen sozialkritischen Beitrag bei der Durchleuchtung der Unterwelt von Marseille.
Allein es kommt nicht dazu. Jean-Paul Belmondo geht es nicht in erster Linie um
Spiel, um Intensität, sondern um Schau, um Bluff, gutangelernte Wester-Mätzchen in
lässig französischer Verpackung
Von Anfang an wird geknallt - ein Unbekannter und ein Mädchen müssen daran glauben

—, bis der Zuschauer merkt, dass sich da einer hinaufschiesst, an die Spitze. Die
Kugel sitzt jedenfalls, aus wie lässiger Haltung sie auch gekommen sein mag, dem
Freudenhaus- und Spielhöllenbesitzer gut zwischen den Augen. Dem Recht des
Stärkeren Nachdruck verleihend, lässt der Schütze nicht nur die Leiche in ein verlassenes
Eisenbergwerk werfen und mit polternden Steinen bedecken, vielmehr verlangt er vom
Clan des Abgeschiedenen Gefolgschaft und Gehorsam bei seinem Weg an die fetten
Kassen der beiden nach Schaubudenart herausgeschossenen Etablissements. Da sich
auch einige farbige Amerikaner für den klingenden Inhalt und die leichtgeschürzten
Damen interessieren, kann sich der Schützenkönig nicht allzu lange seines Lorbeers
freuen. Sein Können lässt ihn jedoch neuerdings als Sieger aus dem Gefecht hervorgehen

— nur kauft ihm die Polizei das Notwehrmärchen nicht ab und umgibt ihn mit
sicheren Gefängnismauern. Wiedersehen mit alten Bekannten verkürzt zwar ihm, nicht
aber dem Zuschauer die Zeit, und es dauert recht lange, bis die Gefangenen sich in den
verminten Küsten bewähren und befreien können. Von ferne winkt Claudia Cardinale,
der gutaussehende Engel dieses Streifens, von ferne winkt auch die Freiheit, die sich
indessen als gefährlicher erweisen sollte als das Ausgraben entsicherter Minen.
«La Scoumoune» ist Trivialkino, nicht weil er auf trivialem Fundament geschaffen
wäre, sondern weil hier nichts Eigenes, nichts Persönliches, nichts Neues gebracht
wird. Der Film von José Giovanni ist ein Mosaik von vielen Filmen: Der mexikanische
Drehorgelmann weiss über alles Bescheid, bestimmt auch über seine Herkunft, denn er
trägt in andern Filmen das Messer genau so leicht im Gürtel wie hier. Nicht unbekannt
sind die Nachtklubs knackenden Schwarzen, nicht neu die Gefangenen in den
Minenfeldern. Wenn dieses Photoalbum mit Kinoerlebnissen von gestern ironisch oder
persiflierend gemeint war, dann erwies sich der Humor als zu schwach, wenn hingegen mit
zwei Namen auf billigste Tour mit Ladenhütern der Kinogänger an die Kasse gelockt
werden sollte, dann ist es nur zu begrüssen, wenn der Film hierzulande in der Zeit des
Saison-Ausverkaufs läuft. Dass die technische Seite — Bild inbegriffen - recht glimpflich

über die Runden kommt, ist zwar positiv, doch macht es die Langeweile kaum
wett, dje selbst den Krimi-Fan befällt. Fred Zaugg

Alexander Petrovic abgesetzt

AFP. Die Parteiorganisation der Belgrader Schauspielakademie hat die Entlassung des
Filmregisseurs Alexander Petrovic («Ich habe auch glückliche Zigeuner gesehen»)
verlangt, der an der Akademie als Professor wirkt. Petrovic wird vorgeworfen, vor einem
Jahr dem Film eines vor dem Abschlussexamen stehenden Studenten der Akademie
eine gute Note gegeben zu haben, obwohl der Film in ideologischer Hinsicht «
unannehmbar» gewesen sei.

13



Film im Fernsehen

Budenje pacova (Die Ratten erwachen)

Regie: Zivojin Pavlovic; Buch: Gordan Mihic, Ljubisa Kozomara, nach Motiven der
Novelle«Die Unbekannte» von Momcilo Milankov; Kamera: Milorad Jaksic-Fandjo;
Darsteller: Slobodan Perovic, Dusica Zegarac, Severin Bijelic, Mica Tomic u.a.; Produktion:
Jugoslawien 1967, Produktionsgruppe UFRS, 86 Minuten.

Nicht erst seit Dusan Makavejevs überragender Film Ein Liebesfall (Fb 6/68) in unsere
Kinos gekommen ist, wissen wir von Jugoslawiens neuem, eigenwilligen Weg zum
Film. Es ist nicht zuletzt das Verdienst des Fernsehens, uns wichtige Arbeiten des
gegenwärtigen Filmschaffens in Jugoslawien zugänglich zu machen, die bei den Praktiken

unseres kommerziell ausgerichteten Filmbetriebs kaum den Weg in die Lichtspielhäuser

finden. Dabei verdienen gerade jugoslawische Filme ihrer zeitgeschichtlichen
Bedeutung und ihrer künstlerischen Qualität wegen bekanntgemacht und die Entwicklung

des Films in diesem Land mit Interesse beobachtet zu werden. Denn: «Nicht zu
verkennen ist aber, dass im jugoslawischen Film das Selbstverständnis eines Landes
zwischen zwei Gesellschaftsordnungen, zwischen zwei historischen Bezugssystemen
und zwischen zwei Zeiten vielfach sich widerspiegelt und zur Konkretisierung getrieben

wird.» (Enno Patalas in «Filmkritik» Nr.3/67, Seite 137). In der Reihe mit neueren
jugoslawischen Filmen lernen wir nun den Film Die Ratten erwachen von Zivojin
Pavlovic kennen, der 1967 bei den Berliner Filmfestspielen den Silbernen Bären für die beste

Regie bekam. Der 1933 geborene Regisseur, der auch als Schriftsteller und Publizist

tätig ist, hat sich in seinen bisher vorliegenden Filmen als ein politisch engagierter
Mann ausgewiesen, der durchaus nicht der von oben erwarteten Linientreue den Vorzug

vor der künstlerischen Wahrhaftigkeit gibt. Sein Film Die Ratten erwachen ist denn
auch alles andere als ein Loblied auf die Errungenschaften des Sozialismus; dem
parteiamtlich propagierten «Paradies auf Erden» stellt Pavlovic das Rattenmilieu der
Belgrader Vorstadt mit seinen instinkthaft-dumpf vegetierenden Menschen entgegen.
In einem schäbigen Mietsblock - eine Wohnhöhle neben und über der anderen —

haust der Krawattennäher Velimir Bamberg; Kontakt zur Aussenwelt hat er eigentlich
nur über einen Laien-Gesangverein. Bamberg, vor dem Bruch Titos mit Moskau
Parteifunktionär, hat vor Jahren Flugblätter verfasst, die seinem Freund Laie im anti-stalinistischen

Jugoslawien ein paar Jahre Gefängnis eintrugen. Obwohl Laie ihn, den
Verfasser der Flugblätter nicht verriet, blieb doch ein Verdacht; Bamberg wurde aus dem
Gang der Partei und Gesellschaftsentwicklung ausgestossen. Jetzt braucht er Geld für
seine kranke Schwester, die er zur Kur schicken will. In seiner Not wendet er sich an
Laie, der inzwischen mit pornographischen Photos handelt. Doch Laie versucht sofort,
ihn zu erpressen und in sein mieses Geschäft einzuspannen. Bamberg will mit dem
illegalen Photohandel nichts zu tun haben und versucht sich als Mitgiftjäger, was aber
auch nicht klappt. Schliesslich verhökert er doch eine von Lales Porno-Bilder-Serien,
doch das Geld wird ihm ausgerechnet von dem unbekannten Mädchen, einer Nachbarin,

gestohlen, in die er sich verliebt hat. Die schöne Ratte geht auf Nimmerwiedersehen
mit seinem Geld durch. Bamberg, für den es nur die käufliche Liebe auf schmuddeligem

«Rattenlager» gibt, wird in die Einsamkeit seines schäbigen und anonymen
Daseins zurückgestossen.
Pavlovics Film ist facettierter als diese Nachzeichnung des Inhalts vermuten lässt, die
natürlich fragmentarisch ist. Mögen die zahlreichen Verweise in Wort und Bild auf die
Parallele der wirklichen Ratten und den «Ratten» der sozialistischen Gesellschaft
gelegentlich überdeutlich, zu absichtsvoll gemacht und penetrant erscheinen, so ist der
Film insgesamt doch von einer disziplinierten Geschlossenheit, die keinen Zweifel an
der künstlerischen Aufrichtigkeit aufkommen lässt, mit der hier Schatten des sozialisti-

14



sehen Alltags (auch sehr Heikles) beschrieben werden. Pavlovic rückt Erscheinungen
ins Bild, die es nach offizieller Lesart in sozialistischen Ländern nicht gibt: Prostitution,
Homosexualität, Voyeurismus, verschwiegener Handel mit Animierphotos. (Der Voyeu-
rismus in diesem Film wäre allein eine Untersuchung wert.) Indem Pavlovic diese
Formen pervertierter Sexualität ähnlich wie Makavejev in Ein Liebesfall ohne stimulierende
Effekte schonungslos ausführlich darstellt, macht er ihre ganze Schäbigkeit und Häss-
lichkeit sichtbar, entlarvt er den deprimierenden Charakter solchen Tuns und seiner
frustrierten Täter. Der politische Aspekt des Films liegt darin, dass diese Erscheinungsformen

nicht bei gesellschaftlichen Aussenseitern oder einer privilegierten Klasse (die es

ja auch in der sozialistischen Gesellschaftsordnung gibt) vorgewiesen werden, sondern
im Milieu des Grossstadtproletariats angesiedelt sind. Was die Vermutung nahelegt,
dass es sich hier nicht um Ausnahmeerscheinungen, vielmehr um den normalen «way
of life» handeln muss, der allerdings der Vorstellung von der schönsten aller Welten
entgegensteht.
Dabei bewahrt Pavlovic seinen Film klug vor dem Abgleiten ins Plakative und
Leitartikelhafte. Die Tonart des Films ist nicht schrill, in das tragische Geschehen mischen
sich komödiantische Töne, solche bitterer und schwarzer Komik zumal, welche die
Düsternis des Geschehens aber keineswegs aufhellen, sondern die erschreckende
Trostlosigkeit noch verstärken, die grimmige Hoffnungslosigkeit, die über diesem Film
liegt und den Zuschauer bedrückt. Pavlovic zeigt (ähnlich wie Makavejev), dass der
Staat mit seinem Anspruch, alles, auch die persönliche Lebensgestaltung des
Menschen, zu ordnen, diese nur in grössere Probleme und Schwierigkeiten gestürzt hat,
weil dieser Anspruch nicht zu realisieren ist. Das System hat die Menschen enttäuscht.
Wenn Pavlovic die Kamera in die tristen Hinterhöfe blicken lässt, sie über Abfallhaufen
und Schuttplätze streichen lässt, wenn die altersschwachen Häuser mit ihren unsauberen

Zimmern ins Bild kommen, dann wird man von der sich hier dokumentierenden
Tristesse ergriffen. Die bedrückendste Szene, komisch und schaurig-trostlos zugleich, ist
die erste Liebesszene zwischen Bamberg und der dreckigen Nutte, die er in einer
Kneipe aufgelesen hat. Liebe - hier ist sie eine Sache, die rasch, fast widerwillig
verrichtet wird. Die Hoffnungslosigkeit ist total, die Bilder signalisieren Verzweiflung. Auf
Pavlovics Filmsprache passt — so scheint mir — ein Wort von Herbert Ihering, das dieser
über die Sprache des jungen Bertolt Brecht schrieb: «Sie ist brutal männlich und
melancholisch zart. Gemeinheit ist in ihr und abgründige Trauer. Grimmiger Witz und
klagende Lyrik.» Alfred Paffenholz/fd

ABEITSBLATT KURZFILM
End of the Dialogue (Ende des Dialogs/Phela Ndaba)

Dokumentarfilm, Südafrika/Grossbritannien, 1970; Produktion: Morena Films, London,
schwarzweiss mit Farbteilen, 16 mm, Lichtton, 26 Min.; Regie, Buch und Kamera:
anonym; Verleih: Selecta, Fribourg und ZOOM, Dübendorf, Preis: Fr. 30.-.
Der Film wurde an den Internationalen Kurzfilmtagen in Oberhausen 1971 mit dem
Preis der Interfilm und jenem der Katholischen Filmarbeit ausgezeichnet.

Kurzcharakteristik

Mitglieder des Panafrikanischen Kongresses haben diesen Dokumentarfilm über Süd-

15


	Filmkritik

