Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 2

Artikel: Brechts Texte fur Filme (2) [Fortsetzung]
Autor: Gersch, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Volkes zu tun haben. Ich winsche mir beim Fernsehen die Einsicht aus kulturpoliti-
scher Verantwortung, dass das Filmschaffen auch fir das Fernsehen von grosster
Wichtigkeit ist.

Ich bringe zwar Verstandnis auf dafur, dass man sich im jetzigen Zeitpunkt mit den
politisch meist engagierten Filmemachern nicht die Finger verbrennen will: Die An-
griffe der SVP haben im Fernsehen offenbar ein ungutes Klima geschaffen — die sich
haufenden Rucktritte der letzten Zeit bezeugen dies deutlich genug. Mir scheint, das
Fernsehen sei an dieser unguten Entwicklung aber nicht ganz ohne Schuld. Hat nicht
das Fernsehen selbst immer auf seinen Monopolcharakter gepocht und sich auf die
Konzessionsbestimmungen berufen und so ein Publikum herangebildet, das im Fernse-
hen eine fast mythische Institution der Objektivitat und Meinungsmacht sieht? Hatte
das Fernsehen nicht selbst teilweise diese Entwicklung verhindern konnen, indem es
das Publikum daran gewohnt hatte, auch im Fernsehen ein pluralistisches Meinungsfo-
rum zu sehen? Gerade weil das Fernsehen bei uns ein Monopol hat, hatte es mehr zur
Fernseherziehung seines Publikums tun miussen. Es hatte sich vielleicht haufiger selbst
in Frage stellen, hatte die Zuschauer zu kritischer Distanz anhalten sollen. Dadurch
hatten unsere Zuschauer vielleicht gelernt, mit kontroversen Meinungen und Sendun-
gen am Fernsehen zu leben. Dann ware das Publikum vielleicht daran gewaohnt, in
einem Beitrag die Meinung des Autors und nicht die des « Fernsehens» zu sehen. Es
musste doch im Interesse des Fernsehens selbst liegen, als pluralistisches Meinungspo-
dium akzeptiert zu werden. Es konnte sich damit vielleicht viel Arger mit politischen
und anderen Pressionen ersparen. Die Vorstellung, die Meinungen jeder einzelnen dis-
kutablen Sendung ausbalancieren zu mussen, ist doch ein Unding. Erst im Zusammen-
hang vieler Sendungen ist es doch sinnvoll, einen Ausgleich der Meinungen anzustre-
ben.

Wie wenig Distanz gewisse Fernsehleute ihrem eigenen Medium gegeniber haben,
scheint mir ein bei diesem Gesprach gefallener Satz zu sein. Als im Zusammenhang mit
der «Filmszene Schweiz» davon gesprochen wurde, es seien auch Experimentalfilme
zu produzieren, erklarte ein Fernsehgewaltiger klipp und klar: « Experimentalfilme geho-
ren nicht in unseren Auftrag.» Punktum! Aber musste denn dem Fernsehen nicht im
eigenen Interesse daran gelegen sein, mit solchen Filmen selber auch einen Beitrag zur
Entwicklung der Bildsprache zu leisten und damit zur Sensibilisierung der Zuschauer
beizutragen? Wenn immer wieder behauptet wird, das Publikum wuinsche halt die
seichten und stupiden Programme, so ware dem vielleicht entgegenzuhalten: Weil es
das Fernsehen versaumt hat, das Publikum auch mit anderen Programmen vertraut zu
machen — nicht von heute auf morgen, sondern auf lange Sicht. Ich bin so optimi-
stisch, zu glauben, dass es heute eine Anzahl schweizerischer Filmschaffender gibt, die
dem Fernsehen zu einem etwas veranderten, aber durchaus notwendigen Image ver-
helfen konnten. Franz Ulrich

Brechts Texte fiir Filme (2)
(Fortsetzung des Artikels von Wolfgang Gersch)

« Es ist nicht richtig, dass der Film die Kunst braucht es sei denn, man schafft eine
neue Vorstellung Kunsty. (Brecht 7930)

Eine direkte Verbindung Brechts zum Film entstand erst 1930, als sich eine Produk-
tionsgesellschaft fiir die « Dreigroschenoper» interessierte. Der aussergewohnliche Er-
folg des 1928 uraufgefiihrten Werkes mag die Industrie angezogen haben, zumal die
Weillsche Musik fir den Tonfilm eine besondere Attraktion war. Brecht schrieb das Ex-
pose, das er «Die Beule» nannte. Er hatte sich im Vertrag ein « Mitbestimmungsrecht
bei der kurbelfertigen Bearbeitung des Stoffes» gesichert und eine Arbeitsorganisation

6



durchgesetzt, derzufolge die Firma erst nach Fertigstellung des Manuskripts Ande-
rungswinsche anmelden konnte.

Brecht hatte die Gesellschaftskritik gegentber dem Stick wesentlich verscharft. Dabei
brachte er nur einen Teil seiner Vorstellungen ins Manuskript, denn «der Anblick derer,
die die Ratschlage befolgen und den Film ausfihren sollten», beraubte ihn und seine
Mitarbeiter der lllusion, ihre Absichten voll verwirklichen zu kénnen. Diese Absichten
waren gepragt von der seit 1926 erarbeiteten marxistischen Position Brechts, seiner
revolutiondren Asthetik, die auf dem verandernden Eingriff in die Gesellschaft beruht.
In der « Beule» belegen das sowohl der Gegenstand wie die Strukturierung. Gangster-
tum und Birgertum sind unmittelbar verbunden: aus dem Bandenchef Macheath wird
ein Bankenchef. Der Milieuwechsel — die Bande ubernimmt auf legalem Weg ein Geld-
institut — verscharft durch Konkretisierung die Kritik. Gegenubergestellt sind, in einem
Angsttraum des Polizeiprasidenten Brown, die Massen der Armen, die durch die Pala-
ste der Reichen marschieren, durch die « Mauern der Gemaldegalerien, der Residenz,
der Gerichtspaldste, das Parlament». Und Peachum gibt es auf, den angedrohten Auf-
stand des Elends zu organisieren. Damit wird, wenn auch indirekt, die revolutionare
Kraft des Volkes evident, gegen das sich die verfeindeten Parteien der Herrschenden
verbinden. Sie erkennen in ihm den gemeinsamen Feind: « Doch zum Schluss vereint
am Tische / Essen sie des Armen Brot.»

Episch-distanzierend ist die Struktur, die mit grossen, durch Zwischentitel markierten
Zasuren arbeitet. Ein polyphoner Aufbau wird deutlich, der Kontraste schafft, die Ur-
teilsfindung herausfordert. Die Polyphonie erstreckt sich bereits bis auf filmische Mittel,
deren Funktion sozial bestimmt wird. So gliederte Brecht den ersten Teil, «Die Liebe
und Heirat der Polly Peachumpy, in drei Kapitel, fliir deren jedes er eine besondere Art
des Photographierens, des Rhythmus und der Einstellung vorschlug. Die Firma lehnte
das Manuskript ab und liess das Drehbuch ohne Einflussnahme Brechts schreiben. Der
von Georg W.Papst inszenierte Film Ubernimmt wohl Anregungen aus der «Beule»
doch er schwacht durch entscheidende dramaturgische Anderungen, durch eine un-
verbindlich balladeske, verwischende Erzahlweise die Aggresivitat ab.

Brecht flhrte gegen die Firma einen Prozess, der grosses Aufsehen erregte; denn es
ging, wie eine Zeitung schrieb, um die Frage: «Kann die Industrie mit der Kunst nach
Belieben verfahren?» Brecht betrachtete den Prozess, den er verlor, als ein soziologi-
sches Experiment, «veranstaltet zu dem Zweck, gewisse Vorstellungen am Werk zu
sehen» und «die Unmaoglichkeit einer Zusammenarbeit mit dem Industriefilm selbst bei
vertraglichen Sicherungen offentlich darzutun». Die Schlussfolgerungen aus diesen
Vorgangen formulierte er in seiner umfangreichen Studie «Der Dreigroschenprozess»y,
die ein wichtiges Dokument der Kunstsoziologie ist. Er analysiert den Prozess als Ab-
bild und Modell der Wirklichkeit, zeigt den Warencharakter der Kunst im Kapitalismus,
erortert Fragen des Publikumsgeschmacks und, was hier besonders interessiert, die Be-
deutung des Films in der Zeit. Der Film konne «verwendbare Aufschlisse (iber
menschliche Handlungen im Detail» geben, wozu die «introspektiv psychologische»
burgerliche Kunst nicht in der Lage sei. Brecht betont die vom sowjetischen Film, von
amerikanischen Grotesken abgeleiteten typisierenden Tendenzen, beweist die Notwen-
digkeit einer Dialektik von dokumentarer Abbildung und sozialer Funktionierung. Ahn-
lich wie spater Walter Benjamin in seinem beriGhmten Aufsatz « Das Kunstwerk im Zeit-
alter seiner technischen Reproduzierbarkeit» sieht er den Verlust der «Aura» des
Kunstwerkes, und er bejaht diese Entwicklung. Er polemisiert damit gegen Versuche,
sich ihr durch Anleihen bei der traditionellen, nur auf Eleganz des Servierens, auf Sub-
jektivitat und elitare Isoliertheit bedachten Kunst zu entziehen. Auf die ganze Gekonnt-
heit kbnne man verzichten, wenn der Film erst eine neue gesellschaftliche Funktion er-
halten habe, die Voraussetzung fiir eine Verdnderung sei. Er schldagt den Ubergang zu
einer wirklichen Kollektivarbeit vor, die den Subjektivismus in der Kunst beseitigen
konne, und fordert fur die fortschrittlichen Krédfte den Besitz der Apparate.

Die «neue Vorstellung Kunsty, die Brecht fir den Film verlangte, wurde von ihm in der
Praxis erprobt. 1931 begannen die Arbeiten an dem proletarisch-revolutiondren Film

7



«Kuhle Wampe oder Wem gehort die Welt? ». Es war fur Brecht der erste und einzige
Film, an dem er von Anfang an und in jeder Phase mitarbeiten konnte. Er blieb unter
allen Filmen, mit denen er zu tun hatte, der einzige, den er akzeptierte. Die Idee kam
von Slatan Dudow. Brecht hatte den jungen Bulgaren, der in Berlin bei Max Hermann
Theaterwissenschaft studierte, als Mitarbeiter schatzengelernt. Beide nahmen den
Schriftsteller Ernst Ottwalt und den Komponisten Hanns Eisler in die Arbeitsgruppe
auf. Es entstand eine wirkliche Kollektivarbeit, bei der, wie Dudow spater berichtete,
nicht die Autoritat sich durchsetzte, sondern das Argument. Brechts Anteil darf als
massgeblich gelten. Er hatte das Drehbuch mitgeschrieben und sich an der Regie be-
teiligt. Die Zeitungen berichteten, dass Brecht die Dialoge als Regisseur betreute. Die
Kollektivitat der Arbeit war eine wesentliche Voraussetzung fur das Gelingen, denn die
Produktion eines solchen Films war unter den gegebenen gesellschaftlichen Bedingun-
gen ein Wagnis. Der Film wurde «unter grossen materiellen Schwierigkeiten herge-
stellt». Das proletarische Filmunternehmen Prometheus GmbH, das nur vergleichs-
weise geringe Mittel einsetzen konnte, garantierte dem Team die Verwirklichung seiner
Ideen, wurde aber in der Weltwirtschaftskrise von den grossen Monopolen in den
Bankrott getrieben. Darauf erwarb eine andere Firma, die Praesens GmbH, die Rechte
zu gunstigen Bedingungen. Aber der Tobis-Konzern, an den das Projekt durch eine
Kreditverpflichtung gebunden war, lehnte es ab, die in seinem Monopol befindlichen
Tonapparaturen zur Verfigung zu stellen. Eher wollte der Konzern die schon investier-
ten Mittel verlieren, als die Herstellung eines sozialistischen Films zu ermoglichen.
Brecht schreibt: « Selbstverstandlich kostete uns die Organisation der Arbeit weit mehr
Muhe als die (kunstlerische) Arbeit selber, das heisst, wir kamen immer mehr dazu, die
Organisation fir einen wesentlichen Teil der kiinstlerischen Arbeit zu halten. Es war
das nur moglich, weil die Arbeit als ganze eine politische war.»

Die Herstellung des Films zog sich, standig vom Abbruch bedroht, tber ein Dreiviertel-
jahr hin, dabei mussten die meisten Szenen, «in schnellstem Tempo, ein Viertel des
ganzen Films zum Beispiel in zwei Tagen aufgenommen werden». « Kuhle Wampe»
hatte nicht entstehen konnen ohne den Verzicht der Schauspieler auf Gagen, vor allem
aber nicht ohne die Unterstitzung von Tausenden Arbeitersportlern. Zweimal wurde
der Film verboten, von der Filmprufstelle und der Filmoberprufstelle. Nach genauesten,
rund 50 Seiten umfassenden Detailanalysen stellten die Zensoren fest: Gefahrdung der
offentlichen Ordnung und Sicherheit, Gefahrdung lebenswichtiger Interessen des Staa-
tes, entsittlichende Wirkung. Die Gesamtdarstellung des Films sei geeignet, «an den
Grundfesten des Staates zu ratteln und mit der unmissverstandlichen Aufforderung zu
Umsturz und Gewalt den Bestand des Staates zu erschutterny.

Auf eine Protestwelle hin musste der Film freigegeben werden, allerdings hatten die
Produzenten einige der am meisten beanstandeten Stellen gekurzt. Weitere Schnitte
wurden von der Zensur gefordert und ein Jugendverbot verhangt. Mitte Mai 1932 wird
der Film in Anwesenheit Brechts, Dudows und Helene Weigels in Moskau gezeigt. Am
30.Mai wird er in Berlin erstaufgefuhrt. Allein in Berlin erreicht der Film in 15 Vorortki-
nos das Publikum, fir das er gedreht worden ist. Brechts Urteil, der Zensor sei «weit
tiefer in das Wesen unserer kunstlerischen Absichten eingedrungen als unsere wohl-
wollendsten Kritiker», bestatigt sich, wenn man die Protokolle der Zensur mit den
damals erschienenen Kritiken vergleicht. Die meisten Rezensenten waren «in einer Sai-
son schauderhaftester Ode», wie einer von ihnen schrieb, «flir den fast einzigen wert-
vollen und anspruchsvollen Film deutscher Produktion eingetreten». Aber die revolu-
tionare Bedeutung, die «Kuhle Wampe» fur die deutsche Filmkunst hat, wurde kaum
erkannt. Die Zensoren dagegen fragten ausschliesslich nach der Wirkungsweise des
Films auf das Publikum. So wurde ihnen die politische Bedeutung der neuen Asthetik
des Films bewusst. Sie bemerkten richtig, dass er, indem er Nachdenken voraussetzte,
auch zum Nachdenken anhielt, dass er durch seine Gesamthaltung politisch verallge-
meinerte und mobilisierte.

(Fortsetzung in der ndchsten Nummer)



	Brechts Texte für Filme (2) [Fortsetzung]

