
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)

Heft: 2

Artikel: Brechts Texte für Filme (2) [Fortsetzung]

Autor: Gersch, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volkes zu tun haben. Ich wünsche mir beim Fernsehen die Einsicht aus kulturpolitischer

Verantwortung, dass das Filmschaffen auch für das Fernsehen von grösster
Wichtigkeit ist.
Ich bringe zwar Verständnis auf dafür, dass man sich im jetzigen Zeitpunkt mit den
politisch meist engagierten Filmemachern nicht die Finger verbrennen will: Die
Angriffe der SVP haben im Fernsehen offenbar ein ungutes Klima geschaffen - die sich
häufenden Rücktritte der letzten Zeit bezeugen dies deutlich genug. Mir scheint, das
Fernsehen sei an dieser unguten Entwicklung aber nicht ganz ohne Schuld. Fiat nicht
das Fernsehen selbst immer auf seinen Monopolcharakter gepocht und sich auf die
Konzessionsbestimmungen berufen und so ein Publikum herangebildet, das im Fernsehen

eine fast mythische Institution der Objektivität und Meinungsmacht sieht? Plätte
das Fernsehen nicht selbst teilweise diese Entwicklung verhindern können, indem es
das Publikum daran gewöhnt hätte, auch im Fernsehen ein pluralistisches Meinungsforum

zu sehen? Gerade weil das Fernsehen bei uns ein Monopol hat, hätte es mehr zur
Fernseherziehung seines Publikums tun müssen. Es hätte sich vielleicht häufiger selbst
in Frage stellen, hätte die Zuschauer zu kritischer Distanz anhalten sollen. Dadurch
hätten unsere Zuschauer vielleicht gelernt, mit kontroversen Meinungen und Sendungen

am Fernsehen zu leben. Dann wäre das Publikum vielleicht daran gewöhnt, in
einem Beitrag die Meinung des Autors und nicht die des «Fernsehens» zu sehen. Es

müsste doch im Interesse des Femsehens selbst liegen, als pluralistisches Meinungspodium

akzeptiert zu werden. Es könnte sich damit vielleicht viel Ärger mit politischen
und anderen Pressionen ersparen. Die Vorstellung, die Meinungen jeder einzelnen
diskutablen Sendung ausbalancieren zu müssen, ist doch ein Unding. Erst im Zusammenhang

vieler Sendungen ist es doch sinnvoll, einen Ausgleich der Meinungen anzustreben.

Wie wenig Distanz gewisse Fernsehleute ihrem eigenen Medium gegenüber haben,
scheint mir ein bei diesem Gespräch gefallener Satz zu sein. Als im Zusammenhang mit
der «Filmszene Schweiz» davon gesprochen wurde, es seien auch Experimentalfilme
zu produzieren, erklärte ein Fernsehgewaltiger klipp und klar: « Experimentalfilme gehören

nicht in unseren Auftrag.» Punktum! Aber müsste denn dem Fernsehen nicht im
eigenen Interesse daran gelegen sein, mit solchen Filmen selber auch einen Beitrag zur
Entwicklung der Bildsprache zu leisten und damit zur Sensibilisierung der Zuschauer
beizutragen? Wenn immer wieder behauptet wird, das Publikum wünsche halt die
seichten und stupiden Programme, so wäre dem vielleicht entgegenzuhalten: Weil es
das Fernsehen versäumt hat, das Publikum auch mit anderen Programmen vertraut zu
machen - nicht von heute auf morgen, sondern auf lange Sicht. Ich bin so optimistisch,

zu glauben, dass es heute eine Anzahl schweizerischer Filmschaffender gibt, die
dem Fernsehen zu einem etwas veränderten, aber durchaus notwendigen Image
verhelfen könnten. Franz Ulrich

Brechts Texte für Filme (2)
(Fortsetzung des Artikels von Wolfgang Gersch)

« Es ist nicht richtig, dass der Film die Kunst braucht, es sei denn, man schafft eine
neue Vorstellung Kunst». (Brecht 1930)

Eine direkte Verbindung Brechts zum Film entstand erst 1930, als sich eine
Produktionsgesellschaft für die «Dreigroschenoper» interessierte. Der aussergewöhnliche
Erfolg des 1928 uraufgeführten Werkes mag die Industrie angezogen haben, zumal die
Weillsche Musik für den Tonfilm eine besondere Attraktion war. Brecht schrieb das
Exposé, das er «Die Beule» nannte. Er hatte sich im Vertrag ein « Mitbestimmungsrecht
bei der kurbelfertigen Bearbeitung des Stoffes» gesichert und eine Arbeitsorganisation

6



durchgesetzt, derzufolge die Firma erst nach Fertigstellung des Manuskripts
Änderungswünsche anmelden konnte.
Brecht hatte die Gesellschaftskritik gegenüber dem Stück wesentlich verschärft. Dabei
brachte er nur einen Teil seiner Vorstellungen ins Manuskript, denn «der Anblick derer,
die die Ratschläge befolgen und den Film ausführen sollten», beraubte ihn und seine
Mitarbeiter der Illusion, ihre Absichten voll verwirklichen zu können. Diese Absichten
waren geprägt von der seit 1926 erarbeiteten marxistischen Position Brechts, seiner
revolutionären Ästhetik, die auf dem verändernden Eingriff in die Gesellschaft beruht.
In der «Beule» belegen das sowohl der Gegenstand wie die Strukturierung. Gangstertum

und Bürgertum sind unmittelbar verbunden: aus dem Bandenchef Macheath wird
ein Bankenchef. Der Milieuwechsel - die Bande übernimmt auf legalem Weg ein
Geldinstitut — verschärft durch Konkretisierung die Kritik. Gegenübergestellt sind, in einem
Angsttraum des Polizeipräsidenten Brown, die Massen der Armen, die durch die Paläste

der Reichen marschieren, durch die «Mauern der Gemäldegalerien, der Residenz,
der Gerichtspaläste, das Parlament». Und Peachum gibt es auf, den angedrohten
Aufstand des Elends zu organisieren. Damit wird, wenn auch indirekt, die revolutionäre
Kraft des Volkes evident, gegen das sich die verfeindeten Parteien der Herrschenden
verbünden. Sie erkennen in ihm den gemeinsamen Feind: «Doch zum Schluss vereint
am Tische / Essen sie des Armen Brot.»
Episch-distanzierend ist die Struktur, die mit grossen, durch Zwischentitel markierten
Zäsuren arbeitet. Ein polyphoner Aufbau wird deutlich, der Kontraste schafft, die Ur-
teilsfindung herausfordert. Die Polyphonie erstreckt sich bereits bis auf filmische Mittel,
deren Funktion sozial bestimmt wird. So gliederte Brecht den ersten Teil, «Die Liebe
und Heirat der Polly Peachum», in drei Kapitel, für deren jedes er eine besondere Art
des Photographierons, des Rhythmus und der Einstellung vorschlug. Die Firma lehnte
das Manuskript ab und liess das Drehbuch ohne Einflussnahme Brechts schreiben. Der
von Georg W.Papst inszenierte Film übernimmt wohl Anregungen aus der «Beule»
doch er schwächt durch entscheidende dramaturgische Änderungen, durch eine
unverbindlich balladeske, verwischende Erzählweise die Aggresivität ab.
Brecht führte gegen die Firma einen Prozess, der grosses Aufsehen erregte; denn es
ging, wie eine Zeitung schrieb, um die Frage: «Kann die Industrie mit der Kunst nach
Belieben verfahren?» Brecht betrachtete den Prozess, den er verlor, als ein soziologisches

Experiment, «veranstaltet zu dem Zweck, gewisse Vorstellungen am Werk zu
sehen» und «die Unmöglichkeit einer Zusammenarbeit mit dem Industriefilm selbst bei
vertraglichen Sicherungen öffentlich darzutun». Die Schlussfolgerungen aus diesen
Vorgängen formulierte er in seiner umfangreichen Studie «Der Dreigroschenprozess»,
die ein wichtiges Dokument der Kunstsoziologie ist. Er analysiert den Prozess als Abbild

und Modell der Wirklichkeit, zeigt den Warencharakter der Kunst im Kapitalismus,
erörtert Fragen des Publikumsgeschmacks und, was hier besonders interessiert, die
Bedeutung des Films in der Zeit. Der Film könne «verwendbare Aufschlüsse über
menschliche Handlungen im Detail» geben, wozu die «introspektiv psychologische»
bürgerliche Kunst nicht in der Lage sei. Brecht betont die vom sowjetischen Film, von
amerikanischen Grotesken abgeleiteten typisierenden Tendenzen, beweist die Notwendigkeit

einer Dialektik von dokumentärer Abbildung und sozialer Funktionierung. Ähnlich

wie später Walter Benjamin in seinem berühmten Aufsatz «Das Kunstwerk im Zeitalter

seiner technischen Reproduzierbarkeit» sieht er den Verlust der «Aura» des
Kunstwerkes, und er bejaht diese Entwicklung. Er polemisiert damit gegen Versuche,
sich ihr durch Anleihen bei der traditionellen, nur auf Eleganz des Servierens, auf
Subjektivität und elitäre Isoliertheit bedachten Kunst zu entziehen. Auf die ganze Gekonntheit

könne man verzichten, wenn der Film erst eine neue gesellschaftliche Funktion
erhalten habe, die Voraussetzung für eine Veränderung sei. Er schlägt den Übergang zu
einer wirklichen Kollektivarbeit vor, die den Subjektivismus in der Kunst beseitigen
könne, und fordert für die fortschrittlichen Kräfte den Besitz der Apparate.
Die «neue Vorstellung Kunst», die Brecht für den Film verlangte, wurde von ihm in der
Praxis erprobt. 1931 begannen die Arbeiten an dem proletarisch-revolutionären Film

7



«Kuhle Wampe oder Wem gehört die Weit?». Es war für Brecht der erste und einzige
Film, an dem er von Anfang an und in jeder Phase mitarbeiten konnte. Er blieb unter
allen Filmen, mit denen er zu tun hatte, der einzige, den er akzeptierte. Die Idee kam
von Slatan Dudow. Brecht hatte den jungen Bulgaren, der in Berlin bei Max Hermann
Theaterwissenschaft studierte, als Mitarbeiter schätzengelernt. Beide nahmen den
Schriftsteller Ernst Ottwalt und den Komponisten Hanns Eisler in die Arbeitsgruppe
auf. Es entstand eine wirkliche Kollektivarbeit, bei der, wie Dudow später berichtete,
nicht die Autorität sich durchsetzte, sondern das Argument. Brechts Anteil darf als
massgeblich gelten. Er hatte das Drehbuch mitgeschrieben und sich an der Regie
beteiligt. Die Zeitungen berichteten, dass Brecht die Dialoge als Regisseur betreute. Die
Kollektivität der Arbeit war eine wesentliche Voraussetzung für das Gelingen, denn die
Produktion eines solchen Films war unter den gegebenen gesellschaftlichen Bedingungen

ein Wagnis. Der Film wurde «unter grossen materiellen Schwierigkeiten
hergestellt». Das proletarische Filmunternehmen Prometheus GmbH, das nur vergleichsweise

geringe Mittel einsetzen konnte, garantierte dem Team die Verwirklichung seiner
Ideen, wurde aber in der Weltwirtschaftskrise von den grossen Monopolen in den
Bankrott getrieben. Darauf erwarb eine andere Firma, die Praesens GmbH, die Rechte
zu günstigen Bedingungen. Aber der Tobis-Konzern, an den das Projekt durch eine
Kreditverpflichtung gebunden war, lehnte es ab, die in seinem Monopol befindlichen
Tonapparaturen zur Verfügung zu stellen. Eher wollte der Konzern die schon investierten

Mittel verlieren, als die Herstellung eines sozialistischen Films zu ermöglichen.
Brecht schreibt: «Selbstverständlich kostete uns die Organisation der Arbeit weit mehr
Mühe als die (künstlerische) Arbeit selber, das heisst, wir kamen immer mehr dazu, die
Organisation für einen wesentlichen Teil der künstlerischen Arbeit zu halten. Es war
das nur möglich, weil die Arbeit als ganze eine politische war.»
Die Herstellung des Films zog sich, ständig vom Abbruch bedroht, über ein Dreivierteljahr

hin, dabei mussten die meisten Szenen, «in schnellstem Tempo, ein Viertel des

ganzen Films zum Beispiel in zwei Tagen aufgenommen werden». «Kuhle Wampe»
hätte nicht entstehen können ohne den Verzicht der Schauspieler auf Gagen, vor allem
aber nicht ohne die Unterstützung von Tausenden Arbeitersportlern. Zweimal wurde
der Film verboten, von der Filmprüfstelle und der Filmoberprüfstelle. Nach genauesten,
rund 50 Seiten umfassenden Detailanalysen stellten die Zensoren fest: Gefährdung der
öffentlichen Ordnung und Sicherheit, Gefährdung lebenswichtiger Interessen des Staates,

entsittlichende Wirkung. Die Gesamtdarstellung des Films sei geeignet, «an den
Grundfesten des Staates zu rütteln und mit der unmissverständlichen Aufforderung zu
Umsturz und Gewalt den Bestand des Staates zu erschüttern».
Auf eine Protestwelle hin musste der Film freigegeben werden, allerdings hatten die
Produzenten einige der am meisten beanstandeten Stellen gekürzt. Weitere Schnitte
wurden von der Zensur gefordert und ein Jugendverbot verhängt. Mitte Mai 1932 wird
der Film in Anwesenheit Brechts, Dudows und Helene Weigels in Moskau gezeigt. Am
30. Mai wird er in Berlin erstaufgeführt. Allein in Berlin erreicht der Film in 15 Vorortkinos

das Publikum, für das er gedreht worden ist. Brechts Urteil, der Zensor sei «weit
tiefer in das Wesen unserer künstlerischen Absichten eingedrungen als unsere
wohlwollendsten Kritiker», bestätigt sich, wenn man die Protokolle der Zensur mit den
damals erschienenen Kritiken vergleicht. Die meisten Rezensenten waren «in einer Saison

schauderhaftester Öde», wie einer von ihnen schrieb, «für den fast einzigen
wertvollen und anspruchsvollen Film deutscher Produktion eingetreten». Aber die
revolutionäre Bedeutung, die «Kuhle Wampe» für die deutsche Filmkunst hat, wurde kaum
erkannt. Die Zensoren dagegen fragten ausschliesslich nach der Wirkungsweise des
Films auf das Publikum. So wurde ihnen die politische Bedeutung der neuen Ästhetik
des Films bewusst. Sie bemerkten richtig, dass er, indem er Nachdenken voraussetzte,
auch zum Nachdenken anhielt, dass er durch seine Gesamthaltung politisch
verallgemeinerte und mobilisierte.

(Fortsetzung in der nächsten Nummer)

8


	Brechts Texte für Filme (2) [Fortsetzung]

