Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1973)
Heft: 0
Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILMKRITIK

Filmrezensionen des aktuellen Angebotes in der Schweiz bestimmen diesen Teil der Zeitschrift.
Die Auswahl der besprochenen Filme erfolgt nach Gesichtspunkten der inhaltlichen und forma-
len Qualitat, aber auch das allgemeine Interesse an einer bestimmten Thematik oder auffallende
Tendenzen konnen die Auswah/ bestimmen. Wichtige, ausfiihrlich rezensierte Spielfilme, die am
Fernsehen ausgestrahit werden, sind in der Unterrubrik « Film im Fernsehen» zu finden. Unter
dem Titel « Film in Diskussion» werden Filme diskutiert, die kontroverse Meinungen provozieren
oder deren Vielschichtigkeit eine kritische Wiirdigung von mehr als nur einem Rezensenten im
Sinne der Erganzung fordert.

Les Arpenteurs (Die Landvermesser)
Schweiz 1972. Regie: Michel Soutter (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 72/257.)

«A begegnet B und liebt B, aber B geht weg. A begegnet C und glaubt, B vor sich zu haben. C
will A lieben, aber A denkt an B, die nicht da ist. A sucht B, aber B ist bei C. Wenn A B bei C
entdeckt, bleibt B, und A muss gehen» — solchermassen algebraisch hat Michel Soutter den In-
halt seines finften langen Spielfilms umschrieben. Es geht auch anders: Der grosse Landver-
messer Léon liebt Ann, merkt aber bei seiner spateren Rickkehr in dasselbe Haus, dass Alice
hier wohnt, die er nie gesehen hat. Was ist aus der andern geworden? Und endlich, wer ist wer?
Die Unmaéglichkeit, Soutters Geschichte auf relativ kleinem Raum wiederzugeben, ruhrt daher,
dass es dem Genfer eigentlich gar nicht darum geht, eine Geschichte im traditionellen Sinn zu
erzahlen. Sein Film besteht aus einer grossen Zahl kleiner, sich in den Kontext einfigender Epi-
soden, ausgeldst durch zufillig vorhandene Gegenstdnde: ein Gemusekorb, eine Brille, eine
Mutze, ein Telephon, ein vergessener Mantel und verlorengegangene Vermessungsstangen —
tote Objekte also, die aber Beziehungen schaffen. Und um Beziehungen geht es Soutter, ist es
ihm schon immer gegangen. In diesem Fall sind es jene zwischen A, B, C und all den andern,
die mehr oder weniger zufallig noch dazustossen. Er analysiert sie und die Prozesse, die sich in
den einzelnen Figuren auslosen, die er scheinbar improvisiert {in Wahrheit aber mit der Meister-
schaft eines gelibten Marionettenklnstlers) einander sich nahern lasst und sie durch — was ein
Ausweichen verunmaglicht — nicht voraussehbare Ereignisse zu Reaktionen auf die Verhaltens-
muster der Partner zwingt.

Der Regisseur erschwert seinen Protagonisten ihr Suchen insofern, als sich keine «Wahlver-
wandtschaften» (Freddy Buache) entwickeln konnen, denn: Wie immer in Soutters Filmen ent-
stammen die Handelnden verschiedenen sozialen Schichten und bewegen sich auf verschiede-
nen, durch Erziehung, Bildung und Lebenserfahrungen bestimmten intellektuellen Ebenen. Und
einmal mehr erreichen sie ihre Ziele nicht. Geflihle konnten sich zwar in der Intimitdt des von
alten Baumen umgebenen Ortes entfalten, doch die Menschen versagen; sie konnen nicht tber
den eigenen Schatten springen. Sie konnen es nicht — und hier wird Soutters Protest spiirbar,
der sich im Gegensatz zur klar sozialkritischen, mit philosophischer Logik vorgetragenen Conte-
station Tanners und Gorettas mehr im Spielerischen artikuliert —, weil ihnen die Freiheit fehlt,
den letzten, entscheidenden Schritt zum GegenUlber zu tun. Zwar versuchen sie es immer wieder
(Léon gelingt es sogar fur einen kurzen Augenblick), doch furchten sie sich letztlich vor dem
eigenen Mut und weichen zuruck: A schlaft zwar mit B, doch die bezeichnenderweise als Glo-
betrotterin gezeichnete Fremde entschwindet wieder und schliesst ihn spater aus; er findet zu
der keinen Zugang mehr, in deren Wesen er jene Freiheit und Ungebundenheit erkennt, sich
geistig und geographisch nach Belieben bewegen zu konnen, die ihm, dem in der Normalitat
der Norm Unterworfenen, vollig fehlt. C ist nicht besser dran: Sie versichert zwar, in Zukunft
«andersherum zu leben» (vivre a I'endroit), doch kann sie das in Wirklichkeit nicht tun, da ihr
Ausbruch — A hat sie ja zuruckgewiesen — auf einem Selbstbetrug und auf Ligen beruht — eine
recht unsichere Basis fur einen Neuanfang.

Wie schon in friiheren Filmen versuchen sich Soutters Figuren auch hier wieder mit dem Wort
einander mitzuteilen; sie tasten sich mit den Mitteln der Sprache gleichsam ab. Dass der Wille
zur inneren Offnung da ist, zeigt die haufige Ubernahme von Woaértern, ja ganzen Satzen durch

220



den Partner; das geschieht weder dem Sprachhumor noch dem Wortspiel zuliebe, sondern in
der Absicht, ein auf der gleichen Wellenlange liegendes Mittel zur Kommunikation mit dem an-
dern zu finden, sich mehr als nur sprachlich zu verstehen. Das Wort dient bei Soutter aber nicht
nur dazu, sich dem andern zu erkennen zu geben und sich auszuliefern, sondern im Gegenteil
auch dazu, sich vor sich selbst und dem Gegenuber zu verstecken aus Angst vor der bitteren
Wahrheit, dass ihrer aller Existenz eigentlich recht trostlos und unbefriedigend ist, und aus
Scheu vor einer Erkenntnis, die unter Umstanden Entscheidungen abverlangen wirde.

Aber sosehr sich die Personen auch Muhe geben, mittels der Sprache ihre tatsidchliche Situation
zu verschleiern, den Ticken des Waortes sind sie nicht gewachsen; die Wahrheit offenbart sich
immer, und wenn es Uber den Umweg der Liige geschieht. Einmal allerdings ist Léon ganz ehr-
lich: Wenn er zum Schluss drohend die Fauste schuttelt und mit dem Ruf «Wir werden wieder-
kommen und alles in die Luft jagen, den Garten, die Hltte, alles, ihr damlichen Weiber!» seine
ganze Wut und Enttauschung, dass ihm der Ausbruch aus seiner Existenz nicht gelungen ist,
hinausbrullt und daruber hinaus einsehen muss, dass er von den andern weiter entfernt ist als je
zuvor., Die Unsicherheit, die sich als Folge des zaghaften und unvollstandigen Erkennens ein-
stellt, l4sst den Egoisten Léon in die Agressivitat flichten, die das zarte Gewebe der Beziehun-
gen mit Sicherheit eines Tages zerreissen wird, denn ... er ist nicht umsonst der Grosse Landver-
messer; er versuchte, die Seelenlandschaft und den die Personen umgebenden Raum zu ver-
messen, um so die Gefuhle festlegen und bestimmen zu konnen, die ihm nicht ganz geheuer
sind, ihn unsicher machen und ihm den Boden der gesicherten, problemlosen Normalitat unter
den Fissen wegzuziehen drohen — nach ihm werden die Bulldozer kommen.

Ohne Zweifel ist «Les arpenteurs» der reifste und reichste Film des nun 40jahrigen Genfers;
reich nicht nur vom Inhalt her, sondern auch an filmischem Koénnen. Soutter bringt es fertig,
durch scheinbare Zufalligkeiten eine faszinierende Dichte zu schaffen und jene Natlrlichkeit und
Leichtigkeit auf den Plan zu bringen, die man in so vielen Filmen heute vermisst. Mit Liebe und
aus dem freundschaftlichen Gefuhl des Sichgleichfiihlens heraus (alle seine Werke sind bis zu
einem gewissen Masse autobiographisch) schuf Soutter eine filmische «drélerie» mit Tiefgang,
die durchwegs von einer seltsam anziehenden, ein wenig traurigen und melancholischen Poesie
getragen wird, die immer wieder zum Ausdruck kommt; im langen Verweilen der Kamera auf
einem herbstlichen Feld beispielsweise, im Schnitt auf ein Gesicht, in einem Wort, einer Geste,
einem Blick. Unterstiitzt wurde der Regisseur dabei von einem Quartett hervorragender Schau-
spieler, deren Auswahl so perfekt getroffen wurde, dass zwischen Fiktion und Realitat kein Un-
terschied mehr zu bestehen scheint. Balts Livio

A Clockwork Orange (Uhrwerk Orange)

Grossbritannien 1970/71, Regie: Stanley Kubrick (Vorspanndaten s. Kurzbesprechung 72/256)

Kubricks Vorliebe, aktuelle Fragen unserer Gesellschaft in futuristischen Filmen zu behandeln
(Space Odyssee-2001) wird auch in « A Clockwork Orange» sichtbar. Wenn die Filmhandlung
dieses Mal auch im begrenzten Raum unserer Erde spielt, so haften dem Dekor doch unver-
kennbar utopische Ziige an. Kubrik meint in seinem Film eine Zukunft, die nicht allzu weit in der
Ferne liegt, die also bald schon Gegenwart und damit Wirklichkeit werden konnte. Das Bild, das
der Regisseur von der Gesellschaft eines nahen Zeitabschnittes entwirft, ist erschreckend und
bedriickend zugleich. Das hat seine Ursache darin, dass gewisse Tendenzen unserer Gegenwart
konsequent weitergedacht werden: die Neigung etwa, Brutalitdt und Gewalt als Mittel zur Be-
wahrung einer Art personlicher Freiheit anzuwenden, dann aber auch die Manipulation des
Menschen und die Bedrohung seiner geistigen Unabhangigkeit durch den Staat.

Alex, Spross einer kleinburgerlichen Familie, wird nach einer Reihe unsédglich brutaler Gewalt-
akte wegen Mordes an einer Heilgymnastin ins Gefangnis gesteckt. Seine von ihm terrorisierte
Schlager-Gang hat ihn verraten. Nachdem er sich beim Gefangnispfarrer eingeschmeichelt hat,
lasst er sich als Versuchskaninchen mittels der sogenannten « Ludovico-Methode» im Kurzver-
fahren resozialisieren. Die Schnell-Methode zur Heilung von Verbrechern (sie wird vom Minister
propagiert, damit die Gefangnisse fir politische Héaftlinge freiwerden) schlagt bei Alex vorzig-
lich an: er wird zum hundischen Untertanen, der jeder Manipulation machtlos unterworfen ist.
Ein Schriftsteller — Opfer eines von Alex friher begangenen Gewaltaktes — sucht aus der Situa-

221



tion fir die Opposition politischen Gewinn zu schlagen, indem er den « Geheilten» zum Selbst-
mord treibt. Der Plan misslingt: Alex uberlebt den Fenstersturz, wird durch den neuerlichen
Schock geheilt. Schon eilt der Minister herbei, um nun seinerseits propagandistisches Kapital
aus der Lage zu schlagen. Was fir Folgen das mit dem wieder « normalisierten» Alex haben
wird, wird bloss noch durch hohnisches Augenzwinkern angetont.

Kubricks Opus — der Inhalt macht es deutlich — ist ein Thesenfilm. Da wird eine Botschaft trans-
portiert: Es geht um den Menschen, der in unserer Gesellschaft Gefahr lauft, durch Wissenschaft
und den Willen des Staatswesens, seiner Personlichkeit beraubt zu werden, um den Eingriff in
die Freiheit des Individuums, auf das alle aussehen wie von einem Uhrwerk betriebene Orangen
(daher der Titel des Films, der auf einem irischen Sprichwort Gber die Gleichschaltung beruht).
Kubrick will zeigen, dass es sinnlos ist, die durch Umwelt und Gesellschaftssystem entstandenen
Fehlleistungen durch wissenschaftliche Manipulation am Menschen zu korrigieren. Nur will — so
meine ich — der Modellfall in « A Clockwork Orange» dazu nicht so recht taugen. Der einiger-
massen komplizierte Aufbau der Geschichte, aber auch die lberpointierte Schilderung der Cha-
raktere (der zackige Gefangnis-Oberwarter, der egozentrische Schriftsteller, die penetrante Bur-
gerlichkeit von Alex’ Eltern oder die von perfider Freundlichkeit Ubertiinchte Hinterlistigkeit des
Innenministers) verhindern die notwendige exakte Analyse, welche Kubricks Thesen stutzen soll-
ten. Der Film entgleitet in die Bereiche des gangigen Klischees und der etwas zu einfach gerate-
nen Satire. Das ist mitunter seine Schwache.

Aufschlussreicher ist « A Clockwork Orange» dort, wo er die Austauschbarkeit der Rollen aufdeckt
und damit die Mechanismen des Faschismus entlarvt. Dass jene, die sich fir Ruhe und Ordnung
einsetzen, sich im Prinzip derselben Methoden bedienen, umihren Platz an der Sonne zu behalten,
wie jene, die sich ihren personlichen Vorteil mit nackter Gewalt und Auflehnung gegen die Ordnung
erkampfen, war das Thema vieler Filme der jungsten Vergangenheit. Keiner aber hat diese Schluss-
folgerung so eindeutig und konsequentzu Ende gedacht wie Kubrick. Zwar gerat er auch hier oftmals
bedenklich in die Nahe des Klischees, etwa wenn die verraterischen Mitglieder des Alex-Gang spéa-
ter die ihnen ins Gesicht geschriebene Brutalitat im Namen des Rechts als Polizisten ausliben oder
wenn der geschundene Schriftsteller ebenfalls zum Schinder wird, nicht so sehr, um sich an Alex zu
rachen, als vielmehr zur Erreichung eines politischen Zieles. Aber hier stehen die Verallgemeinerun-
gen im Dienste der Anhalyse. Da wird nun erschreckend deutlich, dass Gewalttatigkeit, ganz gleich
ob sie in physischer oder geistiger Weise Anwendung findet, mehr als bloss latent vorhandene
Eigenschaftist: namlich Ausdruck einer Uber Generationen eingelibten Haltung des Sich-Durchset-
zens, des Oben-Bleibens. Das wird inden brutalen Handlungen der Alex-Bande nicht minder deut-
lich als in den Versuchen des Ministers, seine Machtfllle mehr und mehr auszubauen. Flr beide ge-
hort die Anwendung von Gewalt in mehr oder minder sublimierter Form zur Bestatigung der Per-

222



sonlichkeit. Bei Alex ist sie vermischt mit ausschweifender Sexualitit und einer nahezu erotischen
Hingabe an Beethovens Musik (Hitlers Leidenschaft fir Wagner!).

Die Starke des Films liegt aber auch in seiner Inszenierung, der — wie schon in «Space Odyssee» —
eine fast unglaubliche Perfektion anhaftet. Mit wenigen Hinweisen wird die Kilte der Umwelt
signalisiert und durch eine geradezu frostige Beleuchtung unterstrichen. Die geistige Verarmung in
einer — gar nicht so utopischen — rationalisierten Umwelt, in der nichts mehr auf Menschlichkeit,
sondern bloss noch auf die Ratio der Wissenschaften abgestellt wird, erscheint als erschreckende
Vision auf der Leinwand. Der einzig noch intakte Mensch in dieser unmenschlichen Beton- und
Plastikwelt, welche die korperliche und seelische Perversion als Maoglichkeit des Ausbruchs gera-
dezu herausfordert, ist ein armer und harmloser Saufer, der das irische Volkslied « Molly Maloney vor
sich hingrélt und darum bittet, nicht mehr in dieser Welt leben zu miissen. Dass er von den Schla-
gern als personifizierte Provokation empfunden wird, entspricht Kubricks atemberaubendem Zu-
kunftsbild von einer Menschheit, die sich aller humanen Regungen entledigt hat. Urs Jaeggi

The Assassination of Trotsky (Trotzkis Ermordung)
Frankreich/ltalien, 1972. Regie: Joseph Losey (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 72/258).

Die Themenwahl mag —da sich Regisseur Losey zum Kommunismus bekennt und deswegen seiner-
zeit ja auchinden USA von McCarthy verfolgt worden ist— Anlass geben zur Vermutung, es handle
sich bei «Trotzkis Ermordung» um eine Art hagiographischen Unterfangens. Der Film setzt einer
solchen Deutung nicht viele Hindernisse entgegen. Seine Konzentration auf die letzte Lebensphase
des 1941 ermordeten Revolutiondrs und einstigen Griinders der Roten Armee rickt diesen in die
Perspektive des Opfers, des unbeugsamen Mahners und Idealisten, den ein machtversessener
und rachslichtiger Potentat (Stalin) durch alle Welt verfolgen lasst. Publikumsliebling Richard
Burton, mit Spitzbart und Brille maskiert, mimt glaubwiulrdig Vaterlichkeit, gereifte Gattenliebe
und ungebrochene revolutiondre Zuversicht, die freilich von zunehmenden Todesahnungen
tberschattet wird. Die Tragik des Eingekreisten, der sich im mexikanischen Exil einmauern muss,
wird mit symbolistischen Mitteln uberhoht, dieweil auf der Gegenseite im Dienste der
NKWD-Agenten ein Mann agiert, der mit dem Attentat sein fragiles Selbstbewusstsein aufzu-
bessern hofft und sich dabei einer ihm sexuell hérigen Mitarbeiterin Trotzkis bedient. Der politi-
sche Kontext wird in — allerdings nicht sonderlich aufschlussreichen — Ausserungen hergestellt,
die Trotzki vor allem seinem Sekretar oder dem Diktiergerat anvertraut. Zu Revolution und Blut-
vergiessen beispielsweise will er als zu einem Exzess der Geschichte stehen. Doch im Film bleibt
dieses Bekenntnis rhetorisch: Hier praktiziert Trotzki vor allem Vertrauen, Zuneigung und
Lebensfreude. Die diskret hergestellte Einseitigkeit des Portrats ist unschwer zu entdecken.
Dann ware der Film also keine ernst zu nehmende historische Beschreibung, wiewohl der Vor-
spann die Erwartungen in diese Richtung lenkt? Einerseits registriert man verbliffende szenische
Detailrekonstruktionen (nach Originalphotographien). Anderseits lassen die Form des Films,
seine Besetzung und seine Dramaturgie keineswegs auf Bemihungen um maéglichste Authenti-
zitat schliessen. Die eingestreuten Symbolismen, die Intimitat der Personenschilderung und
einige unubersehbare Bedeutungsakzente signalisieren vielmehr die durchaus bewusste Inter-
pretation des historischen Materials. Demgegenuber scheint die dem Film vorangestellte Bemer-
kung, dass er sich ausschliesslich auf feststehende Fakten stitze, bloss das Missverstandnis ab-
wehren zu wollen, es sei Losey um kriminalistisch-politische Hypothesen zu tun.

Interpretation des Materials: das meint in diesem Falle, dass Losey anhand eines zeitgeschicht-
lichen Stoffes nicht weniger als in friheren Filmen seine eigenen Themen gestaltet. Aufschluss-
reich hiefur ist eine Szene, in der Burton/Trotzki den Sinn seiner revolutionaren Bemihungen
mit der Hoffnung umschreibt, dass kiinftige Generationen sich uneingeschrankter Lebensfreude
hingeben diirfen — dieweil die Kamera vor ihm auf dem Schreibtisch den Alarmknopf und die
Pistole betrachtet, Verkorperungen des vergallten, durch Gewalt und Verfolgung unterdrickten
Lebens. Diese Spannung, der Gegensatz zwischen Leben und Gewalt, spiegslt sich ofters im
Film wieder, im Verhaltnis des Mdorders und seiner Geliebten und im stark herausgestellten
Motiv des Stierkampfes ebenso wie in der Tragik des idealistischen Revolutionars. Bezeichnend
ist auch, dass sich Losey fir den Attentater fast mehr interessiert als flr sein Opfer. Jener er-
scheint — darin der Figur des Toreros dhnlich — als ein Mann, der als Schlachter, als Zerstorer

223



Identitdat zu gewinnen hofft und darum dem Untersuchungsrichter auf die Frage nach seinem
Namen, seiner Herkunft, nur antwortet: «Ich habe Trotzki ermordet.»
Zeigen sich insbesondere in der Fatalitat des Verhaltnisses zwischen dem Maorder und seinem
Opfer Verbindungen zum bisherigen Schaffen Loseys, so stellt man im Vergleich freilich auch
fest, dass sich der Regisseur mit der Stoffwahl diesmal erhebliche Schwierigkeiten selber ge-
schaffen hat, Uber denen sein Trotzki-Film zu jener Klarheit und Geschlossenheit nicht zu kom-
men vermag, die seine besten Vorganger ausgezeichnet haben. Das ist um so bedauerlicher, als
Thema und Schauspieler zweifellos die Aufmerksamkeit eines weiteren Publikums erregen wer-
den, das wiederum, wie beim « Go-between», sich mit Loseys Absichten schwertun dirfte.
Edgar Wettstein

Film in Diskussion

Roma (Fellini Roma)
Italien/Frankreich 1972, Regie: Federico Fellini (Vorspannangaben s, Kurzbesprechung 72/265)

Die Stadt als metaphysische Dimension

Rom und Fellini — das waére ein Thema fiir Biographen, Doktoranden, Filmhistoriker oder Illu-
strierte, je nach Standpunkt und Interesse! Die Stadt mit dem fur Katholiken, Touristen, Kiinst-
ler, Bildungsbeflissene und unzahlige andere magischen Namen hat schon in friheren Fellini-
Filmen den mehr oder weniger dominierenden Hintergrund abgegeben, so etwa in «Le notti di
Cabiria» (1956), «La dolce vita» (1960) und «Boccaccio 70» (1962). Und hatte das antike
Rom der Nero-Zeit in « Satyricon» (1969)der Fellinischen Phantasie und Imagination als Kataly-
sator gedient, so lasst sich .@hnliches auch vom Rom des 20.Jahrhunderts in « Roma» sagen:
Rom, gesehen durch das Temperament Fellinis — ein monumentales barockes Fresko, das sich
zusammensetzt aus Kindheitserinnerungen, Erlebnissen der Junglingszeit und Eindriicken des
reifen Mannes und Kiinstlers. Fellinis Filmgemalde ist ein monumentales und barockes, reales
und erfundenes, groteskes und sarkastisches, humorvolles und zugleich melancholisches Portrat
der Tiber-Stadt, die ihm als eine « Mittelmeer- Mutter» erscheint: «schlampig, zartlich und streng
wie alle Mutter, und mit jener Vertraulichkeit, die sich nur die Miutter erlauben konnen» (Fellini).
Rom ist nicht nur fir die Hippies, wie Fellini meint, sondern auch fir ihn selbst, «eine standige
Einladung zum Traumen und Entweichen, die aus der Atmosphare der Hauptstadt hervorgeht».
Wer von Fellini in erster Linie den Niederschlag und die Bewaltigung personlicher Auseinander-
setzungen und Krisen als Mensch und Kunstler (wie etwa in « Otto e mezzo» [1963] und «Giu-
lietta degli Spiriti» [1965]) erwartet, wird von «Romay vielleicht enttduscht sein. Man hat dem
Regisseur bereits vorgeworfen, er biete nichts Neues. Zu Unrecht, wie mir scheint, denn das
«Neue» ist nun wirklich nicht das einzige Kriterium, das zahlt. Ich habe sogar den Eindruck,
dass Fellinis Hinwendung zu — in einem sehr weiten Sinn verstanden! — dokumentaren Stoffen
(«I clowns» [1970] und «Roma») allmahlich zu einer Erneuerung seiner schopferischen Krafte
fihrt. Aber «k Roma» stellt keineswegs einen Bruch mit seinem bisherigen Werk dar; im Gegen-
teil, es finden sich darin manche Themen, Motive und Formen aus seinen friheren Filmen. Vor
allem aber: « Roma» (berquillt von unbandiger optischer Gestaltungskraft und Phantasie. Fellini
verschwendet in einem einzigen Werk eine Fille von Einfallen und Ideen, die anderen Regisseu-
ren flr ein Dutzend Filme ausreichen mussten. Kinstlerische Okonomie und geschliffene Intel-
lektualitat ist nicht Fellinis Sache; er ist vielmehr ein Gestalter des Sinnlichen und Sinnenfal-
ligen, wie es sich ausformt in den unbandigen Kraften des Lebens, aber auch in denen des Zer-
falls. In mancher Beziehung scheint Fellini ein Rubens des Films zu sein.

Mir scheint, Fellini hat Gberzeugend realisiert, was er sich zum Ziel gesetzt hat: « Dass sich diese
Stadt dem Zuschauer nicht mehr als etwas Ausserliches, Topographisches prasentiert, sondern
eine innerliche Stadt wird, eine metaphysische Dimension, dass sie Du wird oder, einfacher ge-
sagt, das individuelle, mysteriose und phantastische Verhaltnis darstellt, das jeder mit seiner

eigenen Stadt hat oder mit einer idealen Stadt, die man sich wunscht oder ertraumt.»
' Franz Ulrich

224



Ausdruck einer Schaffenskrise oder neuer kinstlerischer Hohepunkt?

« Ciao Federico, va dormire !» ruft Anna Magnani gegen Ende des monstrosen Bilderbuches tber
die ewige Stadt Fellini zu. Ist dieser Zuruf ahnlich zu verstehen wie Pasolinis Bekenntnis in
«Decamerone», dass das vollendete Werk des Kinstlers bloss noch der Schatten der urspriing-
lichen Vorstellung sei, also als kritischer Einwand des Autors zum eben geschaffenen Opus. Vie-.
les deutet darauf hin, dass sich das Schaffen einiger grosser italienischer Regisseure in einer
Krise befindet. Antonioni etwa hat sich gar nicht mehr an einen neuen Spielfilm herangewagt
und dreht in China einen Dokumentarfilm, Pasolini hat sich nach seinem noch beachtlichen
«Decamerone» mit einer andern Literaturverfilmung — « Canterbury Tales» nach Geoffrey Chau-
cer — offensichtlich in eine Sackgasse begeben, und auch Fellinis neues Werk ist kein eigent-
licher Spielfilm mehr, sondern vielmehr ein halbdokumentarisches, sehr personlich gefarbtes
Stadtebild, in dem es keine Story mehr gibt, sondern «bloss» noch eine Aneinandzrreihung von
Episoden und Impressionen. Und dennoch meine ich, ware es voreilig, « Roma» einfach als Aus-
druck einer Schaffenskrise abzutun. Einmal sind Fellinis spate Werke — alle seit « Otto e mezzo»
— schlechthin Produkte des Zweifels dieser eigenwilligen Persdnlichkeit an sich selber, und es
ist nicht zu verkennen, dass gerade aus dieser Unsicherheit kiinstlerische Potenz erwachst. Zum
andern aber gibt es in diesem Film Hinweise auf eine wahrhaft geniale Konstruktion des Werkes,
die alles Zufédllige ausschliesst. Die folgende knappe Beschreibung einiger auffallender Wesens-
zlige ist weniger als Beweisfiihrung fiir diese Behauptung denn als Anregung gedacht.

Was sich dem Zuschauer vordergrindig als zufallige Aneinanderreihung von scheinbar unzu-
sammenhangenden Episoden anbietet, ist in Wirklichkeit geplanter, systematischer Aufbau: Fel-
lini macht sich sein Rom-Bild, indem er von aussen her an die Stadt herangeht (Uberschreitung
des Rubikon), sie dann einkreist (etwa mit der Fahrt tber den Autobahnring um die Stadt) und
dann lber die Aussenquartiere in den Mittelpunkt der Stadt eindringt (in die Katakomben, U-
Bahn-Schachte, Restaurants, Variétés, Bordelle).

Mit ahnlicher Akribie beschreibt Fellini die Geschichte Roms, auch wenn er hier auf ein strenges
chronologisches Vorgehen verzichtet. Immerhin ist auch hier die Uberschreitung des Rubikons
Ausgangspunkt und die Zukunftsvision mit den die Stadt beherrschenden Motorrad-Rockern
das Ende. Fellinis Geschichtsschreibung ist spielerisch, kommentierend und bisweilen ironisch.
Er setzt Schwerpunkte, die vordergrindig keine sind, bei genauerem Hinsehen aber das Bild der
Stadt wesentlich pragten. So gelingt es ihm etwa, die bose Zeit des Zweiten Weltkrieges allein
mit der GUberhohten Schilderung einer Bordellszene zu charakterisieren. Brillant auch seine Be-
zlige von der Gegenwart zu Vergangenheit. Durch die Baustellen der U-Bahnschachte arbeitet
Fellini sich in die Katakomben vor, in denen die alten Fresken unter dem unvermittelten Sauer-
stoffzufluss in Minutenschnelle oxydieren und zerfallen, Verganglichkeit andeutend.

Die schopferische Kraft Fellinis aber dokumentiert in « Roma» doch das Bild. Die scheinbar un-
beschrankten Moaglichkeiten des filmischen Erzahlens und Beschreibens, die diesem Regisseur
zur Verfugung stehen, seine Fahigkeiten, beissende Ironie, Typencharakterisierung und Stim-
mungen allein visuell hinzuzaubern, werden in ¢« Roma» zu einem neuen Hohepunkt gefihrt,
dem sich auch jene nicht verschliessen konnen, die mit Fellinis Stadtebild sonst wenig anzufan-
gen wissen. Die ldee etwa, die Hierarchie, die Macht und auch die Pracht innerhalb des Vati-
kans an einer Modeschau fur klerikale Gewander zu demonstrieren und bestimmt auch zu kriti-
sieren, ist nicht nur beinahe schon unverfroren, sondern auch genial. Aber auch die ins Mon-
strose verfremdete Beschreibung des Autobahnringes um Rom, gleichzeitig Darstellung eines
Stuck Lebens in dieser Stadt, das sich eben nicht zuletzt auf der Strasse, im Auto und im Ver-
kehrsstrom schlechthin abspielt, tragt die Zuge des Genies, das Wirklichkeit, Impression und
Surrealismus zu einer packenden Einheit zu verschmelzen weiss.

Abgeschlossen seien diese wenigen Hinweise auf einen wirklich brillanten Film, dessen Reichtum
zu beschreiben Worte allein nicht genigen, mit einem Vermerk auf die Liebe zur Sache, mit der Fel-
lini ans Werk gegangen ist. Die Liebe des Regisseurs zu Rom, zu seiner Heimatstadt, pragtden Film
durch und durch. «k Roma» ist eine Hymne auch dort, wo Fellini kritisiert, wo er die Augen des Zu-
schauers auf Schwachen und Versagen lenkt. Denn fir Fellini ist Rom mehr als bloss Stadt und
Wohnsiedlung: Er sieht in ihr und ihren Bewohnern einen lebendigen Organismus, ein Lebewesen
mit all seinen physischen und psychischen Storungen. Er macht auch keinen Hehl daraus, dass
Rom wie jeder Organismus zum Tode verurteilt ist, dass es das ewige Rom nicht gibt: Die Rocker,
die am Ende des Films mit ihren schweren Maschinen die Stadtdurchrasen, sie in Beschlag nehmen
und sie mit ihrem infernalischen Larm ersticken, sind eine Art apokalyptlscher Reiter, die auf den
letalen Ausgang des Abenteuers Rom hinweisen. Urs Jaeggi

225



	Filmkritik

