
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 24 (1972)

Heft: 12

Artikel: Christus am Festival : Religion und Kirche in Cannes 1972

Autor: Rindlisbacher, Dölf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rande erahnen. Am Ende weiss man:
irgendwie darum muss es gehen. Peter
Ustinov als mexikanischer General kann
auch nichts Rühmliches dazu beitragen;
er verzieht sein Gesicht und schleicht
durchs Bild. Offenbar sollte er den «typischen

Mexikaner» abgeben, aber daraus
wurde eben (leider) eine amerikanische
(infantile) Vorstellung. Das Thema ist
nicht neu. Es gab schon ähnliches: «Die
Maus, die brüllt» (ein Zwergstaat hat der
USA den Krieg erklärt) und «Die Russen
kommen». «Viva Max!» ist der schlechteste

der drei Filme. Wolfram Knorr

Big Jake
Produktion: USA, 1970
Regie: George Sherman
Buch: Harry JulianFinkundR.M.Fink
Musik: Elmer Bernstein
Darsteller: John Wayne, Maureen O'Ha-
ra, Richard Boone
Verleih: Columbus Film, Zürich

«Big Jake» ist ein «Vater ist der Beste»-
Film in bonbonfarbenem Western-Ko-
stüm. John Waynes physische Präsenz
kippt hier um in Las-Vegas-Basar-Show-
Mentalität, die feucht und klebrig ist wie
ein zu kurz gebackener amerikanischer
Apfelkuchen. In Stelzgeierpose stapft er
durch das pastellfarbene Cinemascope-
Format wie ein lebendig gewordenes Ro-
deo-Plakat, begleitet von seinen beiden
Film-Söhnen, den paillettenbestickten,
auf Flamingobeinen herumhopsenden
Disney-Land-Küken. Und Richard Boone,

ein wirklich beachtlicher Bösewicht
(« Hombre»), wirkt hier wie ein aus einem
Altersheim entlaufener Schlingel. Ab und
zu wird sein verwittertes Gesicht, das wie
genarbtes ochsenblutfarbenes Leder
aussieht, riesengross ins - wenn auch nie
dramaturgisch zwingende - Bild gesetzt.
Am blamabelsten jedoch schaut's mit
dem einstmals grossen Star Maureen
O'Hara aus. Aus ihr hat man ein altes Girl
der Flash-Gordon-Comics gemacht: mit
flammenden magentaroten Haaren steht
die Übermutter im Bild, als habe sie das
Mittagessen für ihre Familie zerkocht.
Kommen wir zur Filmhandlung: Eine
steinreiche Rancher-Frau wird von einer
Gruppe ziemlich lustloser Musical-Gangster

überfallen und des Enkels beraubt.
Die Burschen legen eine Menge
Menschen um (in der Hauptsache das Personal,

also Mexikaner und Neger, deshalb
nimmt das keiner so tragisch), verschonen

aber die Texas-Lady samt Enkel; die
alternde Schöne lassen sie zu Hause, den
Enkel nehmen sie mit und verlangen ein
Lösegeld von einer Million Dollar. Um
den Knaben zurückzuholen, braucht sie
einen besonders starken Mann - und der
ist ihr geschiedener: John Wayne zieht
mit blutrünstigem Lassie-Hund durch die
Lande und rettet arme Menschen vor der
Lynchjustiz. Dann kommt die grosse
Aufgabe, und alte, verlorengegangene Vater-
Instinkte treiben ihm die Tränen in die
Augen. Zusammen mit seinen beiden
Söhnen (von je einem Sohn John Way¬

nes und Robert Mitchums gespielt) jagt
er den Schurken in einem müden Italo-
Western-Kampf den Enkel wieder ab und
kehrt, um vieles gereifter, ins traute Heim
zurück.
George Sherman, ein alter B-Film-Regisseur

(«The Son of Robin Hood »), kam mit
dem ungeheuerlichen Produktionsaufwand

nicht zurecht und lieferte weder
einen hübschen B-Film noch einen epischbreiten

Western, sondern ein buntes
Zwischendurch. Sherman hat den Film als
Spätwestern angelegt, um ja nicht den
Anschluss zu verpassen. Autos und
Motorräderfahren durch die Gegend, und die
mondäne Ranch erinnert an den Edwar-
dian-Room in Hollywoods Plaza-Hotel.
Die Typen sind eingezwängt in
Kammgarnanzüge und seidene Halstücher - die
Ideologie ist erzreaktionär. Es wird einem
schwarz vor Augen. Wolfram Knorr

Roma bene
Produktion: Italien, 1971
Regie: Carlo Lizzani
Darsteller: Senta Berger, Virna Lisi,
Michèle Mercier, Irene Papas, Franco
Fabrizi, Nino Manfredi, Philippe Leroy
Verleih: Vita-Films, Genf

Eine kleine, unverbindliche, aber durchaus

amüsante Satire auf die römischen
«Upper Tens» hat Carlo Lizzani mit « Roma

bene» geschaffen und korrupte
Zustände aufgedeckt, die an das alte Rom
erinnern: Die Kamera schweift denn zu
Beginn auch genüsslich entlang der
ehrwürdigen Mauern des Kolosseums, um
vor einer pompösen Auffahrt zu einer Villa
anzuhalten. Dort, durch die Augen eines
Polizeikommissars und dessen Gehilfen -
er erinnert in seiner Naivität von weitem
an Sancho Pansa - enthüllt sich das
gesellschaftliche Schachspiel, das mit
diesem königlichen Spiel nicht mehr viel
Gemeinsames hat. Intrigen, politische und
wirtschaftliche Ränkespiele scheinen
verpflichtendes Amusement dieser
Menschen zu sein. Und Lizzani geht mit ihnen
nicht zimperlich um. Er beobachtet
scharf, horcht ihre Geheimnisse aus, er
persifliert und beraubt sie ihrer moralischen

Kleider und deckt auf diese Weise
schonungslos, aber immer mit einem
Lächeln auf den Stockzähnen, die
Machtzusammenhänge zwischen Wirtschaft,
Kirche, Politik und Militär auf. Sein Anklagemittel

ist nicht eine gewürzte, ideologische

Kritik, wie sie von diesem linken
Regisseur zu erwarten wäre. Er greift zum
Mittel der Selbstdarstellung und damit
auch zur Selbstzerstörung, gemildert
allerdings durch den pfiffigen Humor.
Indessen, eines zeigt Lizzani sehr deutlich:

dass die wirtschaftlichen Interessen
vor Recht gehen, dass sich letztlich alles
diesen Interessen unterzuordnen hat. Der
Polizeikommissar, der von aussen in das
turbulente Geschehen, wo man selbst vor
fingierten Kinderentführungen, der
Beseitigung des reichen Gatten und vor
eleganten Morden - selbstverständlich alles
sehr dezent und gepflegt ausgeführt -

nicht zurückschreckt, einzugreifen
versucht, dem Recht zu Recht verhelfen will,
steht machtlos da. Trotz dem satirischen
Unterton bringt Lizzani einen Schuss
Moral hinein. Am Ende des Filmes geht
diese Gesellschaft an ihrer eigenen Völlerei

zugrunde: Auf der Überfahrt von
Italien nach Tunesien ertrinkt die Clique,
Opfer ihrer Selbstsicherheit. Walter Lüthi

AUFSÄTZE

Christus am Festival
Religion und Kirche in Cannes 7972

In einem ersten Artikel über Cannes hat
Urs Jaeggi in seinem Überblick besonders

auf die Problematik der
Festival-Berichterstattung hingewiesen und gleichzeitig

einen weiteren Querschnitt durch
dieses Festival angekündigt. Auch der
hier vorliegende Bericht hat eine persönliche

Note, basiert aber doch auf der
allgemein registrierten Tatsache, dass Filme
mit religiöser, metaphysischer, biblischer
oder kirchlicher Thematik in Cannes 1972
in einer unerwarteten Häufung vorkamen.

im Unheil ist die Frage nach dem Heii
eingeschlossen
Schon die ersten Tage brachten gleich
drei bedeutende Filme. Der deutsche
Beitrag, Peter Fleischmanns «Das Unheil»,
schildert eine Menschheitskrise, eine
Gesellschaft ohne Hoffnung und Zukunft, in
deren Mitte eine Pfarrersfamilie steht. Das
eigentliche Unheil schlägt nicht zusammen

über der kranken Stadt. «Es steh^
dicht bevor. Das Unheil ist das Bevorste
hende, der Mangel an Perspektive, an
Hoffnung auf Zukunft.» Damit aber ist
nicht bloss eine gesellschaftskritische
Position charakterisiert. Wir fragen
unwillkürlich vor dieser von Müll übersäten
Stadt, wo die Kirche sich an die Industrie
verkauft hat und die Leute ausgerechnet
bei einem Glockenfest aufeinander losgehen:

Gibt es hier eine Heilung? Wo sitzt
das Unheil in dieser Gesellschaft und in
diesem kirchlichen Betrieb? Mit dem
Ausdruck Unheil ist, wenn man's näher
betrachtet, eine Gesamtheit von Erscheinungen

anvisiert, die zum mindesten in
diesem Milieu an theologische Grundfragen

rühren, d.h. im Unheil ist die Frage
nach dem möglichen « Heil» mit drin.

Gleichnis über das Alte und Neue Testament

Ein bissiges Pamphlet gegen die englische

Aristokratie brachte Peter Medak in
«The Ruling Class». Die Thematik dieses
vom Autor des Bühnenstückes, Peter
Barnes, selber verfassten Drehbuches
könnte jedoch auch in einer völlig ande-

6



ren Umgebung angesiedelt sein. Letztlich
ist der ganze Film ein Gleichnis über das
Alte und Neue Testament. Jack (Peter
O'Toole) erscheint im ersten Teil des
Filmes als Christus, aber als Gott der Liebe
wird er in der modernen Gesellschaft wie
ein Verrückter angesehen und wird erst
nach seiner «Heilung», nachdem er als
Vergeltung heischender Rachegott auftritt,

anerkannt und ins Haus der Lords
aufgenommen. Die Wandlung ist perfekt:
Jack endet als Mörder. Die Spielregeln
der menschlichen Gesellschaft werden
hier zur Diskussion gestellt. Lebensfreude,

Zärtlichkeit und die Entfaltung einer
nicht nach Lohn und Verdienst fragenden
Liebe stehen dem Wirken einer vergeltenden

Gerechtigkeit gegenüber, die sich
unweigerlich eskaliert. So ist denn, wie
der französische Titel andeutet (« Dieu et
mon droit»), Liebe und vergeltende
Gerechtigkeit die Grundthematik dieses
Filmes. Das aber sind wiederum theologische

Fragestellungen.
Die Japaner präsentierten ein Stück
Missionsgeschichte: «Chimoku» («Stille»)
ist ein historischer Bericht von grosser
Bildkraft über eine Christenverfolgung
auf japanischen Inseln im 17. Jahrhundert.

Aber die Darstellung bleibt nicht in
der brutalen eindrücklichen Schilderung
der Märtyrerschicksale stecken. Vielmehr
tritt eine völlig ungewohnte Wendung
ein, indem zwei katholische Missionare
(portugiesische Jesuiten), einerseits weil
Gott zu ihrem Schicksal schweigt,
andererseits aus Erbarmen für die gefolterten
Mitchristen, zum Buddhismus übertreten.
Missionare sind einmal hier nicht bloss
als geistliche Heroen, sondern auch als
Versager charakterisiert. Da werden
differenzierte Schicksale gestaltet, nicht'nach
den Methoden der Propaganda fidei.

Unterdrückte Minderheiten
Eine Verbindung von Politik und Religion
findet sich im Film des Ungarn Miklos
Janeso « Roter Psalm». In langen
Einstellungen, einer Art Choreographie, wie sie
aus seinen früheren Filmen bekanntgeworden

sind («Agnus dei», «Die Roten
und die Weissen»), schildert er einen
Bauernaufstand in Ungarn. Dabei geht es ihm
bekanntlich immer um die Darstellung der
Herrschaftsstrukturen. Ausgangspunkt
für die Gestaltung dieses Filmes war, dass
man in einer Bibliothek ein Buch fand,
das sozialistische Psalmen aus der Zeit
um die Jahrhundertwende enthielt. Die
religiösen Melodien und Hymnen (der
Schreibende erkannte darunter auch
evangelische Psalmen) waren mit
revolutionären und messianischen Texten
versehen. Diese Entdeckung hat Janeso dazu

angeregt, eine Art von liturgischem
Passionsspiel über diesen Bauernaufstand

zu gestalten, worin sogar ein
sozialistisches Unservater vorkommt. Er
verzichtete bewusst auf einen realistischen
Bericht zugunsten seiner ihm eigenen
Symbolsprache. Der Film ist voller
schwer verständlicher Symbole, bis hin
zur Taufe als einem Entsühnungsritus.
Erstmals feiert Janeso in diesem Film den
Sieg der Armen. Janeso möchte diese
Parabel vor allem auf die Dritte Welt
angewendet wissen.

In «Der rote Psalm» von Miklos
Janeso wird ein ungarischer
Bauernaufstand als liturgisch-choreographische

Meditation über den Sozialismus
inszeniert

Ähnliche Tendenzen wies auch ein
kubanischer Film « Los Dias del Agua » auf, der
die Geschichte einer Wundertäterin zeigt,
die in politischen Auseinandersetzungen
der Parteien ausgenützt wird und
schliesslich zugrunde geht. Bei beiden
Filmen geht es um unterdrückte Minderheiten,

bei denen eine speziell gefärbte
Volksfrömmigkeit, eine Art von Christentum

der Sklaven, mit im Spiele steht. Beiden

Filmen ist auch eine kräftige
religions- und kirchenkritische Haltung
eigen, die sich vor allem gegen die
institutionalisierte, herrschende Kirche und
Religion wendet (vgl. auch Fellinis « Roma»
mit seiner klerikalen Modeschau).
Gleichzeitig ist aber auch ein deutliches
Zurücktragen nach wesentlich Christlichem

festzuhalten (vgl. etwa «Stille»
oder «The Ruling Class»). Das ergibt
dann ab und zu eine seltsame, phantastische

und befremdende Mischung wie
etwa in dem kanadischen Beitrag von Gilles
Carle, «La vraie nature de .Bernadette».
Bernadette ist eine junge, moderne Frau,
die mit ihrer Tochter aus einem festgefügten

Leben ausbricht, sich in einem
zerfallenden Haus auf dem Lande niederlässt,
Landstreicher, Hippies und Verbrecher
bei sich aufnimmt, einem sprechbehinderten

Kind Obdach und Pflege bietet, eine

Anzahl von Greisen «beglückt» und
damit gleichzeitig das Leben einer Heiligen

und einer Hure führt. Der Regisseur
bezeichnet seinen Film als eine Art
«religiöser Western» oder eine Fabel über die
Schwierigkeiten des Lebens in Kanada
oder den USA.

Durchleuchtung des religiösen Schaugeschäftes

Sehr stark vertreten waren Filme über die
ekstatischen Formen christlicher Lebens-

äusserung, etwa der Jesus-People, der
Jesus-Hippies oder Jesus-Freaks, die
überall in der Welt von sich reden
machen. Sogar ein Filpn mit dem Titel
«Jesus-Trip» fehlte nicht. Der Kommerz hat
sich dieser Sache gründlich angenommen.

In der Quinzaine wurde ein sehr
lebendiges Beispiel aus Amerika gezeigt:
« Marjoe» - Abkürzung für Mary-Joseph
von Howard Smith. Marjoe ist ein
kritischer Bericht (Selbstzeugnis) über den
jungen amerikanischen Pfingstevangeli-
sten Mary-Joseph Gartner. Von seinem 4.
bis in sein 27. Lebensjahr war Gartner Er-

weckungsprediger vor allem in pfingstle-
rischen Kreisen. Schon als kleiner Knabe
(Wunderkindevangelist!) traute er
Ehepaare mit kirchlichen liturgischen
Formeln, die ihm seine Mutter beigebracht
hatte. Dieser Film ist ein
religionsgeschichtliches und religionspsychologisches

Dokument von besonderem Rang.
Marjoe erzählt darin seine eigene
Geschichte, lässt seine Vergangenheit aufleben

und berichtet über die Methoden, die
er im Laufe seines Lebens erlernt hat. Er

macht klar, wie Prediger seiner Art mit
ihren ekstatisierenden Tricks Geld machen
und eine Selbstbestätigung erfahren,
gleichzeitig natürlich auch eine Gemeinde

subjektiv beglücken. Marjoe, so
bekennt er selber, ist eigentlich seiner Natur
nach ein Popsänger. Die ganze christliche
«Verkleidung» braucht er nur, weil seine
Adressaten keine andere Sprache verstehen

und weil er Geld verdienen muss. Es

funktionieren hier bestimmte seelische
Mechanismen. Die Leute in diesen
Versammlungen machen einen durchaus
ehrlichen Eindruck und fühlen sich in keiner

Weise betrogen. Es ist eine glänzend
gemachte Durchleuchtung des religiösen
Schaugeschäftes, wobei klar in Rechnung

zu stellen ist, dass der Star sich
innerlich sieht und einen Ausweg sucht.
Interessant war der Vergleich mit dem
weltlichen Schaugeschäft in Cannes
selber, wurde doch der Film von François
Reichenbach «Johnny Days» gezeigt, der
einen weltlichen Star mit seiner Art, Ek-

7



Mary-Joseph Gartner, Marjoe
genannt, bei Heilungen und Erweckungs-
versammlungen: aus der interessanten
Dokumentation von Howard Smith

stase auszulösen, darstellt. Wie gut auch
hier die Sache läuft, zeigte die Reaktion
der 14- bis 18jährigen Jugendlichen im
grossen Saal der Festspielhalle, die mitten
in der Vorführung kreischten und die mit
Blumen dekorierte Bühne stürmten, ihre
Kleider vor dem Ersatzidol auf der
Leinwand (Johnny Halliday) in die Höhe warfen.

Dieses Phänomen scheint, ob nun mit
religiösem oder weltlichem Vorzeichen,
in unserer Zeit einer begeisterungsarmen
Sachlichkeit seinen besonderen Reiz und
vielleicht auch seine Funktion zu haben.

Sakrale Profanität
Ein uns besonders interessierendes
Beispiel von sakraler Profanität zeigte ein
Film aus Israel: «Ich liebe Dich, Rosa»,
von Moshe Misrahi. In diesem Film, einer
schlichten und schönen Liebesgeschichte

in einem israelischen Dorf, wird in sehr
subtiler Weise die kultische Gesetzlichkeit

in Frage gestellt. Formal ist dies
bestimmt von eher mittlerer Qualität, aber er
behandelt ein Thema, das uns evangelische

Christen besonders interessiert. Es

geht um die Einhaltung der Regelung
der sogenannten Leviratsehe 5. Mos. 25,
5-10. Dieses alttestamentliche Gesetz
bestimmt, dass im Falle des Todes eines
Mannes, der keine Kinder hinterlässt,
dessen Bruder die Pflicht hat, die Witwe
zu heiraten und mit ihr Kinder zu zeugen.
Der Film erzählt eine Geschichte aus dem
I 8.Jahrhundert. Eine junge Witwe (Rosa)

wartet, bis ihr Schwager (er ist erst
II jährig) herangewachsen ist, entbindet
aber dann den aus der Fremde zurückgekehrten

volljährigen Mann der gesetzlichen

Verpflichtung, sie zu heiraten. Erst
jetzt können beide, Rosa und Nessim, aus
freien Stücken (ohne Nötigung durch das
Gesetz) einander lieben und sich heiraten.

Eine klarere und einsichtigere
Darstellung dessen, was « Erfüllung und
Auflösung» des Gesetzes im Sinne der
Bergpredigt ist, ist mir persönlich noch nie zu
Gesicht gekommen. Die ganze paulini-
sche Welt von Gesetz und Befreiung von
Gesetz, d.h. Gnade, wird hier Fleisch und
Blut. Das Gesetz wird nicht nur erfüllt,
sondern übertroffen durch die Liebe, die

des Gesetzes Erfüllung ist. Dass es hier
um die Liebe zwischen Mann und Frau

geht, ist nicht störend; es erweitert,
vertieft und füllt eher diesen Bereich im
umfassendsten Sinne.

Gott segne die Menschlichkeit trotz der
Menschlichkeit
Neben kirchengeschichtlichen, religions-
und gesellschaftskritischen Beiträgen,
gab es nun aber auch eine Gruppe von
Filmen, die dem Geheimnis eines neuen
Lebens, dem Irrationalen, dem Metaphysischen,

wenn auch zum Teil in kosmischen

Phantasieprodukten, nachspüren,
die aber doch immer auch auf unsere
angeschlagene Erde, zu einer neu verstandenen

Menschlichkeit zurückführen.
In «Slaughterhouse-Five» hat George
Roy Hill den Bestseller von Kurt Vonne-
gut in einen Film umgesetzt. Im Zentrum
steht der Feuersturm von Dresden, in dessen

Verlauf 135000 Menschen ums
Leben kamen. Doch ist es nicht vor allem ein
Bericht über Dresden. Es geht um das
Leben eines Augenzeugen, des amerikanischen

Soldaten Billy Pilgrim. Dieser
etwas unbeholfene Mann, in seinem Leben
mit endloser Gewalttätigkeit konfrontiert,
zieht sich schliesslich nach Tralfamadore,
in eine Art kosmischen Zoo, zurück, wo
die Freundlichkeit die Hauptsache ist und
wo nicht der Tod, sondern die Geburt
vom ganzen Universum freudig gefeiert
wird. Hill führt dazu aus: «Ich möchte
trotzdem nicht nach Tralfamadore gehen.
Ich liebe Amerika, und ich hoffe und
glaube, dass wir bald einen Mann finden
werden, der nicht ewig wie Strassenkin-
der wiederholt: «Er hat mich zuerst
gehauen» oder « Er hat damit angefangen»,
um schreckliche und nutzlose
Bombardierungen zu erklären, sondern der
einfach sagt «Es hat genug Gewalttätigkeiten

gegeben, genug Morden, hören wir
auf damit. Jetzt». Gott segne die
Menschlichkeit trotz der Menschlichkeit.
Einen interessanten Stellenwert hat in

diesem Film die Musik von Johann Sebastian

Bach (Concerto für Klavier in C-Dur
und das Brandenburgische Konzert Nr.4,
G-Dur).

Auferstehung oder materialisierte
Erinnerungen?

In Filmen solcher Art werden die Grenzén
von Raum und Zeit aufgelöst, es ist von
«Auferstehung» («Solaris») und vom
«kosmischen Menschenresten» die Rede
oder von einer «Versammlung für den
Geist» (John Korty, The People). In eine
ähnliche Richtung weist auch der okkulte
Science-fiction-Film von Pierre Kast « Les
soleils de l'île de Pâques», wo schon eine
Art von Religionsersatz kreiert wird. Diese
Versuche, die Grenzen des herkömmlichen

Vernunftdenkens nach einem
Übervernünftigen, in Richtung einer höheren
Vernunft oder gar auf ein Phantastisches
oder Metaphysisches hin zu überschreiten,

die Übergänge zwischen Körper und
Geist fliessend werden zu lassen, Geist zu
materialisieren und umgekehrt Körper zu
vergeistigen, sind kosmischen Wertordnung

oder nach einem neuen Absoluten,
wie es der Russe Andrej Tarkowski in der
Pressekonferenz durchaus für seinen Film

gelten liess. Sein Film «Solaris» (nach
dem Roman des Polen Stanislaw Lern) ist
wohl der ernsthafteste Versuch in diese
Richtung. Zwar ist er in bezug auf seine
Länge für den westlichen Betrachter fast
eine Zumutung. Indessen sind auch russische

Werke der Literatur meist von
beträchtlichem Umfang. «Solaris» setzt den
Menschen und nicht die Technik in den
Mittelpunkt seines Universums. Der Form
nach handelt es sich um Science-fiction,
der allerdings die perfektionierte technische

Weltraumtrucage etwa eines Stanley

Kubrick vermeidet. Es geht Tarkowski,
der bei uns durch den Film «Iwans Kindheit»

und im Ausland vereinzelt durch
einen Film über den Ikonenmaler Andrej
Rubljow bekannt geworden ist, nicht
primär um kosmische Fragen, sondern um
menschliche Beziehungen. Ein Psychologe,

Krist Kelvin, fährt zusammen mit
einem international zusammengesetzten
Forscherteam dem Planeten Solaris
entgegen. Im Raumschiff, das diesen
rätselhaften Stern umkreist, begegnet er seiner
Frau, die sich vor Jahren, auch durch seine

Schuld, das Leben genommen hat. Ist;
dies eine Art Auferstehung? Der Begriff
kommt tatsächlich vor. Sind es Materialisationen

von Erinnerungen? Tatsache ist,
dass sie sich nahe sind, und dass sie sich
lieben und sich nur so lange gehören, als
sie liebesfähig bleiben. «Der Mensch
braucht den Mitmenschen, der Rest zählt
nicht. In der Begegnung zweier
Menschen ist mehr Menschlichkeit als in aller
wissenschaftlichen Erkenntnis». Das sind
einige Kernsätze aus dem Dialog.

Die innern Dinge des Menschen in
Ordnung bringen
Die Grenzen der wissenschaftlichen
Erkenntnis werden in diesem Film sichtbar:
Burton: «Ich wünsche nicht die
wissenschaftliche Erkenntnis um jeden Preis.
Wenn Sie darauf beharren, dann zerstören

Sie das Objekt unseres Forschens.»
Tarkowski macht nicht nur die Grenze der
Erkenntnis deutlich, er rückt Werte wie
Liebe und Hoffnung an einen neuen
Platz. Kelvin, der in die Zusammenhänge1
seines Lebens neue Einblicke bekommt,
kphrt als anderer Mensch auf dje Erde
zurück. Tarkowski führte in einer
Pressekonferenz aus, der Mensch könne nur
weiterkommen, wenn er seine inneren
Dinge in Ordnung bringe. Die Rückkehr
Kelvins ist so etwas wie die Rückkehr des
verlorenen Sohnes. Es ist durchaus nicht
zufällig, dass Tarkowski Tolstoi zitiert.
Diesen Beitrag kann man wohl nicht so
leicht auf die Seite schieben, wenn man
die Arbeit Tarkowskis über Rubljow
miteinbezieht.

Tarkowski hat den Preis der Internationalen
Evangelischen Filmjury bekommen,

die hervorhob, dass «Solaris» an den
Menschen appelliere, sich der Lösung
seiner inneren Probleme zuzuwenden
und sich dabei auf die Stimme des
Gewissens zu verlassen. Einen halben Tag
später hat er dann auch noch den
Spezialpreis der offiziellen Jury in Cannes
bekommen. Mit einigem Staunen hat man
diese Aussagen eines russischen
Filmemachers zur Kenntnis genommen.

Dölf Rindiisbacher

8


	Christus am Festival : Religion und Kirche in Cannes 1972

