
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 24 (1972)

Heft: 8

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
KRITIK
Les deux Anglaises
et le Continent
Produktion: Frankreich, 1971
Regie: François Truffaut
Darsteller: Kika Markham, Stacey
Tendeter, Jean-Pierre Léaud
Buch: François Truffaut nach dem
Roman von Plenri-Pierre Roché
Kamera: Nestor Almendros
Verleih: Idéal, Genf

«Les deux Anglaises et le Continent»
ist ein Film von feinnervigster Sensibilität,

umweht vom Plauch puritanischer
Ästhetik, ein Zellulloid-Oeuvre für
Romantiker, die sich nach dem knallharten
«French-Connection»-Schock vor
melancholisch-schönen Farbbildern erholen
können, «Les deux Anglaises et le
Continent» ist ein Film von nervöser, intellektueller

Traurigkeit, der das Gefühl der
Fremde gegenüber dem Leben, das sich
der Erfüllung und damit dem Leben selbst
in den Weg stellt, aus beobachtender
Distanz zum Ausdruck bringt. «Les deux
Anglaises et le Continent» darf wohl
ebenso missverstanden wie falsch
interpretiert werden, denn er ist ein behutsamgrausamer

Film über die Liebe.
Zunächst scheint das neueste Werk des
Franzosen François Truffaut die
«frauenintensivere» Variation von «Jules et Jim»
zu sein, um so mehr als beide Filme auf
der Romanvorlage desselben Autors,
H enri - Pierre Roché, beruhen: dort die
Geschichte einer «reinen Liebe zu dritt»
zwischen einer Frau und zwei Freunden,
hier der Bericht einer tragisch umwitterten

Leidenschaft im Dreieck zwischen
einem Mann und zwei einander zärtlich
verbundenen Schwestern. Doch während
in «Jules et Jim» die Liebe bis an die
(schmerzhafte) Grenze des Möglichen
ausgelebt wird, müssen in «Les deux
Anglaises et le Continent» Gespräche
die Frustration überdecken. Es ist das
menschliche, bisweilen gestörte Verhalten
in Liebesdingen, mit dem sich Truffaut
beschäftigt: Sein distanzierter Film ist die
Illustration der Aufzeichnungen eines
jungen Franzosen, der an der Schwelle
zur eigenständigen Existenz in der
Begegnung mit einem ungleichen
Schwesternpaar die Qualen einer unerfüllten
Leidenschaft erlebt.
Wieder beschäftigt sich François Truffaut
mit der Frage nach zwischenmenschlicher

Verständigung. Schlug im «Wolfskind»

die Sprache eine Brücke zur
gegenseitigen Verständigung, bildet in «Les
deux Anglaises et le Continent» die Liebe

eine Möglichkeit zur seelischen und
körperlichen Vereinigung. Doch Truffaut
berichtet von den (unüberwindbaren)
Schwierigkeiten, die sich dieser Liebe
entgegenstellen können, und von den
seelischen und körperlichen Qualen, die
solche Unerfüllbarkeit hervorruft. Es sind
allerdings nicht äusserliche Hemmnisse,
die sich der Vereinigung entgegenstellen,
es sind vielmehr Hindernisse, die in der
menschlichen Seele aufgebaut sind: die
Befangenheit der Liebenden in sich selber
widersetzt sich eben gerade der Liebe.
So ist denn der Film zur Analyse der
Empfindungen geworden, die in den
Liebenden selbst vorgehen. Und dieses
intensive Erleben liegt nicht im Versuch,
zum Partner hinzufinden, sondern im
persönlichen Erleben der Leidenschaft.
Die Geschichte der Schwestern Anne
(Kika Markham) und Muriel (Stacey
Tendeter), von denen die eine nach der
Entdeckung lusterfüllter Liebe stirbt
(«Voller Erde habe ich den Mund», spricht
sie auf dem Sterbebett), und die andere
an der Liebe zerbricht, spielt um die
Jahrhundertwende. Beide lieben den
Franzosen Claude (Jean-Pierre Léaud),
den sie zärtlich «Le Continent» nennen.
Sie lieben ihn, weil er aus einer anderen
Welt kommt, weil er ein neues Leben
verheisst, weil er einen Hauch von Luft
in ihre herbe ländliche Einsamkeit bringt.
Doch solange Claude bei den Schwestern

an der rauhen Küste Englands
wohnt, kann nur von Liebe gesprochen,
über Liebe diskutiert und beraten werden.

Erst auf dem Kontinent wagen
sie sich zu lieben. Zuerst findet Anne
zu Claude und erst viel später auch
Muriel, die lange Zeit ihre empfindlichen
Augen zeitweise verdeckt, damit fast
symbolisch ihre Bindungsangst
ausdrückend, ihre Angst, das Leben «zu
verstehen» (das englische «I see»
bedeutet soviel wie «Ich verstehe»). Doch
zuletzt ist es Claude, über den sich die
grössere Qual und Leere legt.
Für François Truffaut selber scheint

« Les deux Anglaises et le Continent» der
Beginn einer persönlichen Auseinandersetzung

mit dem Problem des Alterns zu
werden. Denn was Claude am Ende des
Films, nachdem er in einer Schülerin
Muriels Tochter zu erkennen glaubte,
beim Betrachten seines Spiegelbildes zu
sich selber sagt («J'ai l'air vieux
aujourd'hui») scheint anzudeuten, dass
der Regisseur Truffaut, der einmal
gesagt hat, dass ihn im Film nur Kinder
interessieren, doch beginnt, einen neuen
Aufgabenkreis zu entdecken.

Rolf Niederer

The Cowboys
(Die Cowboys)

Produktion: USA, 1971
Regie: Mark Rydell
Buch: Irving Ravetch, Harriet Frank, Jr.,
William Dale Jennigs
Musik: John Williams
Darsteller: John Wayne, Roscoe
Lee Browne, Bruce Dem, Colleen Dew-
hurst
Verleih: Warner Bros., Zürich

Der Western ist ein Spiel der Begegnung.
Nicht Zeit, sondern Raum spielt eine Rolle.

Der Westerner ist ein auf eine Korpuskel
reduziertes Individuum. Die Figuren

prallen unvermeidlich aufeinander. Die
Waffe ist nur Verlängerung, ist nur
Potenzierung des kompromisslosen Patronen-
Individualisten, der nur scheinbar ziellos
den Raum durchquert. Der Western ist eine

Art Schachspiel; ernst, aber nicht
wesentlich. Der Western ist nicht wesentlich.

Wesentlich ist das schöne Unwe-

«The Cowboys»: Mark Rydells Film
über das lebende Kinodenkmal
John Wayne

2



sentliche. Nimmt man ihn anders, so
schlittert er zum drittklassigen Problemfilm

herunter und kippt um in Penetranz.
Übrig bleibt dann jene « Üb-immer-Treu-
und-Redlichkeit-Moral», die in ihrer
Unbekümmertheit um die Wirklichkeit (die
sie zu treffen scheint) Illusionen schafft
und damit gefährlich ist. In dieser Problematik

liegt die Gefahr des Western. Er ist
missbrauchbar für propagandistische
Zwecke («High Noon»).
Dieser Gefahr widersetzte sich der neue
Western von Mark Rydell («The Fox»,
«The Reivers») «Cowboys» nicht. Im
Gegenteil (er kann es gar nicht) er
spielt geradezu mit diesem Missbrauch.
Nur wer ein «geübter Kinogänger» ist
oder den Willen hat mitzudenken, wird
weder der Propaganda verfallen, noch
den Film so ganz einfach (und dann eben
blind) ideologisch abqualifizieren - denn
es geht hier um ein lebendes Kinodenkmal:

um John Wayne. Er spielt einen alten
Rinderzüchter, der eine riesige Herde in
eine weitentfernte Stadt bringen muss.
Was ihm dazu fehlt, sind die Cowboys.
Die sind weg, um Gold zu suchen. Der
«Duke», wie sich der unwidersprochene
Herzog der Filmaristokratie von Hollywood

selbst zu nennen pflegt, ist allein -
mit sich, der Natur, den Tieren. Man überredet

ihn schliesslich, die Schuljungen zu
engagieren, was diese auch hocherfreut
annehmen. Unterwegs werden sie
überfallen und John Wayne von hinten
erschossen. Die Kinder formieren sich um
den guten Koch (der natürlich Neger und
Philosoph sein muss!) und rächen
schliesslich ihren Über-Vater.
Es ist peinlich, um nicht zu sagen widerlich,

dass die Schurken sich ausgerechnet
aus den Zwanzig- bis Dreissigjährigen
rekrutieren, also die heutigen Vietnam-Soldaten,

Hippies (Charles Manson!) und
Studenten. Sie sind es, die die Kinder
verführen und den «Duke» sadistisch von
hinten abknallen. Man würde aber dem
«Koloss» nicht gerecht werden, wenn es
nicht so wäre. Und das ist eben die andere

Seite der Medaille. Der Film ist ein Film
über die Westerner und im besonderen ein
Film über den Westerner John Wayne.
Die Qualitäten des Westerner liegen
nicht in seiner Seele, sondern im
Physischen, in seinem körperlichen Wesen.
Kirk Douglas wird ganz offen auf sein
Kinngrübchen angesprochen, Burt
Lancaster auf sein radikales Gebiss und seine
zirkushafte Wendigkeit, Gary Cooper auf
seine langen Beine und seine
weltberühmten Kinnfalten, James Stewart auf
seine Art, wie er an Rinderkeulen nagt,
und schliesslich John Wayne auf seinen
schwankenden, aber dennoch grazilen
Gang (auf diese Weise fiel er Roul Walsh
auf). Landschaft, Städte, Mitmenschen,
Pferde, Kutschen usw., mit einem Wort
Umwelt, unterstreichen in ihrer scheinbaren

Weite und optischen Freiheit die
Bedeutung des Westerner. Sie sind Ritual-
Zeichen, die nur eines im Sinn haben, die
korpuskulare Existenz zu potenzieren.
Western - das ist physisches Kino. Und
dazu gehören auch die grossen Schurken.
Denn auch sie haben etwas «Begnadetes»:

sie können hervorragend schiessen
(Burt Lancaster in «Vera Cruz») oder sind

brillante, differenzierte Zyniker. Richard
Widmark hat diesen Typ bis heute
unübertroffen problematisiert (so in «Der
Schatz des Gehenkten»). Die sichtbare
Person macht den Wert. Aber in ihrer
Betonung des Unwesentlichen (in den
Filmen Howard Hawks) decken sie das
eigentliche Wesen auf. Der neue,
entmythologisierende Western zeigt ja nicht nur
angebliche Wahrheiten (Schmutz,
Gemeinheiten und hinterhältige Schiessereien),

sondern zerlegt die Kinofigur,
macht sie «zerfahren», «taucht» sie ein,
macht sie so (un)körperlich wie alle
anderen (ganz deutlich in «McCabe and
Mrs. Miller»), Nicht so hier. Rydell
beachtet die Gesetze des Western, um durch
sie die Mechanismen der Kinofigur Wayne

transparent zu machen. «Ich bin kein
Akteur, sondern ein Re-Akteur», sagt
Wayne von sich. Gerade deshalb ist er für
den Western immer die Idealfigur gewesen.

Wayne ist Phlegmatiker (wie fast alle
Western-Helden; denn die Aktionen
gehen meistens von den Gegnern aus). Das
Geheimnis seiner Wirkung liegt in seiner
ausgeprägten Impulsarmut, die ihr Pathos
in sich selbst trägt. Wehmütige Würde: er
ist allein, zähmt ein Pferd, betrachtet seine

Tiere. Ironisch-phlegmatische
Gelassenheit: er redet mit seiner Frau über sich
und sein kommendes Ende. Hemdsärmelige

Saloppheit: er geht in die Schule und
bittet die Lehrerin, mit den Mädchen die
Klasse zu verlassen, weil er mit den
Jungens sprechen will. Steife Hartnäckigkeit:
er weist andere Cowboys ab, die scheinbar

streitsüchtig sind. Breit ausladender
Humor: die Jungens reden über eine Hure,

er kommt vorbei, hört zu und sagt, dass
seine frühe Hure wohl mit der der Jungen
identisch sein muss. Und unbeholfene
Tanzbärentapsigkeit: der Koch weist ihn
zurecht, mit den Kindern nicht so streng
umzuspringen wie mit Erwachsenen. Das
sind die Eigenschaften, die ihn und seine
Filme prägen (vor allem die Filme von
John Ford), hier aber im wahrsten Sinn
des Wortes sichtbar werden. Die ganze
trockene Erdgebundenheit des breiten,
zerfurchten Gesichts findet ihre Entsprechung

in den Totalen. Die aus der
Schwärze des Bildes heraufdämmernde
Herde (gleich zu Anfang des Films)
signalisiert die mythenerfüllte Rhapsodik
dieser Figur und seinen Tod.
Natürlich stirbt er nicht. Sein Tod ritualisiert

das Sterben zur Ballade, ja zur
heroischen « Novelle». Er ist ganz Initiation:
Wayne stirbt « nebenbei ». Er kümmert sich
gar nicht um den Fiesling. Er empfängt
die Schüsse gewissermassen « in effigie».
Waynes Impulsarmut hat mit Intellekt und
Reflexion nichts zu tun. Mit messerscharfen

Pointen kann er nicht umgehen (wie
James Stewart). Im Vorübergehen
schlägt er einen k.o., von dem er scheinbar

keine Notiz nimmt: sein Genuss ist es,
auf das genüssliche Auskosten zu
verzichten. Dieser Verzicht (der ja nebenbei
ist) wird hier in der Sterbeszene zum
Mittelpunkt und potenziert die physische
Kraft. Die Kinder schliesslich sind es, die
wie junge, frische Gewächse die
ausgetrocknete Steppe neu beleben und dem
Koloss als Dovotionalien dienen.
Wayne ist aber - und das gehört eben

auch zu ihm - unverhohlen reaktionär.
Dass der Westerner wie der Soldat, auch
wenn er möglichst sparsam mit der Waffe
umgehen sollte, doch auf jeden Fall besser

damit umgehen muss als der Gegner,
dass munteres Zuschlagen oder zumindest

heroisches Durchhalten die Ultima
ratio bilden - aus dieser Meinung hat
Wayne nie einen Hehl gemacht, weder privat

noch in den Filmen. John Ford hat
hier, bei aller Liebe für ihn, den Nährboden

heftig mit gedüngt. Freilich, Wayne
ist nicht der grosse Poet Ford, deshalb ist
das Reaktionäre dann besonders
unerträglich, wenn er selbst Regie führte
(«Alamo»). Die Kinder in «Cowboys»
gehen sparsam mit der Waffe um, aber sie
haben es gelernt! - Und dennoch, man
hat den «Duke» auf irgendeine Weise
eben doch lieb. Er zitiert sich selbst auf
naive, schöne Weise, und das dürfte das
Verdienst des Regisseurs sein. Dass die
« mittlere Generation » Wayne abknallt, ist
auch als Zitat der Cineasten zu verstehen:
sie zerstören die Mythologie, sie knallen
den Star-Kult von hinten ab, und John
Wayne, nie gefallen, nie gestorben, geht
bereitwillig in die Knie; selbst sein Grab
findet man nicht wieder. Die Kinder
suchen, aber der liebe Neger-Koch-Philosoph

sagt ihnen, wie es ist: « Es hat keinen
Zweck. Wir sind sowieso nahe genug.»
«The Cowboys» ist ein konsequenter,
epischer Film über John Wayne und
darüber hinaus über den Westerner. John
Wayne einen Liberalen oder gar Linken
spielen zu lassen, wäre lächerlich, und
abnehmen würde es ihm sowieso
niemand. Wolfram Knorr

Doc
Produktion: USA, 1971
Regie: Frank Perry
Darsteller: Faye Dunaway, Stacy Keach,
Harris Yulin
Buch: Pete Hamill
Verleih: Unartisco, Zürich

«...Sie schwenkten vor dem Saloon ein,
starrten hinüber und verharrten so eine
Weile. In ihren dunklen und schrägäugi-
gen Gesichern war lauernde Wachsamkeit.

Der Mann am Tisch spürte plötzlich
den Atem einer Drohung; er kam herüber
wie die scharfe Witterung von Raubtieren.

Einer der Carpenter kam näher und
sagte:
« Heh Bist Du dieser Doc Hol/iday?»
« Der bin ich», sagte der schwarzgekleidete

Mann ruhig, und er mischte noch
immer lässig die Karten...»

Und Doc Holliday wird in schönster We-
sternmanier ziehen und in einem
unausweichlichen, aber fairen Gunfight mit Hilfe

von Marshall Wyatt Earp Dodge City
von jenen «schrägäugigen», verbrecherischen

Elementen befreien, die die
wirtschaftliche Prosperität der Stadt bedrohen.

So will es jedenfalls der Leser naiver
Groschenromane.

3



Doc Holliday (Stacy Keach, links)
und Sheriff Wyatt Earp (Harris Yulin)
nach dem Gunfight vor dem Alhambra
Saloon

Doch wie weit ist diese Darstellung von
der Wirklichkeit entfernt Mittlerweile hat
Hollywood sich aufgemacht, jene
Wirklichkeit zu finden und damit seine We-
stern-Helden zu begraben, und zwar, wie
es scheint, nicht mit allen Ehren in
geweihter Erde, sondern auf dem Schindanger.

Mythen und Legenden, jahrzehntelang

mit der Geschichte und als deren
logische Folge gewachsen, werden nun -
wohl nicht zuletzt des Einflusses des Ita-
lowestern wegen - konsequent und radikal

abgebaut und historische Figuren der
Aura des Heldisch-Unfehlbaren beraubt.
Unter den Masken gütig-strenger
Rechtschaffenheit werden plötzlich Fratzen
sichtbar, die man bar jeder Beschönigung
darstellt. Die geordnete, autoritäre Welt,
die jenes falsch verstandene Geschichts-
bewusstsein von jedem Makel reinigt, auf
das Staatsmänner vor der Bankrotterklärung

ihrer Politik nur zu gerne zurückgreifen,

existiert bald nur mehr in den Seriefilmen

des Fernsehens.
Nach vielen andern ist nun die Reihe am
wohl berühmtesten Zweigespann des
Wilden Westens: Doc John Holliday und
Marshall Wyatt Earp. Frank Perry,
bekannt geworden durch Filme wie «David
und Lisa», «Der Schwimmer» und
«Petting», greift mit «Doc» den zuvor schon
von zahlreichen Western-Regisseuren
(John Ford, John Sturges) abgehandelten

Stoff auf und entkleidet ihn jeglicher
verlogenen Romantik und glorifizierender
Schwarzweissmalerei der früheren
amerikanischen Heimatepen.
Mit einer im Spiel gewonnenen Geliebten,

der berühmt-berüchtigten Katie
Elder, erreicht Holliday Tombstone, wo
Marshall Wyatt Earp eben daran ist, mit
Blick auf den Wahlkampf die Stadt von
den rebellischen Clanton-Brüdern zu
säubern. Mit Hilfe des todkranken Holli¬

day, der sich inzwischen mit dem jüngsten

der Outlaws angefreundet hat, erledigt

er die Angelegenheit auf seine Weise.
Zuletzt erschiesst Doc Holliday mit
unerbittlicher Konsequenz seinen jungen
Freund, der bereits aufgegeben hat. Auf
ihn hatte der Zahnarzt seine eigenen,
längst begrabenen Ideale projiziert: Kid
muss sterben, wie die Träume Hollidays
gestorben sind. Der Film, zu dem der
Journalist Pete Hamill das Drehbuch ver-
fasst hat, hält sich streng an die noch
verfügbaren historischen Quellen und ist
ganz auf seinen Schluss hin konzipiert,
auf jene denkwürdige Schiesserei am
O.K.-Corral vor den Häusern von Tombstone

nämlich, wo am 26. Oktober 1881
Wyatt Earp, zwei seiner Brüder und Holliday

die nur mit Revolver bewaffneten
Clanton-Brüder aus sicherer Entfernung
mit Schrotflinten niederschossen. Erst
vom Schluss her werden die beiden
Helden, die sich als schmutzige Helden
erweisen («Schlechte Menschen verdienen
an schlechten Menschen»), in ihrer
Skrupellosikeit und Härte völlig transparent,
eine Härte, die nichts mit jener Unerbittlichkeit

und dem Mannesmut zu tun hat,
den man historischen, eine Zeit der Unruhe

und Ungewissheit mitprägenden
Gestalten so gerne andichtet. Doc Holliday
entlarvt sich in dem von Bildchiffren des
Italowestern à la Leone oder Corbucci
nicht unbeeinflussten Film alskaltschnäu-
ziger Abenteurer, als hemmungsloser
Opportunist, der immer und jederzeit seine
Chancen wahrzunehmen weiss und der
auch vor der Illegalität nicht
zurückschreckt. Auch das legendenumrankte
Standbild Wyatt Earps wird erbarmungslos

von seinem Podest gezerrt und
zerbricht; der Town-Marshall von Tombstone

erscheint als derjenige politische
Desperado, der er in Tat und Wahrheit war.
Er missbraucht ohne Zögern die Macht
seines Amtes, um einen persönlichen
Zwist zu seinen Gunsten zu entscheiden
und im bevorstehenden Wahlkampf um
den Posten des Sheriffs (der ihm neben
den territorialen auch städtische Macht¬

befugnisse einbringen würde) als der
starke Mann zu erscheinen, den die Zeit
angeblich so gebieterisch fordert. Diese
Problematik anschneidend, sprengt Per-
rys Film den Rahmen des «Nur-Western»
und stellt jene Bezüge zur Aktualität her,
wie sie im amerikanischen Film seit einiger

Zeit mit schöner Regelmässigkeit
auftauchen. Es stellt sich die Frage nach der
Korrumpierung des Rechts, und Frank
Perry stellt sie genau so wie Joseph
L. Mankiewicz in «There Was a Crooked
Man ». Der zynische Western fusst auf der
Erfahrung, dass «ein gerütteltes Mass an
Schlechtigkeit in jedem Menschen
steckt» und es letzten Endes nur darauf
ankommt, auf welcher Seite des Gesetzes
man zufällig steht.
Trotz der distanzierten Kälte und
Gefühllosigkeit, mit der der Regisseur über lange
Strecken hinweg die Handlung schildert,
hinterlässt «Doc» doch einen etwas
zwiespältigen Eindruck. Das mag davon
herrühren, dass Perry vornehmlich im
ersten Teil in der Wahl der Stilmittel unsicher

ist. So wird zu Anfang ironisch
verfremdet, um dann in der Folge zu jenem
beinahe dokumentarischen Realismus zu
finden, der die Demaskierung der früheren

Helsen ja erst möglich macht. Es kann
daher sein, dass der Zuschauer aus diesem

Grunde den Film anders versteht, als
es in der Intention des Regisseurs liegt.

Baits Livio

Confessioni di un
commissario di
polizia al procuratore
del la repubblica
(Geständnisse eines Polizeikommissars
an den Staatsanwalt)

Produktion: Italien, 1971

Regie: Damiano Damiani
Darsteller: Martin Balsam (Kommissar),
Franco Nero (Staatsanwalt), Marilu Tolo
Verleih: Sadfi, Genf

Damiani, der sich seine Sporen mit
Italowestern und Thrillern abverdient hat,
fasst ein heisses Eisen an: die Korruption
im italienischen Staat, demonstriert an
den skandalösen Verhältnissen im
Bauwesen. Ein hartgesottener Polizeikommissar

stösst im Laufe der Ermittlungen
über ein «règlement de comptes» auf
einen Skandal grössten Umfangs. Auf
Grund eines gerissenen Manövers haben
sich einige ehrenwerte Mitglieder der
römischen Gesellschaft horrende Profite
erwirtschaftet, indem sie Landparzellen, die
dem Staat gehören, für private Spekulationen

missbrauchen. Im Zuge der
Untersuchungen, die von einem Stellvertreter
der obersten Staatsanwaltschaft geleitet
werden, gerät der Kommissar selber in
den Verdacht der Komplizenschaft.
Umgekehrt beschuldigt er seinen Vorgesetzten

desselben Vergehens, worauf in harten

und gehässigen Konfrontationen
gegenseitig Rechenschaft abgelegt wird.

4



Der Kommissar, von Jugend auf vertraut
mit dem Drahtzieher der Affäre, einem
Bauunternehmer, kennt dessen kriminellen

Machenschaften und brutale
Skrupellosikeit: Er will diesen durch und durch
kaltschnäuzigen Profiteur, den er aus vollem

Herzen hassen gelernt hat, zur Strek-
ke bringen, koste es, was es wolle. In seiner

Ohnmacht und Verzweiflung gegenüber

der Machtfülle des «white collar
criminal» sieht er nur noch eine Möglichkeit:

die Selbstjustiz. Der junge Staatsanwalt,

dem endlich die Augen aufgegangen
sind, rapportiert den Fall seinem

obersten Chef und muss entsetzt erkennen,

dass die Korruption lückenlos
funktioniert.

Damiani verwebt eine Menge von
pikanten Details in seinen, äusserlich als
intelligenten Kriminalreisser aufgemachten

Polit-Film. Damit gerät das
hochbrisante Thema in Gefahr, als Sensa-
tionsmacherei abgetan zu werden und
seine Glaubwürdigkeit zu verlieren. Was
dem schockierten Zuschauer besonders

zu schaffen macht, ist der Gedanke,
dass der ausbeuterische Charakter, den
die westliche Wirtschaftsform annehmen

kann, tatsächlich solche
Ungeheuerlichkeiten hervorbringt. Die enge
Verquickung von Behörden und Industrie,

die einem kleinen Kreis Auserwählter
beinahe unbegrenzte Macht ermöglicht,

wird im Film schonungslos denunziert.

Was hier als masslose Übertreibung
eingestuft werden könnte, wird von der
Wirklichkeit noch überboten.
Korruptionsaffären in Zusammenhang mit
Grundstück-Spekulationen sind gerade
in Italien durchaus keine Seltenheit: «wie
im Film» verschwinden Belastungszeugen,

werden undurchsichtige Transaktionen

totgeschwiegen und Gerichtsverfahren
stillschweigend eingestellt. Dass dabei

die Mafia überall die Hand im Spiel
hat, ist kaum zu leugnen. Allerdings
besteht diese Mafia nicht nur unbedingt aus
sizilianischen Gangsterbossen.
Der Film erhält eine politische Dimension,
die weit über den konkreten Anlass
hinausgeht: Der Bauunternehmer, bei dem
die Fäden des gigantischen Skandals
zusammenlaufen, wird als Prototyp des
zynischen Kapitalisten hingestellt, als
linkssozialistisches «Feindbild» par excellence.

In seiner Figur kristallisiert sich alles
das, was von der Linken an der
bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft so innig
gehasst wird. Der Staatsanwalt entspricht
in diesem Fall dem gutgläubigen,
wohlmeinenden «Liberalen»: Die Scheuklappen,

die ihm das System verpasst,
verunmöglichen ihm, die Wahrheit zu erkennen.
Wenn er von der Last des Beweismaterials

endlich doch aufgeschreckt wird, ist
jede Gegenwehr zu spät: als Kollaborateur

der Macht sind ihm die Hände
gebunden, und die Auflehnung würde seinen

eigenen Untergang provozieren.
Interessant ist nun die Rolle des Kommissars:

In seiner Eigenschaft als Hüter der
Ruhe und Ordnung vermag auch er nichts
gegen die bestehenden Machtverhältnisse

auszurichten; denn sein Amt ist ja
gerade durch sie konditioniert. Weil er seine
Funktion durchschaut, sein Rechtsempfinden

dauernd frustriert wird und legale

Abhilfe ein Ding der Unmöglichkeit ist,
bleibt ihm nur noch die Verzweiflungstat
übrig. Es ist ihm zwar durchaus klar, dass
an die Stelle des einen «erledigten» Bonzen

zehn andere treten und dass ihn seine
radikale Massnahme den Kopf kostet,
aber Gewissen und Überzeugung lassen
ihm keine andere Wahl. Der Kommissar
wird somit Kronzeuge der extremen
Linken, die ihr Heil in der Gegengewalt meint
finden zu müssen.
Damiani ist unerbittlich und zu keinen
Konzessionen bereit: Sein illusionsloser
Film gibt Einblick in die Ohnmacht, der
diejenigen ausgeliefert sind, die den
Kampf gegen einen korrupten Staat mit
legalen Mitteln aufnehmen wollen. Das
Bild von der Gerechtigkeit, die doch
immer triumphiert, wird gründlich zerstört.

Urs Mühlemann

Metello
(La naissance de la colère)

Produktion: Italien, 1969
Regie: Mauro Bolognini
Buch: Suso Cecchi d'Amico, Luigi Baz-
zoni, Mauro Bolognini, Ugo Pirro (nach
dem Roman von Vasco Pratolini)
Kamera: Ennio Guarnieri
Musik: Ennio Morricone
Darsteller: Massimo Ranieri (Metello),
Ottavia Piccolo (Ersilia), Lucia Bosé
(Viola), Frank Wolff (Betto), Tina Au-
mont (Ida)
Verleih: Starfilm, Zürich

Bolognini, der 1 960 mit « II bell'Antonio»
grossen Erfolg hatte und sich seither nicht
über das Mittelmass hervortat, zeichnet in
einer eindrücklichen Milieustudie am
Beispiel eines jungen Mannes auf, wie
soziales Bewusstsein wächst. «La
naissance de la colère» («Die Geburt der
Wut»), so umschreibt der französische
Untertitel zutreffend jene vorrevolutionäre

Phase, die im Ersten Weltkrieg mündete
und den Marxismus-Leninismus

propagierte.

Metello Salani wird 1872 als Sohn eines
anarchistischen Arbeiters in Florenz
geboren, wächst nach dem Tod seiner Eltern
auf dem Land auf, erlernt später das
Maurerhandwerk und wird bald von den
anarchistischen Freunden seines Vaters in
Florenz anerkannt. Noch nicht zwanzigjährig,

wird Metello von der Polizei
verhaftet und in ein Register eingetragen,
ohne dass er gegen das Gesetz Verstössen
hätte. Einzige'Erklärung: er ist der Sohn
eines bekannten Anarchisten. Mit 20
Jahren wird er der Geliebte Violas, einer
schönen Witwe, die einer höheren sozialen

Klasse angehört. Bald darauf tritt er
den dreijährigen Militärdienst an, wo er
mehrere Male Arrest kriegt - weil er eine
Korrespondenz mit einem Linkspolitiker
führt. Nach seiner Entlassung findet
Metello Anschluss an eine Gruppe anarchistischer

Arbeiter in Florenz, die sich für
die Rechte der Arbeiter einsetzen. Nach
Streiks und Unruhen wird Metello erneut

verhaftet. Er lernt Ersilia, die Tochter eines
tödlich verunglückten Anarchistenführers,

kennen und lieben. Nach Verbüssen
seiner Strafe heiraten die beiden und führen

ein ruhiges Leben; Metello arbeitet
wieder als Maurer. 1902 beginnen die
Maurer einen Streik, um bessere
Arbeitsbedingungen zu erzwingen. Metello wird
fast wider seinen Willen in den Strudel
der Ereignisse hineingezogen. Der Streik
dauert bereits anderthalb Monate, statt
der vorgesehenen zwei Wochen; die
Spannung steigt ins Unerträgliche, und
die anfängliche Solidarität der Streikenden

zerbröckelt: die einen wollen aus
Geldmangel kapitulieren, die anderen
wollen durchhalten trotz Hunger und
Not. Das Geld, das die Arbeiterkammer
(eine vorgewerkschaftliche Selbsthilfeorganisation)

unter die streikenden Maurer
verteilen sollte, trifft nicht ein. Gerüchte
verlauten, viele Streikbrecher seien an
ihren Arbeitsplatz zurückgekehrt. Eine
Kontrolle ergibt, dass dem tatsächlich so ist.
Die Direktion der Firma, bei der Metello
arbeitet, garantiert allen Arbeitern, die die
Arbeit, ohne Schwierigkeiten zu machen,
wiederaufnehmen, feste Anstellung für
eine ganze Saison (was damals keine
Selbstverständlichkeit war): Metello und
zwei weitere Führer aber werden entlassen.

Es entsteht ein Wortgefecht
zwischen Streikenden und Streikbrechern,
das zum Tumult ausartet. Polizei und
Militär eröffnen das Feuer auf die
Manifestanten, drei Männer werden schwer
verletzt, und einer der Führer stirbt. Damit
erlangt die ganze Angelegenheit nationale
Bedeutung: andere Arbeiter organisieren
und solidarisieren sich mit den Maurern.
Endlich stehen ihnen die Arbeitsplätze zu
den von ihnen geforderten Bedingungen
offen. Metello wird aber wiederum
verhaftet, schliesslich nach einem halben
Jahr entlassen und beginnt mit seiner
Frau eine neue Zukunft. Sein Kampfgeist
ist nicht gebrochen.
Diese ausführliche Inhaltsangabe ist
deshalb nötig, weil sie Bologninis Vorgehen
am deutlichsten aufzeigt: Am Verhalten
eines einzelnen, anhand eines
Einzelschicksals, wird die ganze soziale Spannung

aufgeführt, um aus der Schilderung
der damaligen Verhältnisse den überzeugenden

Schluss zu ziehen: Wer nicht
privilegiert ist auf Grund seiner Geburt und
seiner Klassenzugehörigkeit, muss
unermüdlich kämpfen, wenn er ein lebenswertes

Leben führen will. Kämpfen heisst,
sich nicht unterkriegen lassen von der
Gewalt der Mächtigen; sich auflehnen
gegen die Allianz der Unternehmer, die
sich die Lohnsklaven bewusst abhängig
halten, um sich den eigenen hohen
Lebensstandard bewahren zu können.
Kämpfen heisst aber vor allem politische
Aktion: Aufklärung der Lohnabhängigen;
Solidarisierung der Arbeitermassen zur
Erreichung eines gemeinsamen Ziels;
Zusammenarbeit vor allem auf sozialpolitischem

Gebiet, damit die Zersplitterung
der «Linksparteien» nicht die
Verhandlungsposition gegenüber den Arbeitgebern

schwächt.
Bolognini idealisiert nicht: sein Metello
ist kein Ubermensch, kein sozialistischer
Titan ohne Fehl und Tadel. Anfänglich

5



Wer nicht auf Grund seiner Geburt und
Klassenzugehörigkeit privilegiert ist,
muss unermüdlich für ein lebenswertes
Leben kämpfen: Massimo Ranieri in
Mauro Bologninis «Metello»

setzt er sich bloss zur Wehr, weil er eines
Ettiketts wegen (Sohn eines Anarchisten)

verfolgt wird. Allmählich beginnt er
jedoch den Prozess, der ihm die Augen
öffnet für die wahren Zusammenhänge.
Er vermag die Hintergründe der sozialen
Not zu erkennen und rebelliert gegen die
Misere, die er am eigenen Leib verspürt.
Wohl unternimmt er den Versuch, Ruhe in
einem Anflug von kleinbürgerlichem
Glück zu finden, doch muss er zwangsläufig

die Unmöglichkeit der Erfüllung einsehen:

In einer kurzen Liebesaffäre mit einer
mittelständischen Nachbarsfrau spiegelt
sich Metellos Ichbezogenheit, die sein
Herz unberührt lässt, aber seiner
Leidenschaft oberflächlich entgegenkommt.
Das kurze Glück erweist sich als
Täuschung, weil sich Metello treiben lässt in
der erzwungenen Arbeitspause (wegen
des Streiks). Leben heisst für ihn mehr als
Nahrung und Erfüllung seiner Triebe: Be-
wusste Anteilnahme an der sozialen
Umwelt, tätige Hilfe und stetige Veränderung
der gesellschaftlichen Strukturen zugunsten

aller Unterprivilegierten: dann erst
kann er sich selber sein, als bewusster
Mensch.
Die überzeugenden schauspielerischen
Leistungen der jungen Protagonisten
(Grand Prix d'interprétation féminine am
Festival von Cannes 1970) und die
einfühlsamen, stimmungsvollen Bilder von
Ennio Guarneri, die Zeit- und Lokalkolorit
ungemein trefflich einfangen, runden den
Film ab, der (zumindest in Bern) nicht die
ihm gebührende Beachtung gefunden
hat. Urs Mühlemann

Katutura
Produktion: Schweiz, 1971
Regie, Buch und Kamera:
Ulrich Schweizer
Musik: Originalmusik aus Südafrika und
Kompositionen von Roland Kovac
Sprecher: Andreas Blum und Verena
Speck
Verleih: Kooperation evangelischer
Kirchen und Missionen (Fr.50.-),
1 6 mm, 37 Minuten.

Südafrika ist der Staat, der sich rühmt, das
Rassenproblem gelöst zu haben. Das
Rezept dazu: getrenntes Zusammenleben -
Apartheid. Nun scheint sich mittlerweile
herumgesprochen zu haben, dass die
Lösung am Kap der Guten Hoffnung eine so
ideale nicht ist. Wir glauben zu wissen,
dass die scheinbar harmonische Trennung

von Schwarz und Weiss besonders
für die Ureinwohner des Landes mit
erheblichen Nachteilen verbunden ist. Wir
wissen auch, dass jene, die sich gegen
diese Ungerechtigkeit auflehnen, mit
schweren Sanktionen zu rechnen haben.
Südafrikas Apartheid geht letztlich davon
aus, dass es zweierlei Menschen gibt: die
herrschende, berufene weisse Herrenrasse

und die Schwarzen, ein mehr oder
weniger degeneriertes Volk mit einem
wesentlich geringeren Intelligenzquotienten.
So offen sagt das zwar auch in Südafrika
kaum einer, aber gehandelt wird nach
dieser Vorstellung.
Ulrich Schweizer, von der Kooperation
evangelischer Kirchen und Missionen
(KEM) nicht zum erstenmal mit einer
Aufgabe betraut, hat dieses Südafrika mit
Kamera und Tonband bereist. Abseits
des Touristenstroms - dort also, wo
Südafrika nicht mehr unbedingt jenes sonnige

Paradies ist, wie es die Fremdenver¬

kehrswerbung verspricht - hat er die
Auswirkungen dieses getrennten Zusammenlebens

beobachtet: mit schlichten
Bildern, einfachen Kommentaren und völlig
ohne reisserische Zugaben schildert er
Zustände, hält er Tatsachen fest,
dokumentiert er. Und obschon Ulrich Schweizer

keine einzige Aufnahme ohne das
Wissen der Regierung gedreht hat,
obschon das hinterste und letzte Bild -
besserwissenden Revolverjournalisten in der
sog. seriösen Schweizer Tagespresse zum
Trotz - auf völlig legale Weise entstanden
ist, wird der Film zu einem zwar
leidenschaftslosen, aber deswegen nicht minder

aufrüttelnden Dokument der
Unmenschlichkeit. Da wird sichtbar
gemacht, wie offizielle Rechte und Gesetze
vier Millionen Weissen alle Möglichkeiten

in die Hand spielen, während 1 5
Millionen Schwarzen die einfachsten und
elementarsten Menschenrechte entzogen
sind. Da wird durchschaubar gemacht,
dass die Eingeborenen bewusst auf einer
niedrigen Intelligenzstufe gehalten werden,

auf dass sie als potentielle
Arbeitsreserve-Armee weiter für den Profit der
wenigen Besitzenden einsatzfähig bleiben.
Dass der einzelne unterdrückte Mensch
unter dieser unhaltbaren Situation unsäglich

leidet, dann abstumpft und schliesslich

degeneriert, das ist die Folge einer
politischen Haltung, die ganz eindeutig
nur den Besitzenden dient und deshalb
ein Verbrechen ist. Gewiss, Apartheid ist
eine Lösung der Rassenfrage - eine
Endlösung. Südafrika, ein unermesslich
reiches Land voller landschaftlicher Schönheiten,

ist durch die Politik weisser
Eindringlinge zum grössten Ghetto der Welt
geworden. Ulrich Schweizer sagt das
zwar nie so prononciert, doch braucht es
der Worte nicht mehr, wo Bilder und
dokumentarisches Material für sich selber
sprechen.
Nun ist « Katutura» durchaus kein einäugiger

Film. Er berichtet nicht nur über das
Elend der Apartheid-Politik, sondern
auch über jene Menschen - Schwarze
und Weisse -, die diese Zustände zu ver¬

Bier wird den Schwarzen nur in ganzen
oder halben Gallonen ausgeschenkt:
Ulrich Schweizer zeigt in «Katutura»,
dass in Südafrika die Apartheid, das
getrennte Zusammenleben der Rassen,
eine Form bewusster Unterdrückung
der farbigen Ureinwohner darstellt

6



ändern suchen, nicht selten unter der
Gefahr, deswegen ihrer Freiheit beraubt zu
werden. So etwa deckt ein Institut für
Rassenbeziehungen Missstände auf und
müht sich um echte Verständigung. So
erklärte sich aber auch der oekumenische
Rat der Kirchen mit den Unterdrückten
solidarisch und nehmen einzelne
Missionskirchen im Lande selber immer
eindeutiger und unmissverständlicher Stellung

zu politischen Fragen. Gerade dieses
Nebeneinander von Zustandsbeschrei-
bungen und allerdings noch bescheidener

Agitation zur Veränderung der
herrschenden Zustände macht den Film von
Ulrich Schweizer zur Herausforderung:
Wo stehst Du? Das ist die Frage, die er
unüberhörbar stellt und der nicht
ausgewichen werden kann. Auch nicht mit der
schon eher billigen Ausrede, dass man
auf jene, die mit dem verbrecherischen
Regime Südafrikas blühende Geschäfte
treiben, sowieso keinen Einfluss ausüben
könne. Urs Jaeggi

FILM +
AUFTRAG

Formen des
Agitationsfilms
Internationales Kritikerseminar der
deutschsprachigen katholischen FUm-
kommission in Morschach

Vertreter der kirchlichen Filmarbeit beider
Konfessionen aus Deutschland, Österreich

und der Schweiz haben sich zu einer
Tagung, die dem Thema «Formen des
Agitationsfilms» gewidmet war, getroffen.

Das starke Aufkommen agitatorischer

Filme während der letzten Jahre
rechtfertigte eine Auseinandersetzung
mit diesem Phänomen. Anhand zahlreicher

Dokumentär- und zweier Spielfilme
sollten die Kriterien herausgearbeitet
werden, die das Wesen des Agitationsfilms

formal, inhaltlich und historisch
umfassen. Schon beim ersten Gespräch zur
Begriffsbestimmung zeigte es sich, dass
eine brauchbare Definition ohne klare
Abgrenzungen nicht zu erhalten war.
Dem Agitationsfilm standen etwa
Bezeichnungen wie Propagandafilm,
Thesenfilm, Informationsfilm gegenüber. Als
nützliche Arbeitshypothese erwies sich
die Gegenüberstellung der Begriffe
Agitation und Propaganda, wobei Agitation
verstanden wurde als das Bemühen einer
unterdrückten Schicht oder Minderheit,
die bestehende soziale oder politische
Situation zu ändern, während Propaganda

den herrschenden Mächten zur Stützung
ihres Systems dienen sollte.
Beim Betrachten der verschiedenen Filme
merkte man aber, dass man mit von aussen

herangetretenen Begriffen der Sache
nur mangelhaft gerecht wurde. Jeder
Film muss von seiner Art her verstanden
werden und kann nicht mit den bei Kritikern

so beliebten Etiketten schubladisiert
werden. Das heisst nun allerdings nicht,
dass man sich die Filme in einem
wertfreien Raum vorzustellen hat. Nur dürfen
Verstehen und kritische Wertung nicht
durcheinandergebracht werden.
Eines der umstrittenen Probleme beim
Agitationsfilm steht im Zusammenhang
mit seiner Wirkung. Die Absicht ist
meistens klar ersichtlich, doch ist man bei der
Frage nach der Wirkung, die ja eigentlich
entscheidend ist, fast immer auf Vermutungen

angewiesen. Es fehlen einfach die
wissenschaftlichen Mittel und
Untersuchungen, die eine agitatorische Wirkung
einigermassen fundiert belegen könnten.
Man glaubt, schon über sehr viel
Information zu verfügen, wenn man von Peter
von Gunten, dem Autor von « Bananera-
Libertad» erfährt, dass im Anschluss an
rund 100 Aufführungen seines Films in
kommunalen und kirchlichen Kreisen in
etwa zehn Fällen spontane Aktionen für
die Entwicklungshilfe gestartet wurden.
Mit « Bananera-Libertad» wurde in
Morschach die Filmschau eröffnet. In der
Diskussion wurde dem Film vorgeworfen, er
sei zuwenig aufrüttelnd, zuwenig agitatorisch.

Mit Rücksicht auf sein Zielpublikum,

den schweizerischen
Durchschnittsbürger, wollte jedoch von Gunten
richtigerweise keinen agitatorischen,
sondern einen informativen Film herstellen.

Einen ganzen Tag bestritt Peter B. Schumann

(BRD) mit einer Auswahl neuerer
Agitationsfilme über Lateinamerika. Das
interessanteste Werk dieses Tages war
Jorge Sanjines «Yawar Mallku» (Das
Blut des Condors), das auf eindrückliche
Art das mühselige Leben der Indios in
Bolivien zeigt und zudem eine scharfe
Anklage gegen ein Sterilisierungspro-
gramm amerikanischer Entwicklungs-
« Helfer» ist. Hier wird nicht nur zum
Nachdenken, sondern zum Handeln
aufgefordert. Doch fragt man sich, wer denn
handeln soll. Sind die bolivianischen
Indios das Zielpublikum des Films? Erreicht
er sie überhaupt? Schumanns Fernseh-
Dokumentationen über den unabhängigen

Spielfilm in Lateinamerika «Kino in
Opposition» und den politischen
Dokumentarfilm «Kino im Untergrund» waren
nützliche Informationshilfen. Drei
Dokumentarfilme aus Kolumbien, «Colombia

70» (1 970), «Que es la Democracia»
(Was ist Demokratie?) von Carlos Alvarez

und « Un dia yo pregunte» (Eines
Tages fragte ich) von Julia de Alvarez,
schlössen den Themenkreis Lateinamerika.

Auch bei diesen drei Filmen konnte
man sich schwerlich vorstellen, dass damit

direkte Agitationen auszulösen wären.

Auch hier dürfte der Weg über
Information, die nicht zensuriert und nicht
manipuliert ist, zur Bewusstwerdung und
Bewusstseinsveränderung gehen.
Ein zweiter Komplex bestand aus histori¬

schen Beispielen, die dem Begriff Propaganda

zuzuordnen wären. Von den
deutschen Dokumentarfilmen Franz Hiplers,
« Der Feldzug in Polen » (1 940) und « Der
ewige Jude» (1940), ist der zweite ein
Hetzfilm allerübelster Sorte, ein Paradebeispiel

dafür, wie an sich wertfreie
Dokumente durch Text und Bild manipuliert
werden können, ein Beispiel auch dafür,
wie inhaltlich Wahres durch die Form zur
Lüge wird. Eine andere Auffassung von
Propaganda zeigt sich in Humphrey
Jennings «Listen to Britain» (1942).
Jennings geht nicht auf eine Diffamierung
des Feindes aus, sondern appelliert an die
eigenen vitalen Lebensinteressen, zeigt
den unersetzlichen Wert des britischen
«Way of Life». Auch hier werden in
hohem Masse Emotionen wachgerüttelt,
doch geschieht dies viel gekonnter und
raffinierter. Die Bewohner eines Staates
mit einer aufgeklärten öffentlichen
Meinung lassen sich nicht so leicht manipulieren

wie die Bewohner totalitärer Staaten.

Verschiedene Formen des Agitationsfilms
sollten sodann an neueren deutschen
Kurzfilmen exemplifiziert werden. Hier
wurden formal zum Teil neue Wege
eingeschlagen, die jedoch oft fragwürdig
sind. «Film 68» (1969) von Hannes
Fuchs will offenbar mit massiv
provokatorischen Mitteln den Kleinbürger
erschrecken, doch wohl nur mit dem Ergebnis,

dass dieser, wenn er den Film etwa
am Fernsehen zu sehen bekommt, nach
knapp zehn Sekunden den Kanal wechselt.

Ernst zu nehmen ist hingegen Peter
Nestlers «Sightseeing» (1968), der
einem nichtsagenden Farbfilm über die
Sehenswürdigkeiten Stockholms einen Text
von Peter Weiss über die Bombardierung
nordvietnamischer Dörfer durch die
Amerikaner unterlegt. Auch wenn der Text
sehr eindrücklich und aufrüttelnd ist,
bleibt die Wirkung des Films aus
wahrnehmungspsychologischen Gründen
eher fragwürdig. Als zweiten Spielfilm der
Tagung sah man «Die besten Jahre»
(DDR 1968) von Günther Rücker. Die
Erfolgsgeschichte eines Arbeiters und der
Deutschen Demokratischen Republik,
der nach dem Krieg zum Lehrer umgeschult

wird und seinen Weg nach oben
geht - im Dienste des Staates und mit
Verzicht auf ein glückliches Privatleben -,
enthält viel eher systemkritische Elemente
als Agitation oder Propaganda. Es fiel
schwer, diesen Film im Themenkreis
einzuordnen.

Der letzte Tag war kirchlichen Filmen
gewidmet, Filmen, die von aussen oder
innen an den Institutionen etwas in Bewegung

bringen wollten. Interessant war der
antiklerikale bulgarische Trickfilm «Teufel
in der Kirche», der eine ironische Entlarvung

des kirchlichen Systems bezweckte.
Für unsere Begriffe etwas naiv waren die
amerikanischen TV-Spots, mit denen
religiöse Organisationen dem Fernsehzuschauer

zwischen « Bonanza » und « Flipper»

Denkanstösse vermitteln wollen.
Zwei mit Unterstützung katholischer
Hilfswerke gedrehte Fernsehfilme über
soziale Probleme auf den Philippinen,
« Freiheit für Filipinos» und « Der
Zuckerbischof», waren zu betulich und be-

7


	Filmkritik

