
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 24 (1972)

Heft: 2

Rubrik: Gedanken am Bildschirm

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


stand von mehr als hundert Jahren zu
überbrücken, etwa in der Verlegung des
Geschehens aus dem zaristischen Petersburg

in das moderne Paris, betont nur
noch mehr die Zeitlosigkeit der eigentlichen

Geschichte. Die modernen Requisiten

wirken kühler (etwa wenn der junge
Mann seine Gedanken dem Tonband
statt dem Tagebuch anvertraut), die
Gespräche sind nüchterner. Um so spürbarer
wird die unverändert tiefe Betroffenheit
der jungen Menschen angesichts des
Phänomens der Liebe,, das sich in ihnen
aus Gefühlen der Dankbarkeit der
körperlichen Anziehungskraft und
unbestimmbarer Sehnsucht, aus dem Wunsch
nach Wärme und Geborgenheit, nach
Verstandenwerden, nach Hingabe
verwirrend mischt.
Gleichzeitig wird die Umwelt doppelbödig.

Vision und Wirklichkeit verschwimmen

ineinander und trennen sich wieder,
ohne dass sich eins von beiden klar fixie¬

ren Nesse (am auffälligsten vorgeführt in
der mehrdeutigen Rolle des wiederholt
vorübergleitenden Touristenschiffes). So
kann auch der Betrachter den Film
verschieden beurteilen: als hölzern konstruierte

Liebesgeschichte, als modernes
Märchen oder als hintergründigen Traktat
über die Psychologie der Liebe - je nachdem,

wieweit er sich auf Bressons Sprache

einlässt.
Schon in seinem vorausgegangenen Film
«Une femme douce» hatte sich Bresson
von einer Novelle Dostojewskis inspirieren

lassen, auch dort ist die schwierige
Kommunikation zwischen Mann und
Frau thematisch. Damit führen diese
Filme, in denen der nunmehr 64jährige
Regisseur wieder mit unbekannten Darstellern

arbeitet, über die blosse Leidensthematik

hinaus, wie sie in «Au hasard
Balthasar» und «Mouchette» Selbstzweck
zu werden drohte. Dorothea Hollstein

GEDANKEN
AM BILDSCHIRM
Die absolute Frage
Unter diesem Titel ging am 30. Dezember
1971 noch eine durchaus beachtliche
Eigenproduktion des Deutschschweizer
Fernsehens über unseren vaterländischen
Bildschirm. Vielleicht bedeutete dieses
«Gespräch über den Sinn des Daseins»
für manche Zuschauer sogar eine kleine
Zumutung im alten Jahr. Die Szenen der
drei sehr trocken inszenierten Gesprächspartner

(Regie: Michael Hampe vom
Nationaltheater Mannheim), profilierte
Schauspieler, wurden von kurzen
Erläuterungen und zusammenfassenden
Zwischenbemerkungen des Autors der
Sendung unterbrochen und sollten deswegen

doch recht leicht verdaut worden
sein.
Wilhelm Weischedel, von 1953 bis 1971

Professor für Philosophie an der Freien
Universität in Berlin, hat versuchsweise
für das Schweizer Fernsehen ein
anspruchsvolles, philosophisches Drei-Per-
sonen-Stück zur Frage nach Gott oder
nach dem Sinn des Lebens geschrieben.
Er liess drei Männer nach dem Besuch
einer Hamlet-Aufführung in ein tiefgründiges

Gespräch kommen, das drei ziemlich
gegensätzliche Standpunkte zu der
«absoluten Frage» verständlich und
nachempfindbar machen sollte. Nun ist die
Form des Dialogs als Bewegung des Geistes

(oder der drei Geister? in der Sprache

von Haus aus vielleicht eher einem
Hörspiel entsprechend als einer TV-Sen¬

dung; dennoch fand ich die halbstündige
Sendung mediengerecht und also fern-
seh-würdig: Denn der Mann Wilhelm
Weischedel und seine drei Figuren gehörten

unbedingt im Bild dazu und erleichterten

durch ihre Mimik und Gestik
durchaus das Verständnis ihrer gewichtigen

Sätze. Der Versuch war bestechend
bescheiden, eben echt schweizerisch,
und doch in seiner Bescheidenheit dem
weiten Thema gegenüber grossartig
gelungen.
Ein Atheist (dargestellt von Hans-Christian

Blech), ein Christ (Joachim
Wichmann) und ein Metaphysiker oder Philosoph

(Wolfgang Schwarz) fanden ihre
Übereinstimmung - ausgehend vom
Shakespeareschen Hamlet - in der
allgemeinen Feststellung einer tiefen Sinnlosigkeit

des Lebens; die Wirklichkeit
begegnet allen in den vielen Kriegen unserer
Gegenwart und ihren greulichen
Begleiterscheinungen als zutiefst sinnlos und
fragwürdig, doch ziehen nicht alle drei
dieselben Konsequenzen bezüglich der
Frage nach dem Sinn des Daseins daraus,
der eventuell doch - irgendwie verborgen
- vorhanden sein könnte. Der erste, der
sich gleich zu Beginn der ersten Szene
oder des ersten Gesprächsganges als
Atheist zu erkennen gibt, zieht aus der
Erfahrung der Sinnlosigkeit den Schluss,
dass es in diesem Dasein eben gar keinen
Sinn, jedenfalls keinen absoluten, also
bestimmt keinen Gott geben könne.
Anderseits scheint es allerdings möglich -
und darauf beruht des Atheisten Lebens¬

freude -, dass der Mensch gerade in seiner

Beschränktheit hie und da vielleicht
ein flüchtiges Zeichen von Sinn setzen
könne! Dennoch bezeichnet er sich als
Realisten, als Menschen, der der schrecklichen

Wirklichkeit um keinen Preis
ausweichen will und auch keine Argumente
gelten lassen will, sofern sie nicht
vernünftig stichhaltig bewiesen werden
können; er kann also nicht auf einen letzten,

absoluten Sinn setzen. Jedoch sieht
er eine dritte Möglichkeit zwischen den
beiden, die seine Gesprächspartner ihm
anbieten, also zwischen der Postulierung
eines absoluten Sinnes, nämlich des Gottes

des Christen, und dem Selbstmord, zu
dem ihn der Metaphysiker nötigen möchte,

wenn sein atheistisches Denken wirklich

konsequent wäre: Die dritte
Möglichkeit ist der Spass am Dasein, weil kein
Mensch sich durch seinen Glauben oder
durch irgendeine metaphysische Erfahrung

allgemein gültiger Art zu seinem
Handeln bewegen lasse, sondern'allein
aus Spass an dieser seiner Betätigung.
Und so spielt er denn auch mit seiner Brille,

um sein vergnügliches Engagement
am tiefsinnigen Gespräch zu demonstrieren;

beweisen lässt sich ihm nichts von
Absolutheit, zu überzeugen vermag ihn
bloss die Brutalität der zuhandenen
Wirklichkeit, die es eben hie und da zu
vermenschlichen gilt.
Der zweite, der Christ, versucht die
Überwindung der erfahrenen Sinnlosigkeit
durch einen Glaubenssprung ins Ungewisse,

wo er dann von Gott gleichsam
aufgefangen wird. Er gibt sich zwar als
aufgeklärter Mensch, der die Mythologien

des Alten und Neuen Testamentes
als zeitbedingt und geschichtlich geworden

durchschaut, so dass er gar auf diese
Züge heute verzichten kann. Dennoch
hält er an der in dieser Form ausgesprochenen

und ihn heute persönlich
betreffenden Offenbarung der absoluten Wahrheit

fest und weiss sich diesen mythischen

Erzählungen gegenüber doch als
zur Dankbarkeit und zum Respekt
verpflichtet. Er glaubt sich selbst so von Gott
direkt angesprochen und in Dienst
genommen, dass er gerade in der Antwort
auf diese Offenbarung und zuletzt gar in
der Offenbarung selbst den absoluten
Sinn des Daseins findet. Gott widerfährt
ihm in einer sein Handeln herausfordernden

personalen Anrede, auf die er als
einzelner antworten darf. Dieser aufgeklärte
Christ versucht dann sogar den «getöteten

und jetzt also toten Gott» Nietzsches
gelten zu lassen und zu verstehen, doch
der Gott, der da tatsächlich von den
Menschen getötet worden sei, das sei eben
nicht derjenige gewesen, der von ihm
heute als der Lebendige erfahren werde,
der ihn selbst und sein Dasein zwischen
Schuld und Erlösung erhelle. Von diesem
«anderen Gott» sieht er sich die gnadenhafte,

ohne eigenes Verdienst zustande
gekommene Ermöglichung seines
sinnvollen Handelns geschenkt, trotz der
ebenfalls tiefempfundenen Sinnlosigkeit
der umgebenden Wirklichkeit und
Geschichte, auf den letzten, absoluten Sinn
hin.
Der dritte schliesslich, der metaphysische
Denker und Philosoph, möchte sich ir-

11



gendwo und irgendwie zwischen die
beiden vorangehend dargestellten Positionen

hineingestellt sehen. Ganz persönlich
kann er gelegentlich eine plötzliche
Befreiung aus tiefster Verzweiflung erfahren
und aus dieser Erfahrung kritisch folgernd
einen notwendigen absoluten Sinn des
Daseins als objektiv postulieren und
annehmen, denn ohne diese Annahme
könnte ja die erfahrene Befreiung gar
nicht stattfinden. Ein konkretes Beispiel
in dieser Richtung ist ihm auch die Erfahrung

der Liebe, in welcher er einen
Beweis für die Existenz eines übernatürlichen

(metaphysischen), also geistigen
Sinnes sehen muss. Diesen kann er nun
allerdings nicht im Sinne des Christen
«Gott» taufen, denn damit verbindet sich
ja das Postulat der Personhaftigkeit dieses

Sinnes und dazu reicht des Metaphy-
sikers Personbegriff nicht aus; er kann
seinem absoluten Sinn kein Personsein
zusprechen und findet dessen personale
Erfahrung im Sinne des christlichen Glaubens

auch gar nicht nötig. Dem Atheisten
gegenüber muss er andererseits eingestehen,

dass sich ja auch sein absoluter Sinn
nicht beweisen lasse, sondern ihm eben
offenbart werde als konsequente Folge
seines Denkens von der oben erwähnten
plötzlichen Erfahrung einer Befreiung aus
Sinnlosigkeit und Verzweiflung ausgehend.

Anders gesagt, der Sinn ereignet
sich für ihn persönlich und kann durch
denkerische Arbeit begründet werden,
aber er tritt nicht einfach so von aussen
als Überperson an ihn heran, wie der
Christengott, obwohl er auch ausserhalb
seiner eigenen Person, also objektiv, pan-
theistisch vorgestellt werden muss.
Diese drei Figuren oder « Seelen in meiner
Brust» - wie Weischedel zu Beginn
erläuterte - lassen sich nicht einfach
miteinander aufrechnen zu einem Kompro-
miss als letzter Antwort auf die Frage
nach dem absoluten Sinn des Daseins, sie
lassen sich aber andererseits auch nicht
einfach jeder auf verschiedene Individuen
verteilen; der Autor hätte sie wohl kaum
so präzise schildern können, wenn sie
nicht eben alle drei irgendwo in ihm
selbst und vielleicht eben auch in den
meisten seiner Zuschauer zu finden wä¬

ren. Natürlich mussten diese Typen von
Standpunkten für die bessere Verständlichkeit

sehr deutlich und deshalb in einigen

Zügen vielleicht etwas einseitig
gezeichnet werden. Die Synthese ergibt
sich am Schluss - wie Weischedel noch
erläuterte - doch darin, dass die Frage
nach dem Sinn des Daseins nie endgültig,
ein für allemal und auch nicht einmal
vorläufig für mehrere Personen gleichzeitig
gültig beantwortet werden kann, sie muss
weiterhin gestellt und weiterhin besprochen

werden. Einen gemeinsamen Punkt
finden die drei Figuren aber am Ende,
wenn jeder von seinen Voraussetzungen
her die Ploffnung nährt, hin und wieder,
da und dort, mit persönlichem Einsatz eine

Sinnlosigkeit in Sinn zu verwandeln;
in dieser Ploffnung sehen sie auch die eine

Aufgabe menschlichen Daseins in
einer fragwürdigen Umwelt, der eine aus
Spass, der andere aus vernünftiger
Überzeugung und der dritte aus Glauben
Ich frage mich nun bloss, wie viele unter
den Zuschauern es tatsächlich
fertigbrachten, mit der weiterhin offenen Frage
nach dem Sinn zu Juliette Gréco und
dann ins Bett zu gehen, ohne abschliessend

doch wieder die eigene Antwort als
die sichere und allein richtige aus irgendeiner

Schublade ihres Geistes zu ziehen,
um sich durch eine rasche Repetition des
Alten vor dem hier demonstrierten Schritt
ins Ungewisse zu retten. Es müssten
wahrscheinlich viele solche und ähnliche
Sendungen noch über den Bildschirm
gehen, bis auch nur ein kleiner Teil der
Schweizer Zuschauer diese fragend offene

Toleranz des Denkens auch in ihrem
Alltag praktizieren würden. Erst diese
Toleranz des Denkens könnte meines Erachtens

die von Sinnlosigkeit, Grausamkeit
und geistloser Rechthaberei triefende
Welt unserer Gegenwart etwas menschlicher,

etwas erträglicher machen. Deshalb
die Ploffnung, dass das Fernsehen dieses
Jahr mit ähnlichen Sendungen fortfährt.

Urs Etter

Joachim Wichmann (links) als Christ
und Pfans-Christian Blech als Atheist

TV
AKTUELL
Gefordert:
Mehr Fernsehen
für Betagte
E.P.D. Unter der Bezeichnung « Gruppe
für Altersinformation» haben sich Mitarbeiter

von Presse, Radio und Fernsehen
sowie Seelsorger und Fürsorgerinnen,
Psychologen, Ärzte, Theologen, Juristen
und weitere Personen zusammengefunden,

die bereit sind, auf dem Gebiete der
Information aktive Arbeit zur Lösung von
Altersproblemen zu leisten. Präsident der
Gruppe ist der Zürcher Rechtsanwalt
Dr. Fi. G. Lüchinger.

Bis heute ist unabgeklärt geblieben, welche

Rolle und Bedeutung das Fernsehen
im Kreis der Betagten einnimmt, sowohl
zur Deckung des Bedarfes an Information
als auch zur Bereicherung des Daseins
oder zum Zeitvertreib. Daher hat die
«Gruppe für Altersinformation» bei
Betagten eine Umfrage über Gebrauch des
Fernsehens, Interesse am Programm und
Wünsche an die Programmgestalter
durchgeführt. Die Umfrage wurde sorgfältig

vorbereitet. In 97 Städten und
Gemeinden, die sich über die ganze Schweiz
verteilen, wurden die älteren Mitbürgerinnen

und Mitbürger befragt. Dabei wurde
beachtet, dass der interviewte

Personenkreis der tatsächlichen gesellschaftlichen

Schichtung entspricht. Es gibt
beispielsweise kaum einen Beruf, der unter
den Befragten nicht vertreten ist. Vom
Jahrgang 1 875 bis 1 905 findet sich jedes
Alter. Im ganzen wurden 2240 Fragebogen

versandt, von denen 750 ausgefüllt
zurückkamen. Diese hohe Zahl (33
Prozent) übersteigt den landesüblichen
Durchschnitt von 10 Prozent eingehender

Antworten bei ähnlichen Umfragen.

Was sehen die alten Leute gerne?
Der Fernsehapparat wird von über 90
Prozent der Antwortenden täglich
benutzt. Man sieht sich die Sendungen be-
wusst an. Der Anteil jener, die ohne
Vorschau auf das Programm einfach den
Apparat einstellen, ist klein. Der Betagte
plant die Sendungen in seinen Tagesablauf

ein. Über die Programmwünsche der
alten Leute gibt die tabellarische
Zusammenstellung Auskunft (Zahlen in Prozenten).

Nachrichten sind besonders begehrt
Die Zusammenstellung ist aufschlussreich

hinsichtlich der Programmwünsche
wie auch der Abweichungen nach den
verschiedenen Landesgegenden. Augenfällig

ist das Bedürfnis in allen drei Lan-

12


	Gedanken am Bildschirm

