
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 24 (1972)

Heft: 19

Rubrik: Intermedia

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dem Jubelruf «Herrlich weit!» hinzufügt
« O ja, bis an die Sterne weit », stimmt er
ihm zwar zu, stellt ihn aber auch in Frage.
Noch kennt er nicht die Astronautik des
20. Jahrhunderts, aber er kennt die Astronomie

seit Kopernikus, Giordano Bruno
und Galilei. Es ist richtig, dass der
Mensch es herrlich weit gebracht hat,
zweifelhaft jedoch, ob er es wirklich so
weit gebracht hat, wie sein Selbstlob es
rühmt. Die fünf Sonntag-Vorträge von
Prof. Dr. Hermann Levin Goldschmidt
gelten der Freiheit, dem Bösen, der
Zukunft, der Technik und der Umweltkrise.
In jedem dieser Bereiche ist die Menschheit

weit vorangekommen, findet sich
nun aber auch zutiefst beunruhigt. Überall

drohen Gefahren. Aber die letzten
Worte der Überschrift des letzten Vortrags
über die Umweltkrise sprechen von einer
«sinnvollen Herausforderung». Im
Hinblick auf die Freiheit, Schuld, Zukunft,
Technik und Umweltkrise geht es trotz ihrer

Ausartungen um menschheitliche
Wachstumsvorgänge, die nicht vermieden,

sondern bewältigt sein wollen.
Schon deshalb, weil kein anderes Schicksal

droht, als ein vom Menschen selber
verschuldetes, kann der Mensch es auch
meistern. — Die folgenden Sendungen
sind jeweils am Sonntag, 12. November,
3. Dezember, 24. Dezember 1972 und
14. Januar 1973, um 11.30 Uhr im 1.
Programm von Radio DRS zu hören: 2.
Sogenanntes und wirkliches Böses - zuletzt
jedoch nurmehr Gutes! - 3. Neue
Zukunftsverantwortung, aber zwischen
Futurum und Advent - 4. Freiheit gegen die
Technik dank der Technik - 5. Die
Umweltkrise - eine sinnvolle Herausforderung.

22. Oktober. 17.15 Uhr. DRS
2. Programm

Apologiedes
Zweifels
Das Stück spielt in einem deutschen
Schützengraben während des Ersten
Weltkriegs. Fünf Grenadiere und ein
Unteroffizier warten auf den Anbruch des
Tages, der eine entscheidende Schlacht
und damit für die sechs Soldaten aller
Wahrscheinlichkeit nach die Entscheidung

über Leben und Tod bringen wird.
Angesichts des bevorstehenden mörderischen

Kampfes stellt sich die Frage nach
Gott, nach dem Sinn des Lebens.
Meinungen Gläubiger und Ungläubiger werden

konfrontiert mit der «Rede des toten
Christus vom Weltgebäude herab, dass
kein Gott sei» von Jean Paul. Diese
Textverbindung wird vom Autor ausdrücklich
nicht als «theologische Angelegenheit»,
sondern als «Apologie des Zweifels»
überhaupt verstanden. Im Hörspiel «Apologie

des Zweifels» von Ernst Meister
(Produktion Süddeutscher Rundfunk)
führt Otto Düben Regie; es spielen: Wolfgang

Reichmann, Hans Peter Hallwachs,
Horst Michael Neutze, Wolfgang Hinze,
Martin Benrath und Christoph Quest.

26. Oktober. 21.30 Uhr. DRS
1 .Programm

Kirche, Krieg und
Frieden
Seit jeher gab es für den Christen und das
Christentum immer zwei mögliche,
jedoch entgegengesetzte Grundhaltungen:
auf der einen Seite ein extremer Pazifismus,

auf der andern ein Zusammengehen
mit dem Staat und seiner Macht. Vor
kurzem erschien im Walter-Verlag (Ölten)
ein neues Buch von Pfarrer Dr. Karl Hammer

(Delsberg), dem Dozenten für
Kirchengeschichte an der theologischen
Fakultät der Universität Basel. Es trägt den
Titel «Christen, Krieg und Frieden» und
liegt der Sendung zugrunde. Peter
Schulz unterhält sich mit Karl Hammer
über die wichtigsten Punkte des
vielschichtigen Problems; durch Dokumente,
viele davon stammen aus der Schweiz,
soll das Problem zusätzlich belegt werden.

INTER
MEDJA
Die Kirche braucht
die Massenmedien
Die Kirche, auch die schweizerische
evangelisch-reformierte, sucht nach einer
brauchbaren Medienpolitik. Dr. Manfred
Linz, Rundfunkintendant in der
Bundesrepublik. hielt anlässlich einer
Massenmedientagung in Rüdlingen ein Referat,
in dem zwar keine kirchliche Medienpolitik

formuliert wurde, das aber einige
Grundsätze zum Selbstverständnis einer
solchen enthielt. ZOOM publiziert den
Vortrag in leicht gekürzter Form und hofft,
damit eine Diskussion zur längst fälligen
Formulierung einer kirchlichen Medienpolitik

in Gang zu bringen.

Die Massenmedien sind in unserer
Gesellschaft unentbehrlich, und zwar in
einem wörtlichen Sinne. Ohne Radio,
Fernsehen und Zeitung wäre eine Gesellschaft
von den heutigen Ausmassen überhaupt
nicht existenzfähig. Nach drei Tagen
würde alles zusammenbrechen: Versorgung,

Wirtschaft, Politik. Aber es gilt
auch im übertragenen Sinne. Eine Gesellschaft,

wie wir sie uns wünschen, wie sie
unserem Menschenbild, unseren
Traditionen und Grundrechten entspricht, wäre

ohne öffentliche Kommunikation nicht
denkbar.

Für die Demokratie unerläss/ich
In einer pluralistischen Gesellschaft, also
in einer Gesellschaft, die weder christlich
noch sozialistisch noch überhaupt von
einer einheitlichen Weltanschauung
geprägt ist, sind die Werte und Ziele, also
das, was in der Gesellschaft gelten soll,
nicht aus einer allen vorgegebenen
Norm ableitbar, sondern muss durch
Übereinkunft gefunden werden. Das
Gemeinwohl, das «bonum commune» muss
ausdiskutiert, ja, im Ausgleich der einander

widerstreitenden Interessen
ausgehandelt werden. Das ist wirklich ein Handel,

so wie er in den Südländern auf dem
Markt stattfindet. Nur in öffentlicher
Kommunikation, also in öffentlicher
Diskussion, lässt sich erheben, was der Satz
bedeuten soll, dass wir in einem freiheitlichen,

demokratischen und sozialen
Rechtsstaat leben wollen. Und dafür
muss es Massenmedien geben. Sie haben
noch eine zweite elementare Funktion:
Die öffentliche Kommunikation setzt das
oberste Prinzip einer demokratischen
Gesellschaft in Kraft: Alle Gewalt geht vom
Volke aus; alle Angelegenheiten, die die
Bürger gemeinsam betreffen, müssen
darum grundsätzlich öffentlich sein.
Sonst kann man ja nicht mitbestimmen.
Demokratie heisst Kontrolle der
Herrschaft durch alle Beteiligten und Betroffenen.

Darum hat die öffentliche Kommunikation

und darum haben die Träger der
öffentlichen Kommunikation, also die
Zeitungen, die Rundfunkanstalten usw.,
eine kritische Funktion sowohl gegenüber

dem Staat als auch gegen über
Partikularinteressen sowohl vom Einzelnen

wie von Verbänden.

Konflikte aufdecken, nicht harmonisieren
Fast noch wichtiger scheint mir heute eine

dritte Funktion der öffentlichen
Kommunikation. Uns belastet immer mehr die
Phasendifferenz zwischen den tatsächlichen

gesellschaftlichen Veränderungen
durch Technologie und Wissenschaft und
ihre Eingriffe in das Leben, die uns nötigen,

uns an immer weiteren Horizonten
einer Weltgesellschaft zu orientieren, und
unserem provinziellen Bewusstsein. Die
tatsächlichen Veränderungen stehen
noch in keinem Verhältnis zu ihrer
Verarbeitung in den politischen Institutionen,
die die Entscheidungen treffen. Wir
reagieren viel zu langsam. Was das zur Folge
hat, wenn dieser Prozess noch zehn,
zwanzig oder dreissig Jahre weitergeht,
kann man sich unschwer ausmalen. Eine
der wichtigsten Funktionen der öffentlichen

Kommunikation ist darum heute,
das Instrumentarium bereitzustellen, mit
dessen Hilfe neue Bedürfnisse, neue
Konfliktzonen, neue Deklassierungen von
Bevölkerungsgruppen erkannt und so
rechtzeitig besprochen werden, dass
soziale Explosionen vermeidbar bleiben. Ich
behaupte also: Öffentliche Kommunikation

wirkt dadurch integrativ, dass sie
Konflikte aufdeckt und bespricht, nicht
dadurch, dass sie sie verschweigt oder
harmonisiert. Das letztere ist das
fundamentale Missverständnis der öffentlichen
Kommunikation. Wir finden es bei nahezu

allen Leuten, die politische Macht
haben, also bei Parteien, Regierungen, Ver-

15



bänden. Sie wünschen sich eine öffentliche

Kommunikation, die die Extreme
abschneidet, die alles zur Mitte hin orientiert,

die also den Konflikt vermeidet,
während doch die lebenswichtige Funktion

der öffentlichen Kommunikation
gerade darin besteht, dass sie nicht harmonisiert

sondern die Konflikte aufdeckt und
sie bespricht, damit sie gelöst werden
können.

Massenmedien als grosse Kanzel
Auch die Kirche braucht die Massenmedien.

Aber so sagen wir das nicht. Eine
Partei oder auch eine Firma würden das
Thema etwa so formulieren: «Wie
machen wir uns die Massenmedien am
besten dienstbar?» Das ist eine klare Frage,
auf die es möglicherweise eine klare
Antwort gibt. Aber so nackt stellt sich die
Kirche natürlich nicht hin. Wir fragen nach
der «Verantwortung der Kirche in den
Massenmedien», und wir zeigen dadurch
an, dass wir altruistisch sind. Die anderen
sind egoistisch, wir sind altruistisch. Warum

gelingt es uns nicht, unsere Interessen
genau so gerade heraus öffentlich
auszusprechen, wie es Parteien, die an die
Regierungsmacht wollen, oder Firmen, die
ihre Fabrikate verkaufen wollen, auch
tun? Ich glaube, weil die Kirche ein
zwiespältiges Verhältnis zu den Massenmedien

hat. Es finden sich egoistische und
altruistische Züge in diesem Verhältnis
und stehen sich gegenseitig im Wege.
Zunächst braucht die Kirche die Massenmedien

für die Werbung. In die Kirche
kommen nicht mehr so sehr viele Leute,
jedenfalls erheblich weniger als früher. Ein
grosser Prozentsatz unserer Bevölkerung
wird also durch die unmittelbare Kommunikation

der Kirche in den Pfarrgemeinden,
in Akademietagungen usw. nicht

mehr erreicht; darum braucht die Kirche
die Massenmedien, um an diese Leute
heranzukommen. Wenn man es weniger
kommerziell ausdrücken möchte, kann
man sagen, die Massenmedien sind die
grosse Kanzel, mit denen die Kirche,
potentiell jedenfalls, in jedes Haus kommt.
Darum möchte die Kirche gerne in den
Massenmedien vertreten sein, und zwar
so viel als möglich. Denn der, von dem
nicht geredet wird, der ist ja in einer solch
grossen Gesellschaft faktisch nicht
existent. Die Kirche muss sich also ins
Gespräch bringen. Sie muss nicht nur dafür
sorgen, dass sie selber zu Wort kommt,
sondern sie möchte, dass möglichst viele
Redaktionen sich mit ihr beschäftigen.

Zweideutiges Verhältnis zur Publizität
Nun haben die Verbände - und die Kirche
ist ja ein Verband - ein sehr unterschiedliches

Verhältnis zur Öffentlichkeit. Manchen

liegt überhaupt nichts an der
Öffentlichkeit, z.B. den Arbeitgeberverbänden.

Je weniger von ihnen geredet, um so
lieber ist es ihnen; denn sie haben ja keine
Massenbasis. Ihre Wirkungsmöglichkeit
liegt darin, dass sie im persönlichen Kontakt

zu Abgeordneten oder zu
Regierungsstellen die Dinge durchbringen,
welche ihnen wichtig sind. Sobald ihre
Absichten an die Öffentlichkeit kommen,
schadet das ihrer Sache nur. Es gibt ganz
andere Gruppen von Verbänden, die keinen

direkten, sondern nur einen indirek¬

ten Zugang zur politischen Szenerie
haben. Sie brauchen darum auch
Öffentlichkeit, damit möglichst viele Leute über
ihre Ziele informiert werden; denn sie
können sich nur dadurch Einfluss und
Geltung in der Gesellschaft verschaffen,
dass sie eine möglichst grosse Zahl von
Leuten hinter ihre Ziele bringen. Dazu
gehören die Kirchen. Ihre Wirkung beruht
auf ihrer tatsächlichen oder vermeintlichen

Fähigkeit, Zustimmung zu ihren Zielen

zu mobilisieren und damit einen
Meinungsdruck zu erzeugen. Alle Verbände
aber, das gilt für die Arbeitgeberverbände
wie für die Kirchen, können durch die
Öffentlichkeit verunsichert werden. Sie sind
anfällig gegen öffentliche Kritik, weil die
Loyalität ihrer Mitglieder gegenüber dem
Verband darauf beruht, dass die Interessen

der Mitglieder mit den Verbandsinteressen

übereinstimmen. Solange ich als
Arbeiter den Eindruck habe, die Gewerkschaft

sorgt erfolgreich dafür, dass ich
meinen Anteil am Sozialprodukt bekomme,

solange bin ich bereit, ihr zu folgen
und auch einen Beitrag zu bezahlen.
Solange ich den Eindruck habe, dass die
Kirche wenigstens im grossen und ganzen
dem entspricht, was ich mir von der Religion

erwarte, und was ich als Wirkung der
Religion in der Gesellschaft für richtig
halte, solange bin ich bereit, die Kirchen
zu unterstützen und auch Kirchensteuern
zu bezahlen. In dem Moment, wo dieses
Gefühl schwindet, ist der Zusammenhalt
zwischen Verband und Mitglied bedroht,
und damit die Existenz eines Verbandes
gefährdet. Darum braucht etwa die Kirche
Publizität. Aber die Verbandsspitze, die
Kirchenleitung also, ist aufs höchste
daran interessiert, dass diese Publizität
das Image des Verbandes nicht schädigt,
sondern fördert. Und das ergibt das
zweideutige Verhältnis der Kirche zur
Öffentlichkeit. Je mehr Öffentlichkeit, desto
besser, aber bitte - die richtige
Öffentlichkeit. Und wehe, wenn es kritische
Publizität ist. Dann werden die Massenmedien

angeklagt, weil sie ein so zersetzendes

Bild von der Kirche malen. Genauso
reagieren übrigens die Gewerkschaften,
die politischen Parteien.
Es gibt noch einen weiteren Grund für die
beobachtete Unsicherheit. Die Kirche
wendet sich mit sehr unterschiedlichen
Absichten der Öffentlichkeit zu. Ich glaube,

es sind im wesentlichen drei. Die
Kirche will erstens verkündigen. Sie will
zweitens dienen. Es gibt noch eine dritte
Absicht, mit der die Kirche sich der
Öffentlichkeit zuwendet: die Wahrung ihrer
Verbandsinteressen. Das ist völlig legitim.
Kein Mensch, glaube ich, findet etwas
dabei. Die Kirche ist ein grosser Verband
und muss darum sehen, dass sie sich in
einer pluralistischen Gesellschaft zu Gehör

bringt. Auch wer Machtansprüche
der Kirche ablehnt, wird keinen
Widerspruch erheben, wenn eine Kirche ihre
Interessen ebenso deutlich formuliert wie
der Verband der Kassenärzte. Unmut und
Verwirrung entstehen erst daraus, dassdie
Kirche diese drei ja sehr unterschiedlichen

Absichten nicht auseinanderhält,
sondern so oft vermischt. Und zwar
vermischen sich am häufigsten die öffentliche

Verkündigung und die Wahrung der

Verbandsinteressen, und auch die Diako-
nie und die Wahrung der Verbandsinteressen.

Die Kirche sagt Verkündigung und
Dienst, aber sie meint die Existenzerhaltung

der Institution. Die Kirche erscheint
also als ein Zwitter. Im Unterschied zur
Kirche sind etwa parteien in ihren Interessen

eindeutig definiert. Parteien wollen
die Regierungsgewalt haben, und die
sagen das auch. Ebenso ist es mit den anderen

Verbänden. Alle vertreten klare
Interessen. Nur bei der Kirche weiss man
nicht, woran man ist. Sie tritt im gleichen
Atemzug für sich selbst ein und für andere,

sie plädiert in einem für Selbstlosigkeit
und für Privilegierung. Diese Zweideutigkeit

ist wohl nicht selten unbewusst.
Dann hat sie theologische Gründe. Nicht
selten ist diese Zweideutigkeit aber auch
Taktik, die zur Sicherung des Einflusses
oder auch nur des Bestandes angewendet

wird. Und hier liegt der Grund, warum
der Kirche in der Öffentlichkeit so leicht
Heuchelei vorgeworfen wird. Ich glaube
übrigens, dass die langfristigen Schäden
dieser Verschleierung der Motive den
kurzfristigen Nutzen bei weitem überwiegen.

Darum halte ich die Aufklärung de;
Bewusstseins innerhalb der Kirche und
die Offenlegung der Motive für eine der
dringendsten Aufgaben, die uns heute
gestellt sind.

Theologische Gründe
Die Kirche erschwert sich ihre Verkündigung

dadurch, dass sie die Voraussetzungen
ihres öffentlichen Redens nicht kennt

und nicht klärt. In ihrem Verhältnis zur
Gesellschaft tut sich die Kirche ja mit dem
am schwersten, was ihr selbst am
wichtigsten ist, nämlich mit der öffentlichen
Verkündigung des Evangeliums. Ich gehe
dabei von der Beobachtung aus, dass die
Kirchen heute zunehmend um ihre Identität

besorgt sind. Die Kirchen haben offenbar

das unabweisbare Bedürfnis, bei
allem was sie sagen und tun, das Proprium
der Kirche klarzumachen. Es gibt anscheinend

nichts, was die Kirchen heute so
fürchten wie die UnUnterscheidbarkeit
ihres Redens und Handelns. Und allen
sind die Formulierungen im Ohr, die diese
Situation anzeigen. «Warum sollen wir
das tun, das können andere doch auch?»,
«Was ist daran eigentlich spezifisch
christlich?»
Wie ist das zu erklären? Teils entspringt es
der Mentalität eines verunsicherten
Verbandes, dessen Existenzberechtigung
nicht mehr selbst evident ist, der sich darum

ständig seinen Mitgliedern gegenüber
als unentbehrlich präsentieren muss. Es

gibt ja schon Anlass sich zu fragen, wofür
heute Kirche nötig und gut ist. Das ist
keineswegs allen Mitgliedern klar. Man darf
also der Kirche die Suche nach Identität
nicht vorhalten. Aber die eigentlichen
Gründe liegen nicht im Verhalten der
Kirche, sondern in einer Entwicklung der
letzten Jahrhunderte. So viel Christliches,
was wir bisher getan haben und woran
wir auch für alle Leute erkennbar waren,
ist inzwischen Gemeingut der Gesellschaft

geworden. Charitas, Sorge für die
Schwachen, Armen, Verfolgten war früher

Sache der Kirche. Hospitäler, Herbergen

zur Heimat hatten nur die Kirchen.

16



Aber inzwischen war die Kirche so erfolgreich

in der Stimulierung des sozialen
Gewissens, dass auch andere Träger soziale
Verantwortung übernommen haben, vor
allem der Staat. Also ihr sozialer Erfolg
bringt jetzt die Kirche in eine Situation, in
der sie in ihrem sozialen Handeln nicht
mehr unterscheidbar ist. Identifizierbar ist
die Kirche nur noch in ihrem Wort. Und
darum das Bemühen, das verbale
Erkennungszeichen der Kirche so oft wie möglich

vorzuführen. Alles Handeln wird darum

durch begleitendes Reden als kirchlich

identifiziert, etwa so: «Nur in Jesus
Christus können wir das», «Alles hilft
natürlich nichts, wenn wir nicht die Vergebung

Gottes haben». Jetzt kommt das
ganze Vokabular, das zur Sache selber
nichts beiträgt, sondern nur erklärt, woher
die Christen ihre Motivation haben. Hinzu
kommt protestantisches Dogma von
grossem Einfluss, der Grundsatz, dass das
Evangelium als Wort von aussen zu uns
kommt, dass wir uns das Wort des Heils
nicht selbst sagen können, dass Verkündigung

die verbindliche Deklaration des
Gotteswillens ist, der uns unbekannt
bleibt, wenn er uns nicht verkündigt wird.
Kein Wort gegen diese Theologie, jedenfalls

in diesem Zusammenhang nicht. Ich
nehme das als ein kirchlich-theologisches

Selbstverständnis der Kirche hin,
nur muss man sagen: Es wirkt sich anders
aus als wir vermuten. Weil wir bei den
gesellschaftlichen Voraussetzungen dieses
Redens uns nicht deutlich genug klargemacht

haben, geht der Schuss nach hinten

heraus. Denn a) in einer pluralistischen

Gesellschaft, in der es keine Normen

gibt, die aussagen, was für diese
Gesellschaft gut ist, in der die Werte und Ziele

der Gesellschaft ausdiskutiert und
ausgehandelt werden müssen, und b) in
einer Massenkommunikation, deren
Aufgabe es ist, sich freizuhalten von
unmittelbaren Verbands- oder Regierungseinflüssen,

verliert die Kirche ihre
Unverwechselbarkeit gerade dadurch, dass sie
sie behauptet. Was die Kirche als Deklaration

des unverfügbaren Gotteswillens
äussert, was sie nicht auf ihre, sondern
<uf die Autorität Gottes gründet, das wird

in dieser Gesellschaft als Selbstbestätigung

von Verbandsvertretern gehört.
Gerade wenn jemand seine Einzigartigkeit
plakatiert, wird er als Vertreter seiner
Interessen angesehen. Das gilt für
Waschmittelhersteller wie für Weltanschauungsvertreter.

Glaubwürdigkeit der
christlichen Botschaft lässt sich nicht
beanspruchen, sie wird verliehen. Mit der
Glaubwürdigkeit ergeht es uns wie mit
der Autorität. Wer Autorität beansprucht,
hat heute keine Autorität mehr. Also, was
immer wir beanspruchen mögen an
Einzigartigkeit und damit an Gehör für eine so
einzigartige Sache - es nützt nichts. Es

kommt anders an, als es beabsichtigt ist.
An dieser Stelle liegt für mich auch das

grundlegende Missverständnis etwa der
Gottesdienstübertragungen und der
Morgenandachten im Rundfunk. Sofern sich
die Kirche in diesen Sendungen nur an
Glaubende wendet, erhebe ich keinen
Einspruch. Sofern sie aber mit Gottesdienst

und Morgenandachten über den
Kreis der Kirchentreuen hinaus möchte.

sofern sie Öffentlichkeit erreichen möchte,

tun die meisten Predigten und immer
noch viele der Morgenandachten genau
das, was öffentliches Gehör, was
gesellschaftliche Wirkung verhindert. Denn die
Wahrheitsfindung in unserer Gesellschaft
geht nicht mehr so vor sich, dass jemand
die Wahrheit deklariert, sondern so, dass
die Wahrheit in Argument und Gegenargument

und im Vorweisen des Exemplarischen

ausgehandelt wird, im Widerstreit
der verschiedenen Meinungen und der
verschiedenen Wertsysteme. Der kirchlichen

Verkündigung in den Medien liegt
dagegen immer noch eine Vorstellung
von Wahrheitsfindung und von
Öffentlichkeit zugrunde, die sich mit allem, was
wir über die Ermittlung des «bonum
commune» in einer pluralistischen
Gesellschaft wissen, nicht vereinbaren lässt.

Dr. Manfred Linz

NOTIZEN
Grosses Echo auf die
Null-Nummer
«ZOOM-Filmberater»
Das Echo der Leserschaft auf die Null-
Nummer «ZOOM-Filmberater» war
schlechthin überwältigend. Bis zur
Niederschrift dieser Zeilen am 29. September
sind allein bei der Redaktion ZOOM 295
Antwortkarten eingetroffen. Das bedeutet,

dass ungefähr 18 Prozent aller
Abonnenten reagiert haben. Wer immer auch
schon mit solchen Umfragen zu tun
gehabt hat, wird dieses Ergebnis als
überdurchschnittlich bezeichnen. Bei den
Filmberater-Abonnenten erzielte die
Umfrage einen ähnlichen Erfolg.
Gefreut haben wir uns vor allem an der
Anteilnahme unserer Leserschaft über die
Zukunft der beiden Zeitschriften. Viele
Abonnenten haben es sich nicht nehmen
lassen, der Antwortkarte noch Briefe
beizulegen, um ihrer Meinung über die Null-
Nummer Ausdruck zu verleihen. Und es
gab kaum Karten, auf denen der Raum für
weitere Bemerkungen leer blieb. Dafür
gebührt allen Lesern, die sich an der
Umfrage beteiligt haben, der herzlichste
Dank. Für die Redaktion ist es eine
Genugtuung, ein so aktives und interessiertes

Publikum im Rücken zu wissen.
Noch ist es zu früh, die detaillierte
Auswertung der Umfrage zu publizieren. Dafür

bedarf es noch einer genaueren Erfassung

aller Antworten und Anregungen.
Für heute bloss so viel: Die Fusion der
beiden Zeitschriften wird mit ganz wenigen

Ausnahmen befürwortet. Der Gedanke
einer ökumenischen Medienzeitschrift

hat - man kann es nicht anders ausdrük-
ken - Begeisterung ausgelöst. Dass der
gewählte Schriftgrad zu klein und für den
einspaltigen Umbruch deshalb ungünstig

war, haben sehr viele Leser festgestellt.
Hier wird Abhilfe zu schaffen sein. Mit
Zufriedenheit haben Herausgeber und
Redaktion zur Kenntnis genommen, dass
der früher sehr umstrittene Name der
Zeitschrift - ZOOM -sich offensichtlich
eingebürgert hat und kaum mehr zu Diskussionen

Anlass gibt.
Eine genaue Auswertung der Umfrage,
welche auch die wesentlichen Ergebnisse
auf katholischer Seite berücksichtigen
wird, soll in einer späteren Ausgabe von
ZOOM publiziert werden. Überhaupt
wird die Redaktion sich bemühen, die
Leserschaft über die weitere Entwicklung
der Fusionsbemühungen zu informieren.
Dass bei der Gestaltung der gemeinsamen

Medienzeitschrift die vielen
Anregungen aus dem Kreis der Leserschaft im
Rahmen des Möglichen berücksichtigt
werden, ist selbstverständlich. Urs Jaeggi

«3*
Förderung des schweizerischen
Filmschaffens

Das Eidg. Departement des Innern hat auf
Grund des Filmgesetzes über eine erste
Serie der im Jahre 1972 eingereichten
Beitragsgesuche entschieden. Von den
61 angemeldeten Filmen sind folgende
sechs Werke mit einer Qualitätsprämie
ausgezeichnet worden: « Les Arpenteurs»
(Produktion und Regie: Michel Soutter,
Genf): 60000 Franken, wovon 10000
Franken für den Kameramann Simon
Edelstein; « Die grünen Kinder» (Produktion

und Regie: Kurt Gloor, Zürich):
45000 Franken; «Volksmund» (Produktion

und Regie: Markus Imhoof, Siglis-
torf): 35000 Franken; «Eines von zwanzig»

(Produktion und Regie; Fritz E. Mae-
der, Bern): 20000 Franken; «Le moulin
Develay sis à La Quielle» (Produktion und
Regie: Claude Champion, Pully): 20000
Franken; «Zur Wohnungsfrage 1972»
(Produktion: Hans und Nina Stürm,
Zürich; Regie: Hans Stürm): 20000 Franken.

Ferner erhielten Studienprämien: «Arise
Like a Fire/Pharmacie» (Produktion und
Regie: Hans-Jakob Siber, Aathal/See-
gräben): 4000 Franken; «Die Nägel»
(Produktion und Regie: Kurt Aeschba-
cher, Rümlang): 4000 Franken; «Kreise»
(Produktion und Regie: Marcel Spühler,
Zürich): 3500 Franken.
Für die Herstellung von Filmen sind
253000 Franken bewilligt worden: «La
Sainte Famille» (schweizerischer
Koproduzent und Regie: Pierre Koralnik,
Zürich): 200000 Franken; «Zur Situation
der Frau im Grünen» (Produktion und
Regie: Kurt Gloor, Zürich): 30000 Franken;

«L'Agenda de Monsieur Jules»
(Produktion und Regie: Franc Pichard,
Ecublens): 12000 Franken; «La famille
Baud de L'Auberson» (Produktion und
Regie: Luc Bachofen, Genf): 11000
Franken.
Weitere Beiträge in der Höhe von 305 500
Franken wurden für filmkulturelle
Organisationen, die Ausarbeitung von
Drehbüchern und die Vertretung des
schweizerischen Filmschaffens im Ausland
bewilligt.


	Intermedia

