
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 24 (1972)

Heft: 18

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
KRITIK
Family Life
(Familienleben)

Produktion: Grossbritannien, 1971
Regie Kenneth Loach
Buch: David Mercer
Kamera: Charles Stewart
Musik: Mark Wilkinson
Schnitt: Roy Watts
Darsteller: Sandy Ratcliff (Janice),
Bill Dean (Vater), Grace Cave (Mutter),
Malcolm Tierney (Freund), Hilary Martyn
(Schwester) Michael Riddall
(Dr. Donaldson), Allan MacNaughton
(Mr. Carswell)
Verleih: Monopol-Film, Zürich.

Gibt man sich Spekulationen hin, wenn
man in dem in tiefer Agonie liegenden
englischen Filmschaffen Tendenzen
sieht, die in ihrer Kongruenz oder zumindest

in ihrer Verwandtschaft eine neue
Bewegung verraten lassen? 1970 liess
Kenneth Loach mit seinem Zweitlings-
werk, « Kes», aufhorchen: einer feinfühligen

und kritischen Darstellung, wie
zerstörerisch, ja feindlich die Welt der
Erwachsenen auf Träume, Erleben und echtes

Reifen eines Jungen wirkt. Ein Jahr
später erinnert der 27jährige Barney
Pratts-M ills mit « Bronco Bullfrog» -
seinem überaus sympathischen
Erstlingswerk-an Loach: individuelles Schicksal
wird mit soziologischem und psychologischem

Hintergrund (aus dem Arbeitermilieu)

verkoppelt; die Lebens- und
Erlebensmöglichkeit der jungen Generation
zerschellt am Unverstand, an der normierten

Ordnung der Eltern. Auch hier spielen
vorwiegend Laien; auch hier wird das
dumpfe Grau der Häuser und des Alltags
zu einer mitbestimmenden, inhumanen
Figur. In der gleichen Linie liegt der dieses

Jahr in Locarno mit dem Grossen
Preis ausgezeichnete « Bleak Moments»
von Mike Leigh; und gleich mit vielen
Kritiker- und Preislorbeeren bedacht hat
man Kenneth Loachs dritten Film — «
Family Life» -, wobei hier die in all diesen
Filmen vertretene neue Konzipierung vom
Darsteller - sei er nun Laie oder nicht -
erstmals offizielles Lob einheimste: Sandy

Ratcliff, die nie zuvor vor der Kamera
gestanden hatte, erhielt eine «Spezielle
Erwähnung».
«Family Life» ist unbedingt im
Zusammenhang mit diesen Filmen zu sehen und
aus dieser Bewegung heraus zu verstehen.

Denn sonst könnte einem der Fehler
unterlaufen, im Film lediglich den «Fall»
einer Schizophrenen, die Kritik an einer

gewissen Schuld der Psychotherapeutik
(des Behaviourismus etwa) zu sehen: eine

klinische Studie einer sich verschlimmernden

psychischen Krankheit. Natürlich

liefert das der Film auch mit: So etwa
den Konflikt zwischen der system-imma-
nenten, individuums-feindlichen Methode,

die mit Medikamenten, Schock, Insulin

und innerlicher Sterilisierung und
Amputierung den Menschen «normalisieren»

will, und der Laingschen Schule, die
den Einzelnen aus seinem Milieu und seiner

Persönlichkeit heraus zu verstehen
und zu begreifen versucht. Hier soll die
Diskussion unter Fachleuten einsetzen:
Die einen werden dem Film in seiner
konkreten Darstellung der fortschreitenden
Schizophrenie Mängel vorwerfen; die
andern werden ihn für ihre Sache verwenden.

Beide aber würden vom Film seine
eminent politische, soziale und humane
Kraft und Virulenz ausklammern, jenes
Grundproblem nämlich: Wie weit darf die
Gesellschaft gehen, um ihre « Norm», ihre
« Moral», ihre « Ordnung» Individuen
anderer Generationen oder Weltauffassungen

aufzudrängen? Wann wird Wahnsinn
Folge des als normal reglementierten
Lebens?

Wie in «Kes» oder « Bronco Bullfrog»
spielt die Handlung auch hier in natürlichen

Dekors und um Leute, die zum Teil
ihr eigenes Leben verkörpern (hier etwa:
Psychiater, Schizophrene). Diese
authentische Atmosphäre ist wichtig, um
bereits den Anfang zu verstehen, wo
Janice (Sandy Ratcliff) verloren auf dem
Perron steht und die Züge ein- und
wegfahren lässt, ohne sich zum Einsteigen
entschliessen zu können. Das liegt aber
bereits ausserhalb des genormten Verhaltens:

Die Polizei bringt Janice nach Hau-

Ein Mensch wird zum Wahnsinn
getrieben: Grace Cave (links) und Sandy
Ratcliff in «Family Life» von Kenneth
Loach

se, und das ist in dieser Gesellschaft
bereits Grund genug, Janices Refüsierung
und Entfremdung als ernsthafte geistige
Störung zu diagnostizieren und ihr einen
Arzt zu empfehlen. Gewiss ist Janice
übersensibel, und in der heutigen
funktionalen Welt ist das gefährlich. Daher ihr
erster, ihr einzig authentischer Wahn:
Dadurch dass ihr die Mutter rät, das von ihr
erwartete Kind abzutreiben, sieht sie in ihr
die Mörderin ihres Kindes. Nun hätte
Janice allerdings die Chance, ihre Persönlichkeit

abzutasten, zu finden und zu
realisieren. Das bedingte indessen:
Ausbruch aus dem Zuhause. Aber sie besitzt
nicht den Mut, ihre Eltern zu verlassen,
mit der Vergangenheit und der Abhängigkeit

zu brechen. Notgedrungenermassen
fühlt sie sich zwischen beiden Welten -
der ihren und jener der sie gefangenhaltenden

Eltern und Erziehung-blockiert.
In einem Ausbruch der folgerichtigen
Revolte wirft sie ein Brotmesser gegen die
Mutter - und nun ist der Tatbestand
erfüllt. Zuerst kommt sie in eine psychiatrische

Behandlung, die ihr die Chance gibt,
ihre Identität zu entdecken und ihre
Handlungen zu begreifen. Doch dann
wird der Psychiater versetzt, jede weitere
Äusserung eines nicht-konformen
Verhaltens, einer normalen Verzweiflung
oder Ausbruchsgeste, wird als Beweis ihrer

Krankheit gewertet, und mit den
Methoden des Behaviourismus wird
versucht, aus Janice eine gutbürgerliche,
brave, beschnittene, vernünftige Dame zu
machen, nach dem Vorbild der
kleinbürgerlichen Eltern und der Gesellschaft, die
brave, bürgerliche, beschnittene,
vernünftige Menschen braucht. Der innere
Widerstand - sagen wir: der Drang zum
eigenen, echten Leben - ist in Janice aber
zu gross, um durch Chemikalien und 600-
Volt-Stösse eine andere zu werden; sie
bleibt in ihrem unartikulierten Ich stekken,

kriecht in sich selbst zurück, verliert
jeden Willen, jede Identität: verliert sich

2



im Vakuum und in der Dunkelheit
zwischen den beiden Welten. Und dann ist es
nur noch ein kleiner Schritt zur
hoffnungslosen Schizophrenie - zum psychischen

Tod, an dem die Psychiater kräftig
mithelfen: am Schluss wird Janice an der
Universität zu Demonstrationszwecken
verwendet.
Diese Sequenz im Vorlesungssaal ist
vielleicht etwas forciert; fragwürdig ist auch
Loachs Porträt der Eltern, und zwar insofern,

als sie keine Entwicklung durchmachen.

Bisweilen geraten auch die Charaktere

zur leichten Karikatur.
Jede Gesellschaft, die in derartigen
Konflikten die Symptome ihrer eigenen
Krankheit verbergen und vernichten will,
anstatt die Krankheit selbst zu erkennen
und zu heilen, reduziert ein Schicksal wie
das von Janice zwangsläufig zu einem
Fall, womit die Sache erledigt wäre. (Dafür

gibt es ja Gefängnisse und Kliniken.)
Loach greift mit der Familie, die selbst
durchaus das Gute will und ihrerseits Opfer

von Erziehung und Umgebung ist, die
Gesellschaft als Ganzes an.
Selbstgerechtigkeit, Konformismus, Ordnung,
Recht und Tradition sind hier die oft mit
Gewalt errichteten Mauern, mit denen eine

etablierte Generation das junge Leben
einkesselt: gleichsam als Mauern eines
Gefängnisses, in dem Janice gar nichts
mehr übrigbleibt, als sich für die
gefangengehaltene Verrückte zu halten, da ihr
die Kraft, darüber hinauszugehen, fehlt.
Janices einzige Chance, in sich einen
Halt zu finden, ist so nicht realisierbar.
Vielleicht war sie zu normal für die
genormte, selbst eingekesselte, des Lebens
verlustig gewordene Welt.
Loachs Film mahnt an Henri de Monther-
lants Ausspruch, wonach die Menschen
- im Gegensatz zur Natur - aus dem
Schmetterling einen Wurm machen:
Loach zeigt das mit einer würgenden,
einschnürenden Präzision, die überaus
stupend ist, Dokumentares und Fiktives
verbindet und in hervorragend herausgeholten

Details brilliert. Seine Kritik an
einem System, das alles zerstört oder «

normalisiert», was ausscheren will, ist von
seltener Brisanz. Ein Lob dem Verleiher,
der sich dieses hervorragenden,
vielgerühmten, doch unbequemen Films
angenommen hat. Bruno Jaeggi

Viva la Muerte
Produktion: Frankreich, 1970
Regie und Buch: Fernando Arrabal
Kamera: J.-M. Ripert
Musik: J.-Y. Bosseur
Darsteller: A. Ferjac N.Espert,
M. Chaouch, I. Henriques
Verleih: Elite Film, Zürich

Der spanische Dramatiker Fernando Arrabal

wurde weltberühmt durch seine
exzessiven, ritualisierten und höchst
eigenwilligen Theaterstücke, wie «Garten der
Lüste», «Und sie legen den Blumen
Handschellen an» und «Der Architekt
und der Kaiser von Assyrien». Mit seinem
ersten Film, «Viva la Muerte », hat er den

Versuch unternommen, seinen
autobiographischen Roman «Baal Babylon» ins
Optische umzusetzen, was ja gar nicht so
leicht ist, da die an sich dünne Handlung
durchsetzt und umwuchert ist mit reichen
Kommentaren und deliriumhaften Szenen.

Freilich hat denn auch der Film mit
dem Buch nicht mehr viel gemeinsam.
Dennoch muss man sagen, dass es sich
um eine adäquate Umsetzung handelt.
Träume und Visionen hat er in eingefärbten

Negativ-Einstellungen reizvoll
verfremdet. Im Mittelpunkt steht die Be-
wusstwerdung eines sensiblen Knaben
(während des spanischen Bürgerkriegs),
der zu lernen beginnt, dass seine Umwelt
eine durch Terror und Ungerechtigkeit
gepeinigte Gesellschaft ist, die freie
Gedanken, ein freies Leben und echte Liebe
nicht zulässt. Der Knabe, das ist leicht zu
erraten, ist Arrabal selbst. Arrabals Mutter
hat ihren Mann als Gegner des Regimes
und als Atheisten - für sie unmöglich zu
büssende Sünden - der Miliz denunziert.
Er wird verhaftet, gefoltert und
verschwindet für immer. Arrabal und seiner
Schwester erklärt sie, der Vater sei tot. Da
sie des Vaters Photos beseitigt und ihn
aus Familienbildern herausschneidet,
begreift das den Kinderschuhen entwachsene

Bürschchen. Aber dennoch befällt
ihn mit der Abscheu vor der Mutter
gleichzeitig eine leidenschaftliche physische

und metaphysische Liebe zu ihr. Im
Hause herrscht nun ein bigottes Matriarchat.

Der Junge wächst zwischen der
Mutter, der Tante und der Grossmutter
auf. Der schüchterne Grossvater, im
geheimen «ein Roter», hat nichts zu bestimmen.

Die sexuellen Verklemmungen der
in Frömmelei und Obskurantismus
erzogenen Frauen entzünden sich an dem
bald nicht mehr naiven Knaben. Typisch
und grossartig zwei exemplarische Szenen:

einmal für die physische und
metaphysische Liebe zur Mutter die Sequenz,
in welcher der Knabe die Mutter
streichelt, genau untersucht, selbst ihre Zunge
herausnimmt - und zum anderen, die
Szene, in der die Tante ihre fleischlichen
Gelüste damit zu unterdrücken versucht,
dass sie sich vom Knaben auspeitschen
lässt, wodurch sie in Erregung gerät und
im Orgasmus den Jungen zwischen den
Beinen packt. Alle diese persönlichen
Geschehnisse sind mit dem politischen
Terror der Zeit verquickt.
Genau in dieser gekonnten Vermischung
liegt die Grösse des Films. Fast mit dialektischer

Präzision zeigt Arrabal die Verbindung

von unterdrückter Sexualität und
sozialem Machtrausch. Was dem Tier der

«Rang» ist, ist dem Menschen mutatis
mutandis die « Klasse». Der Penis des
toten Feindes wird abgeschnitten und ist
Siegestrophäe. Bei Arrabal sind es die
Hoden, die immer wieder als Symbol in
den Vordergrund drängen. So träumt der
Knabe einmal davon, dem autoritären und
heuchlerischen Priester die Hoden
abzureisen und sie ihm in den Mund zu stopfen,

worauf der Geistliche in Demut und
Gottergebenheit spricht: «Oh Herr, ich
danke Dir für das Mahl - Du hast sie mir
gegeben und Du hast sie mir genommen!»

Kastration zieht hier (vom Knaben)

nicht auf Geschlechtskraft, sondern

soll Degradierung bedeuten. Die Ethologie

lehrt, dass die Geschlechtsmerkmale
primär Rang- und Machtsymbole waren
und dass die sexuelle Bedeutung erst
später dazukam, erst Ergebnis
menschengesellschaftlicher Beziehung ist. Wenn
Arrabal die Sexualsymbolik in seiner
sozialen Schicht aufdeckt, so ist das nicht
als «Sexualisierung» zu verstehen, weil ja
hinter den sexuellen Symbolen phylogenetisch

unterschichtig Rangverhältnisse
stecken.
Hinzu kommt die archaische
Kastrations-Situation, die aus der Unterdrük-
kung und dem daraus resultierenden
Machtgefühl entsteht. Das Schlachter-
Motiv wird deshalb immer wieder in
Filmen verwendet (Fleischmanns «Jagdszenen

in Niederbayern», Godards«Wek-
end», ja selbst in Chabrols «Le
boucher»); so auch hier. Am Ende des Films
konkretisiert sich darin die politische
Symbolik. Die Mutter schlachtet einen
Stier, schneidet ihm die Hoden ab,
beschmiert sich mit dem Blut und näht
einen Mann ins Stierfell ein. Der Gebrauch
dieser Symboltechnik ist nicht an sich
verwerflich, es ist eine Frage der Dramaturgie.

Von Sade bis Arrabal erzeugt die
höhere Ironie des «blutigen Ernstes»
einen bewusstmachenden Verfremdungseffekt,

der den herrschenden Klassen, die
den Mordapparat höchst schamvoll in
Bewegung setzen, den Spiegel vorhält.
Bei Arrabals Schluss-Apotheose muss
diese Erkenntnis jedoch fraglich bleiben,
weil diese Szene, im Gegensatz zu den
vorhergehenden, nicht mehr verfremdet
wird, sondern im Gegenteil «sehr» echt
gezeigt wird. Es stellt sich beim Publikum
(neugierig geworden durch die
Werbung) höchstens noch Ekel ein, Abscheu,
aber bestimmt nicht die Kraft, durch die
Bilder «hindurchzusehen».
Die Regression, der eine herrschende
Klasse in einer patriarchalischen Ordnung
kollektiv unterliegt, sobald ihre Herrschaft
in Frage steht, führt sie zurück in den
Schoss der Grossen Mutter. So wie das
unterlegene Tier und das bedrohte Kind
buchstäblich zur Mutter flüchten, so
erinnert sich phylogenetisch-historisch
das Patriarchat in seiner Krise des matriar-
chalen Stadiums. Diesen Vorgang (oder
diese Angst) spiegelt die Familie wieder.
Hier schlägt bereits die hysterische
Mann-Vergottung (als Produktionsmaxi-
mierung) der Herrschenden in den
Zustand um, vor dem man Angst hat. Auch
hierfür zwei Szenen. Die Mutter lässt sich
von Soldaten küssen, ja glaubt, sich wie
ein Hund ihnen anbieten zu müssen, und
ein Dichter (gemeint ist Garcia Lorca)
wird erschossen. Ein Soldat: « Das ist der
Schreiberling.» Ein anderer: «Dieser
Schwule.» Und schliesslich ein dritter:
«Gib ihm den Gnadenschuss in den
Arsch!» So schlägt die Mutter nach unten

weiter; Opfer aller drei Frauen ist der
Knabe. Die Kirche schliesslich blockt die
totale Unterdrückung durch Weckung
psychischer Ängste gänzlich ab: durch
die Algolagnie, die Schmerzlust. Der ma-
sochistische Charakter der Geisselung
strebt nicht Unlust an, sondern eine, in
gelenkte und gesteuerte Bahnen der von
oben überprüfbaren Lust. Wilhelm Reich

3



beschreibt diesen Vorgang als eine
bestimmte Fixierung, die « immer wieder auf
die Versagung, auf Strafvorstellung oder
Angst stösst, die sich dazwischenschiebt,
und das ursprüngliche Ziel vollkommen
verdeckt oder unlustvoll verändert». Der
Masochist hat echte Angst vor der
Lusterfüllung, weil er in einer Strafsituation
«hängengeblieben» ist. Die Strafe, das
Schlagen, legt sich zwischen den Maso-
chisten und die Lust, er bleibt regelmässig
darin stecken, sie scheint ihm die Lust zu
«ersetzen» - womit (besonders die
spanische) Situation, die Arrabal beschreibt
und darstellt, ganau definiert wäre.
Vielleicht ist noch auf das Auge als
Sexualsymbol hinzuweisen, das er in den
Grossaufnahmen zwischen Tante, Mutter
und Sohn latent, aber mit Faszination
einfängt, obwohl er freilich nicht so weit
geht wie Dali/Bunuel. Überhaupt liegt in
diesen suggestiven Grossaufnahmen Ar-
rabals Stärke; sie sagen mehr als seine allzu

spektakulären Schlacht- und Rauschszenen,

die mir gerade in ihrer grausamen
Detailwut zu oberflächlich und platt
erscheinen.
Wenn auch Bunuel der viel grössere
Filmemacher ist, so muss man doch sagen,
dass es Arrabal gelungen ist, seine
persönlichen Obsessionen mit ihren
gesellschaftlichen Gründen zu vermitteln. Es

lässt sich nicht leugnen, dass sein Film
ein Dokument der Heuchelei und Frömmelei,

der Unmenschlichkeit und Bestialität

unserer Zeit ist, und dabei die
Tiefenschichten dieser Zustände hervorholt.

Wolfram Knorr

Elvira Madigan
Produktion: Schweden, 1967
Regie: Bo Widerberg
Kamera: Jörgen Persson
Darsteller: Pia Degermark, Thommy
Berggren, Lennart Malmer, Cléo Jensen,
Nina Widerberg
Verleih: Victor-Film, Basel

Nachdem Bo Widerberg durch «Joe Hill»
einem weiteren Publikum zum Begriff
wurde, hat man jetzt nicht länger gezögert

und mit einigen Jahren Verspätung
endlich auch «Elvira Madigan» zur
Aufführung gebracht. Ich weiss nicht, warum
man diesen Film vor fünf Jahren dem
hiesigen Publikum vorenthielt. Zu vermuten
wäre vielleicht, dass er damals zu « unmodern»,

zu ästhetisch wirkte. Heute darf
man aber - erfreulicherweise - auch Zartes,

Poetisches wieder zeigen.
Mit «Elvira Madigan» hat Bo Widerberg
nun aber nicht eine «Love Story»
vorweggenommen. Sein Film ist nicht das
Produkt einer Mode-Erscheinung. Er hat
ein durchaus eigenständiges, subtiles
Werk geschaffen, das durch seine
poetisch-traurige Grundstimmung in einem
echten Sinne zu rühren vermag und das
gleichzeitig durch den realistischen
Standpunkt des Regisseurs eine intelligente

Analyse enthält.
Gegen Ende des letzten Jahrhunderts hat
ein schwedischer Leutnant Armee und

Pia Degermark als Seiltänzerin Elvira
Madigan

Familie verlassen und ist mit der Seiltänzerin

Elvira Madigan, allein der Liebe
lebend, weggezogen. Im frühsommerlichen
Schweden finden die beiden ein anfängliches

Glück. Es scheint, als könnten sie
von der Liebe leben, als könnte nichts die
romantische Idylle stören. Widerberg wäre

nun aber nicht ein Realist unserer Zeit,
wenn er nicht schon von Anfang an dieser

Idylle misstrauisch gegenüberstünde
und Zeichen eines unausweichlichen
Unglücks setzte. Eine umgeworfene
Weinflasche etwa, aus der der Wein wie Blut
entrinnt, lässt wohl auch die Liebenden
Unheil ahnen. Zwar sind Symbole solcher
Art eher selten, denn Widerberg geht es
nicht um eine Poetisierung eines
zerbrechlichen Glücks. Diese Liebe ist
vielmehr durch die Umwelt gefährdet; die
Forderungen des täglichen Lebens werden

immer bedrohlicher. Elvira und ihr
Leutnant leben nicht unter einer
Glasglocke. Sie müssen erkennen, dass, um
lieben zu können, man auch leben können

muss. Allmählich fehlt es am Nötigsten.

Sie haben kein Geld mehr, sie
hungern, sie werden gesucht - schliesslich
sehen sie keinen Ausweg mehr: es bleibt
nur der Liebestod.
Das Eindringen der Lebensansprüche in
den vermeintlich abgeschiedenen Bezirk
der Liebe hat Widerberg auf hervorragende

Weise gestaltet. Die Sorge um Geld
Essen, Unterkunft wird jeweils angedeutet,

während die romantische Grundstimmung

- unterstrichen durch Mozartsche
Musik - durch den ganzen Film geht. In
der Ausweglosigkeit eines Daseins, das
absolut auf Liebe gebaut ist, liegt die Tragik

von « Elvira Madigan». Um die Liebe
nicht umzubringen, müssen sich die
Liebenden umbringen.
Widerberg lässt also auch in dieser
Romanze gesellschaftliche Aspekte nicht
ausser acht. Neben den «Ansprüchen der
Welt» ergibt sich ein weiteres
Spannungsfeld durch den sozialen Unter¬

schied zwischen dem Leutnant und der
Artistin. Nach seiner Desertion ist der
Leutnant vaterlandslos geworden, während

die mit dem Zirkus herumreisende
Elvira gar nie an eine Nation gebunden
war. Der Liebende hat sich - wie er in
einem Gespräch mit einem befreundeten
Offizier sagt - auf die Seite der Frauen
geschlagen. Dies ist hier die Seite der Liebe,
des Friedens und der Schwachen.
Dem eindringlichen Inhalt von «Elvira
Madigan » entspricht nun die formale
Gestaltung, die immer poetisch, nie aber
sentimental ist. Ästhetik ist bei Widerberg
nicht Selbstzweck. Zum hohen Niveau
des Films tragen zudem Schauspieler und
Kameramann das ihre bei.

Kurt Horlacher

Nous ne vieillirons
pas ensemble
(Wir werden nicht ait werden zusammen)

Produktion: Frankreich/Italien, 1972
Regie: Maurice Pialat
Buch, Dialog: Maurice Pialat
Kamera: Luciano Tovoli
Montage: Anne Mirman
Darsteller: Jean Yanne, Marlène Jobert,
Macha Méril, Christine Fabrega, Jacques
Galland, Muse Dalbray.
Verleih: Distributeur de Films, Genf

Während der französische Film der
Gegenwart in einer argen Krise steckt, wo
selbst Godard scheitert, Truffaut nach-
lässt, de Broca abgleitet und die beiden
profiliert gebliebenen Autoren Borow-
czykund Bresson zumindest vom Publikum

im Stich gelassen werden, steht
Maurice Pialats«Nous ne vieillirons pas
ensemble» im Gespräch einer etwas
zerstrittenen in- und ausländischen Kritik
und eher in der Gunst des Publikums.
Dieses Jahr erkannte man immerhin in
diesem Film den einzigen französischen
Canner Beitrag, der diesem Festival würdig

war.
Maurice Pialat erzählt eine äusserst
alltägliche Geschichte: Ein Paar hat sich
sechs Jahre lang irgendwie geliebt und
irgendwie verletzt, und jetzt kehrt der
Mann zu seiner ersten Frau zurück; die
Geliebte hat sich von ihm gelöst. Der
Regisseur von « L'Enfance nue» durchbricht
eine glatte, banale Oberfläche, mahnt an
den erloschenen Elan eines Démy, an die
Hintergründigkeit eines Chabrol: Aber er
weicht in keine abstrakte Refugien oder
Karikaturen aus; ob es einem passt oder
nicht: Er analysiert Gefühle, konfrontiert,
trifft dadurch und gibt wenig Möglichkeit,

Unerlebtes durch theoretische
Formulierungen zu verbrämen. Pialats
durchdringender Blick, der die sehr dicht,
lebensnah gezeichneten Figuren in ihren
schwachen Momenten ergreift, sprengt
die üblichen Klischees.
Pialats Abgesang auf ein Leben, das nie
gelebt worden ist, reflektiert soziale Motive:

In einer Welt arrangierter Scheinvergnügen

und in der städtischen Schein-

4



Geselligkeit zerfällt Kommunikation; die
Arbeit trägt das ihre dazu bei, dass über
allen Begegnungen und Regungen dichter

Staub längst erloschener Vulkane zu
liegen kommt. Unter vielen Schichten,
hinter sich sporadisch öffnenden Türen
deutet Pialat auf einen Alltag nicht nur
der - stets reparablen - Missverständnisse,

sondern des permanenten, nur
halbwegs vertuschbaren Unverständnisses
und Missmuts. Folge dieser Unzufriedenheit

sind Aggressionen: Man fühlt, dass
einem das eigene Unvermögen beim Erleben

der Gegenwart in die Quere kommt,
und als Verletzter verletzt man den
andern: Man redet sich ein, stark zu sein,
und errichtet gerade dadurch jene Barrieren,

die letztlich jeden irreversibel auf
sich selbst zurückwerfen. Jean Yanne
liegt in seiner Mischung von gutmütiger
Unbeholfenheit und purem Egoismus
völlig richtig als der Mann, der beim
besten Willen alles falsch macht in seinem
unartikulierbaren Bedürfnis nach dem
andern. Hier sagt der Dialog gerade dort
alles aus, wo die Worte falsch sind, wo
nichts gesagt oder aber nur geschwatzt
wird.
Pialat lässt in diesem Hin-und-Her
zwischen dem Versteck des einen und der
Verteidigung des andern das durchaus
Komische dieser tragischen Banalität
erkennen, in einer absurden «vase close».
Das verschweigt keineswegs, dass am
Ursprung des Scheiterns das Unwissen
über sich, den andern und die sozialen
Grundlagen liegt; dass Isolation im
anonymen, funktionalen Grossstadtleben
einkalkuliert ist.
Pialat arbeitet mit Ellipsen, Anspielungen
und - durch die Montage verstärkten -
Distanzierungen; er versagt sich jeden
poetischen Anflug um, ebenso diskret
wie filmisch, aufzuzeigen, in welchem
Mass ein Leben von den unreflektierten
Nichtigkeiten der Gewohnheit und vom
Egoismus des Mannes verzehrt wird. Er

bemüht sich in seinem sehr französischen
Film um eine Aufrichtigkeit, eine Wahrheit,

ja Geständnisfreudigkeit (der Film ist
weitgehend autobiographisch), die nie
die Grenzen des Subtilen und überpersönlich

Verarbeiteten verlassen. Und er
zeigt, wie der sozial, gefühlsmässig und

psychologisch entfremdete Mensch am
Schluss in seiner Resignation das akzeptiert,

was im morosen Alltag noch
übrigbleibt: es liegt dem Leben fern, aber es ist
offenbar die einzige Alternative zum Tod
in einer Gesellschaft, die sämtliche anderen

Möglichkeiten verbaut hat.
Bruno Jaeggi

Djamila
Produktion: Sowjetunion, 1969
Regie: Irina Poplawskaia
Buch: Irina Poplawskaia, nach dem Buch
von Tschinguiz Aïtmatow
Darsteller: Natalia Arinbassarowa, Souy-
menkoul Tschokmorow, Nasreddine
Donbachew
Verleih: Victor-Film, Basel

Poplawskaias einfacher, naiv-reiner Film
ist ein kleines Juwel in der sonst eher
unoriginellen russischen Kinoproduktion
der Gegenwart: eine eigenartige, poesievolle

Liebesgeschichte in der vor-hima-
layanischen Welt Kirgisiens. Djamila
verheiratet sich mit Sadyk, der kurze Zeit
danach in den Krieg zieht und die Frau mit
seinem kleinen Bruder, Seit, zurücklässt.
Ausschliesslich mit den Augen dieses
kaum zehnjährigen Schwagers Djamilas
wird nun die Geschichte erzählt und
erlebt, mit der Unmittelbarkeit des
direkt Betroffenen und der Distanz der
Zeit. Denn Poplawskaia lässt Seit als
Erwachsenen, nach vielen verflossenen
Jahren, an seine unmögliche Liebe zu
diesem Mädchen herantreten. Anhand
seiner Kinderzeichnungen, die sich mit
der Erzählung verschmelzen, folgt er
seinem frühen, schmerzlichen Schritt zum
Erwachsenwerden: durch das Leiden an
der hilflosen Liebe hat er zum künstlerischen

Ausdruck, zur Malerei gefunden
und so das Unerfüllte bewältigt, indem er

Naiv-reiner Film aus der Sowjetunion:
enorme Schönheit und herbe Lyrik zeichnen

« Djamila» von Irina Poplawskaia aus

sich seine eigene, bewohnbare Welt
schafft.
Djamila geht während Sadyks Abwesenheit

eine Verbindung mit einem andern
Mann, Daniar, ein. Seit ist durch die
gesellschaftlichen Fesseln noch nicht
gebunden: Er betrachtet das Geschehen aus
der Optik der Liebe und Aufrichtigkeit,
mit dem Vermögen dessen, der den Kontakt

zum Leben noch nicht verloren hat.
Daher gilt seine ganze Sympathie der
sinnlichen Frau, die das lauernde Schuldgefühl

besiegt. Seit wird stiller Komplize
der Flucht der beiden Liebenden; hinter
ihnen her sind der ingrimmig auf Rache
brennende Sadyk und eine Gesellschaft,
die im Namen einer zweifelhaften Norm
und Familienwürde eine Jagd inszenieren,

von der sie indessen erfolglos,
zerknirscht zurückkehren.
Irinia Poplawskaia schafft im exotischen
Hochland eine fast märchenhafte Welt,
die uns um so mehr fasziniert, als wir
sie nicht mehr zu der unsrigen machen
können. Mit sparsamem Dialog, nurdurch
stark empfundene Stimmungen, mit
eindringlichen Kamerabewegungen, die eine
untergründige Erotik schaffen, und mit
gelungenen Zeitraffungen gewinnt die für
russische Begriffe eher unorthodoxe
Geschichte überaus filmische Strukturen;
der magische Widerschein der Erinnerungen

Seits verstärken eine Poesie, in der
sich die Regisseurin sehr viel erlauben
kann: Da akzeptiert man selbst eine stark
stilisierte Landschaft, über der eine
gewaltige Mondsichel steht, und die
wilden, fabelhaften Gegenden Kirgisiens
kontrastieren überaus glücklich mit der
Wärme und Melancholie der romantischen

Melodien. Ein klein bisschen
Koketterie ist da zwar auch ab und zu dabei,
dem Stil einer gewissen russischen Tradition

gar nicht so fremd. Aber die enorme
Schönheit, die überzeugende Einfachheit
und die zurückhaltende, herbe Lyrik des
Films beherrschen doch das ganze, schon
eher unvergleichliche Filmklima. Und
auch die Ausdruckskraft der Darsteller
wird man nicht so bald vergessen.

Bruno Jaeggi

*009*

30 Rühmann-Filme bei der ARD

Heinz Rühmann gehört nach wie vor zu
den beliebtesten Stars auf Leinwand und
Bildschirm. Die ARD-Filmredaktion hat
sich entschlossen, den zahllosen Freunden

Heinz Rühmanns zukünftig jeden
Monat einen Spielfilm des heute 70jähri-
gen Schauspielers anzubieten. Sie hat
Rühmann-Filme der verschiedensten
Quellen und Epochen zusammengetragen

und daraus ein Programm mit 30
Titeln aufgestellt, die ab September im
ARD-Programm zu sehen sind.

Regie-Erst/ing von George C.Scott

«Rage» ist der Regie-Erstling von George
C.Scott («Patton»); neben ihm agiert
wieder einmal Richard Basehart.

5


	Filmkritik

