
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 18

Artikel: Massenmedien und Wächteramt

Autor: Albrecht, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Respekt- und gefühllos, ein Mann
ohne Heimat: der gejagte Outsider
Macho Callahan (David Jannsen) in
Bernard Kowalskis beachtlichem Film

Vogelfreier, die Frau ist ohne Schutz den
rauhen Sitten des Westens ausgesetzt.
Auf der Rückkehr in die glücklichen
Gefilde seiner Jugend, «Felizidad», erkennt
Macho im anderen den Menschen. Die
Sehnsucht nach Geborgenheit, Ruhe und
Frieden wird in der Liebe zur Frau teilweise

erfüllt: Der Traum vom Glück rückt i n

greifbare Nähe.
« Macho Callahan» ist die Schilderung
eines Einzelfalles, eines Falles immerhin,
dem eine verbindliche Aussage nicht
abzusprechen ist: Gewalt erzeugt neue
Gewalt, Respektierung des Mitmenschen
aber führt erst zu wirklichem Menschsein.
Für einen Film, dessen vorderste Ambitionen

in der Unterhaltung liegen, ist dies
beachtenswert - trotz streckenweiser
Durchschnittlichkeit und klischeehaften
Zügen. Urs Mühlemann

AUFSÄTZE

Massenmedien
und Wächteramt
Massenmedien und Kirche in der Gesellschaft

von morgen

Bei « Massenmedien» fällt einem ein, was
unter dem Begriff «Wächteramt der
Kirche» allzu lange verhandelt worden ist.

Meistens wird dieser Begriff so verstanden,

dass die Kirche als Polizist der
Gesellschaft fungieren soll: sie steht an der
Tür und entscheidet, wer « hinaus» darf in
die Weite der Welt und was von der Welt
«hinein» darf in den Raum der Gemeinde.
Dass diese Wächtervorstellung heute
überholt ist, dürfte klar sein.
«Wächteramt» wird in unseren Tagen nur
bedeuten können, dass wir als Kirche eine
gesellschaftliche Verantwortung haben,
die sich sachlich nur rechtfertigen lässt
einerseits durch den Auftrag der Kirche,
den sie sich nicht selbst gegeben hat und
an dem sie nicht vorbeigehen kann, und
anderseits durch die Macht, die sie kraft
dieser sachlichen Position im Laufe der
Geschichte gewonnen hat und die sie
heute durch ihre gesellschaftliche Bedeutung

besitzt - und auch verändern, ver-
grössern wie verkleinern, kann.
Wir stehen also in einer gesamtgesellschaftlichen

Verantwortung vom Auftrag,
von der Geschichte, von der Macht her,
die die Kirche immer noch hat. «Wächteramt»

kann dann nur heissen, nicht als
Polizist der Gesellschaft oder der Gemeinden

aufzutreten, sondern im Sinne der
mittelalterlichen Wächter: Sie hatten ins
Horn zu stossen, wenn Bemerkenswertes
und Wichtiges passierte, Warnsignale zu
geben, wenn Gefahren drohten; sie
brauchten aber nicht selber Polizist oder
Soldat zu sein. Und so mussten sie auch
alle freudigen Nachrichten ankündigen
und die Leute darauf aufmerksam
machen. In diesem Sinne beschränkten sie
sich in erster Linie auf die vorläufige
Aufgabe der Ankündigung

Dienst an der Gesellschaft
Damit ergeben sich bestimmte Folgen für
uns. Einmal: Mitarbeit an den Massenmedien.

Die Gesellschaft sagt mit Recht:
Wie kommt die Kirche eigentlich dazu,
sich gegenüber den Massenmedien zu
fein zu fühlen? Ist sie nicht auch ein Teil
dieser Gesellschaft, nicht ebenso verant¬

wortlich und in der Lage, durch ihre
Mitarbeit Dinge kritisch zu verändern? Dass
bei den Massenmedien vieles im argen
liegt, berechtigt uns nicht dazu, unsere
Mitarbeit deshalb oder aus anderen
Gründen zu verweigern. Sieht der Diener,
sieht der Wächter, dass Not am Mann ist
und Hand angelegt werden muss, kann er
nicht sagen, das gehöre nicht zu seinen
Aufgaben
Zum anderen: Einbeziehung der Massenmedien

in die Unterweisung. Dass die
Kirche die Massenmedien viel stärker als
bisher in die christliche Unterweisung
einbeziehen muss, liegt darin begründet,
dass Menschen gewohnt sind, Dinge in

ganz bestimmten Darstellungsweisen zu
erfassen. Wenn es unsere Aufgabe ist, zu
sprechen, wie der Mann von der Strasse
spricht, dann werden wir heute - nicht
weil es Vorteile für uns bringt, sondern
weil die Menschen in bestimmten
Vorstellungsweisen zu denken und zu verstehen

wissen - die Mittel der Massenkommunikation

benutzen müssen.
Schliesslich: Zuschauererziehung. Diese
Erziehung darf nicht «funktional» in dem
Sinne sein, dass bei den Zuschauern
bloss «etwas hängenbleibt», indem wir
die Massenmedien, etwa in der
Unterweisung, benutzen. Sie muss vielmehr
direkt «intentional» gerichtet sein: Unser

Ziel besteht darin, die an der
Massenkommunikation Teilnehmenden unmittelbar

im Umgang mit den Massenmedien
zu bilden. Denn es ist eine Aufgabe der
Kirche heute, Menschen tatsächlich
lebenstüchtiger zu machen. So wird es
denn darum gehen müssen, Zuschauererziehung

als eine Aufgabe der Kirche zu
praktizieren. Es wäre schön, wenn andere
uns dies abnähmen; aber selbst dann
wüsste ich nicht, ob es nicht immer noch
unsere Aufgabe bliebe!

Massenmedien morgen?
Wohin wird die Entwicklung der Massenmedien

in der Zukunft führen?
Die Gesellschaft von morgen ist durch die
Gesellschaft von heute beschrieben,
denn die heutige Gesellschaft weist
schon erhebliche Tendenzen für die
zukünftige auf. Die Gleichheit der Gesellschaft

von heute und morgen ist insofern
viel gravierender und wichtiger als ihre
Unterschiede.
Die Gesellschaft von morgen wird
gekennzeichnet sein durch drei Faktoren:
durch erhöhte Mobilität und verstärkten
sozialen Wandel; durch längere Freizeit
und intensivere Arbeit; durch gesteigerte
Lernnotwendigkeit bzw. Lernangebote
und zusätzliche Entscheidungsnotwendigkeiten.

Mobilität - ständige Fluktuation in den
Berufen, den Wohnorten, dem sozialen
und persönlichen Besitzstand — bedeutet
sozialen Wandel, ermöglicht ihn,
beschleunigt ihn: Vorstellungen, die gestern
noch als bleibend und unumstösslich
erschienen, werden sich immer mehr verändern.

Mobilität und sozialen Wandel muss man
für die Gesellschaft von morgen auf den
zukünftigen Zuwachs an Freizeit beziehen.

Dieser Freizeitzuwachs im Alter
muss zusammengesehen werden mit je-

5



ner Freizeit, die wir im Laufe der Woche
oder des Jahres haben werden: der
Urlaub wird sich verlängern, ebenso die Freizeit

im Laufe des Tages und der Woche.
Was dies für die Massenmedien und deren

Konsum bedeutet, ist leicht
auszudenken.

Anderseits wird die Arbeit immer mehr
spezialisiert und zugleich auch intensiver
werden. Die Folge davon ist, dass auch
die Verantwortung am Arbeitsplatz immer
mehr wächst. Wenn man sich ausrechnet,
was der Ausfall eines Computers für fünf
Minuten gegenüber dem Ausfall eines
Arbeiters für fünf Minuten in früheren
Jahren zur Folge hat, dann wird klar, wie
sich Verantwortungs- und Leistungsdruck

am Arbeitsplatz ständig vergrös-
sern.
Diese Kompliziertheit der Arbeit ist, wie
die Mobilität, aufs engste verknüpft mit
dem dritten Element der Gesellschaft von
morgen: mit der Notwendigkeit, in einem
viel höheren Masse als heute ein Leben
lang lernen und ein Leben lang schwierige

und schwerwiegende, aber auch weniger

endgültige, weil leichter korrigierbare
Entscheidungen treffen zu müssen. Eine
Norm, an die man sich halten könnte, weil
sie selbstverständlich und für alle Zeiten
gilt, wird es weder im Bereich des Wissens
noch des sozialen Lebens und seiner Normen

oder im Bereich des Berufes und der
Familie geben.
Das alles hat Konsequenzen für die Frage
nach der Bedeutung der Massenmedien
in der Gesellschaft von morgen, vor allem
die, dass sie dem Menschen die Orientierung

in dieser zukünftigen Gesellschaft zu
erleichtern versuchen. Gerd Albrecht

Weg von Vergangenheit
und Mythos

Gedanken zu Abraham Po/onskys
Filmschaffen

Noch diese Saison wird Polonskys dritter
Film, «Romance of a Horse Thief», bei
uns anlaufen; er war bereits in Locarno
und ist zur Zeit immer noch in Paris zu
sehen. Stiess er am Festival eher auf
gemischte Gefühle oder tjar auf Ablehnung,
so findet er in der Seinestadt bei der
Tages- und Fachkritik weitgehend
begeistertes Echo. In der Erwartung seines
neuesten Werkes kann es nützlich sein,
sich nochmals mit Polonskys vergangenem

Film «Willie Boy» und vor allem mit
den selbstformulierten Ideen des Regisseurs

auseinanderzusetzen. Dies
erscheint um so aufschlussreicher, als «Willie

Boy» doch als einer der ersten Filme -
lange vor «Soldier Blue» und «Little Big
Man» - das Problem der Indianer von
einer neuen, intelligenten und weithin
gerechteren Seite angegangen ist. Weder
zuvor noch seither dürfte ein Film mit
dieser Dialektik dem Mythos begegnet
sein, jenem Mythos, den wir uns selbst
über Vergangenes, so auch etwa über die
Indianer, bilden, wie jenem, der für die
Indianer selbst zu ihrer Scheinrealität wird.

Reflexion über die Realität
Polonsky folgt in «Willie Boy» wesentlich
einer Geschichte, die sich zu Beginn dieses

Jahrhunderts tatsächlich zugetragen
hat. Er macht sich aber nicht an eine
historische Rekonstruktion oder gar einen
« Dokumentarfilm» heran; was ihn vor
allem anderen interessiert, ist der Mythos,
an den die Menschen in seiner Welt glauben

und an dem sie auch heute noch
festhalten. Die Realität wird aufs Elementarste

reduziert: so verfolgt anstelle einer
ganzen Meute ein einzelner (der weisse
Cooper) den fliehenden Indianer, womit
das Ganze einen exemplarischen, abstrahierten

und dadurch transparenteren
Charakter gewinnt. Dadurch wird auch
der Ton der Legende verstärkt.
«Weisse verfolgen einen Indianer - was
gibt es Banaleres? Ich habe mich aber
gefragt: warum haben diese Leute auf diese
Art gehandelt? Die Antwort: weil sie als
Gefangene bis zum Hals in einem Mythos
steckten, wie wir es heute selbst wiederum

tun. Sie haben gehandelt, wie wir
handeln, als Sieger, als Leute, die die
Geschichte schreiben. Hatten sie daher etwa
ein schlechtes Gewissen? Nicht einmal.
Ich habe daher versucht, alle Aspekte des
Mythos wiederzugeben, ohne davon die
indianische Gemeinschaft ausschliessen
zu wollen, die ihrerseits in ihren Mythen
lebt; und im gleichen Zug versuchte ich,
eben diesen Mythos zu zerstören. »

Mythos als Alibi
Wer sich an einen gewissen Wayne-Ty-
pus des Western gewöhnt hat, mag von
Polonskys «Willie Boy» überrascht sein -
um so mehr, als er sich zu der Zeit
abspielt, wo - wie etwa bei Peckinpahs
«The Ballade of Cable Hogue» - die
ersten Automobile auftauchen. Und überall
dort, wo der Regisseur seinen Film
Jugendlichen vorführte, zeigten sich diese
direkt betroffen: für sie war es ihre
Geschichte, die Geschichte ihres eigenen
Kampfes gegen die Legende, gegen die
Mythen, denen nachzuleben man sie
zwingen will.
« Mein Film ist keine Fabel. Das Wort .Fa¬
bel'schafft höchstens Verwirrung. Durch
das Wort .Mythos' wird alles klarer. Eine
Fabel ist eine Geschichte, die eine moralische

Bedeutung hat, während ein
Mythos eine Geschichte ist, die Teil des
Lebens eines ganzen Volkes ist; ihr Sinn
bleibt zugleich dunkel und klar, ohne eine
eigentliche Lektion zu erteilen.» Polonsky
glaubt, dass die Mehrheit der Menschen
nach einem gewissen Ritus lebt, sich
gewissen Mythen unterwirft, weil dies eine
bequeme Art darstellt, sich den kommenden

Ereignissen zu ergeben, ohne irgendwelche

individuelle Verantwortung auf
sich zu nehmen. So glaubt man an Tradition,

an innere Gesetze, an das Bisherige
und an Mythen - und damit ist die Sache
in Ordnung. In Vietnam denkt man
beispielsweise niemals daran, dass hier
Analoges zur deutschen Katastrophe geschehen

könnte: man projiziert eine alte
Legende (des Westens) in die Gegenwart.
In Polonskys Film existiert dieser Mythos,
aber gleichzeitig setzt er zu einer
versteckteren, untergründigeren Bewegung
an, die darauf ausgeht, diesen Mythos zu

vergiften und ihn vollständig zu zerstören.
Es geht ihm nicht darum, eine Botschaft
zu verbreiten, sondern das zu übersetzen,
was er fühlt und was aus einer allgemeinen

Haltung, von einer ganz bestimmten
Erfahrung, resultiert. Weisse wie Indianer
glauben dabei an einen Mythos, ohne
sich darüber klar zu werden.

Die Indianer und die neue Welt
Die Cahuillas, die heute im Reservat von
Morongo leben, stehen hier an der Stelle
sämtlicher von den Weissen beherrschten
und «bekehrten» Rassen. Willie (Boy)
weigert sich nun aber, die Gewohnheiten
und Erziehung der Weissen anzunehmen;

er erkennt, dass man ihm seine
eigene Persönlichkeit rauben, seine kulturelle

Identität töten will. Daher bedeutet
für ihn Integration Verrat und Niederlage.
Willie liebt aber auch nicht die Art, wie die
Seinen im Reservat leben: er sieht darin
Resignation und Selbstaufgabe. Er zieht
es vor, allein zu leben und jene mit sich
zu nehmen, die er liebt: hier etwa Lola, die
ihrer (weissen) Lebensgewohnheiten
ebenfalls entfliehen will.
«Die Indianer sind verpflichtet, ihr .India¬
nerwesen' zu verteidigen, durch die Kraft
und die Gewalt, und die Weissen-die
ursprünglich nichts Schlechtes wollten -
handeln, als wollten sie sie ausrotten.»
Das Problem liegt also auch darin, meint
Polonsky, dass wir ihnen ihr Land und ihre

Lebensgewohnheiten und -möglich-
keiten geraubt haben und jetzt, wo wir sie
ein bisschen besser verstehen und lieben,
unsere weisse Erziehung und Kultur
einimpfen, von denen sie nichts wissen wollen.

Warum sollen sie auch auf ihre eben
erst entdeckte Eigenart als Rasse verzichten

müssen? Die Tragik besteht darin,
dass sich diese Menschen nun vorerst
von einer Idee befreien müssen, die die
Weissen von ihnen geschaffen haben.

Kein Platz zwischen der weissen
Zivilisation und der Resignation seiner
Rasse? Robert Blake als Willie Boy

6


	Massenmedien und Wächteramt

