
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 9

Artikel: Unbewältigte Gewalt im Film

Autor: Stucki, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


biographische Momente mitverarbeitet,
tut nicht viel zur Sache. Bedeutsam bleibt
indessen seine eigene Anmerkung, dass
er in seinen Filmen die gedachte der
wirklichen und die wirkliche der gedachten
Welt (univers mental - univers réel)
gegenüberzustellen versucht: eigentliches
und uneigentliches Leben - Leben, wie
man es selber verantwortlich führen
möchte, ja wohl auch könnte, und Leben,
in das man ungewollt immer wieder
hineingerät als in einen Leerraum, in ein blindes

Getrieben-Werden. Dass dieser
Aspekt nun nicht sofort gesellschafts-
und sozialkritisch (beispielsweise als
Gefangenschaft in bestimmten
politischdogmatischen Denksystemen und als
Versuch, daraus auszubrechen), sondern
vorerst streng individuell-personal zu
deuten ist, hebt in konsequenter Klarheit
die Kameraführung hervor: Horizontalmontagen

(Totaleinstellungen), die es
dem Filmbetrachter ermöglichen, selber
bildmässige und entsprechend auch
inhaltliche Schwerpunkte zu suchen
(vergleiche etwa Fellinis « La Strada»), fehlen
fast ganz. Vertikalmontagen (Nah- und
Grossaufnahme) beherrschen das
Geschehen: sie führen den Zuschauer direkt
auf die entscheidenden Bildaussagen hin
und eröffnen ihm damit auch eine unmittelbar

sachliche Einsicht. Dass trotz dieser
filmsprachlichen Unterstützung manche
inhaltliche Frage offenbleiben muss,
zeigen die folgenden Deutungsansätze.
Die Hauptgestalt des Films scheint an
einer Zwangsneurose zu leiden. Die
entsprechenden Bilder und Sequenzen sind
indessen - vor allem im ersten Teil -
zuwenig überzeugend. Was Vaucherin tut,
lässt sich psychopathologisch nicht
eindeutig als Zwang definieren; es ist mehr
ein immer neues Ausweichen vor der
fraglichen Arbeit, eine Situation, in der er
einem gesunden Menschen fast zu nahe
steht, als dass man sein Verhalten krankhaft

nennen könnte. Ersieht ja manchmal
beinahe schöpferisch aus, wie ein
Mensch, in dem etwas vorgeht, der wirklich

denkt, der auch noch eine gewisse
Freiheit des Handelns besitzt; seine
scheinbar übersteigerte Ordnungsliebe ist
Nebensache. EchteZwängemanifestieren
sich bedeutend monotoner und ritualisierter

als bei Vaucherin; sie verdammen
den Kranken zum Nichtstun ausserhalb
dessen, was sie ihm vorschreiben. In
diesem Sinne lässt sich bei Vaucherin das
zwangsneurotische Moment noch am
ehesten da finden, wo er sich immer
wieder aufrappelt zu seiner Arbeit.
« Monsieur Jean-Claude Vaucherin» fehlt
- abgesehen von einem belanglosen
Gruss (vergleiche Detailanalyse, zweiter
Teil) - jede sprachliche Kommunikation.
Dies erleichtert dem Zuschauer die
Konzentration auf das Bildgeschehen,
erschwert ihm aber zugleich das Verständnis

für die handelnden Personen und den
inneren Zugang zu ihrem Tun. Die
mangelnde sprachliche Beziehung meint
indessen gerade einen Ausdruck menschlicher

Isolierung. An mehreren Stellen
drängt sich die Beobachtung geradezu
auf, dass Vaucherin selber seiner ihm be-
wussten Beschränkung zu entfliehen
versucht. Als sprechendstes Beispiel liesse

sich sein Verhalten gegenüber dem
weiblichen Geschlecht angeben: er erträgt
sich beim Anblick des Bildes einer nackten

Frau nicht mehr, antwortet mit zorniger

Verbissenheit und heftigem Missmut;
aber er scheint den Trug seiner Reaktion
sofort zu durchschauen und empfindet
sie schmerzlich, ja bereut sie. Er nimmt
einen neuen Anlauf. Aber wenig später
versagt er trotz guter Vorsätze wiederum: der
leise begehrliche, sinnliche Blick einer
jungen Mitpatientin, die er aufgesucht
hat, verunsichert ihn so sehr, dass er Hals
über Kopf wegläuft. Wo die Ursachen
solch krankhaften Verhaltens liegen,
bleibt im Film unklar; die Hinweise auf die
Jugendzeit (Familien- und Klassenphotos)

sind jedenfalls zuwenig eindeutig.
Obwohl im letzten Teil manche Einzelfrage

(Musik!) nur in Vermutungen zu
beantworten ist, steckt doch hier der
entscheidende Verständnisschlüssel des
Films. Dieser dritte Abschnitt beginnt
damit, dass Vaucherin das junge Mädchen
eilig verlässt; er scheint willentlich
entschlossen, auch die ganze Klinik und damit

seine Vergangenheit zurückzulassen.
In diesem Zusammenhang bleibt aber zu
erwägen, ob sich nicht hinter dem Gang
durch die lange Allee das Bild für seinen
Wunsch verbergen könnte, ein Mädchen
zu finden, das ihn ernster nähme als die
junge Kranke. Einen solchen Traum (univers

mental!) vermöchten die hier
aufklingenden sehnsuchtsvoll-romantischen
Melodien treffend zu untermalen. Indessen

sieht die Wirklichkeit (univers réel!)
anders aus: Vaucherin weiss sich immer
noch innerhalb der Anstaltsmauern; dieser

Umgebung will er entfliehen. Gerade
in diesem Wunsch auszubrechen zeigt er
sich nochmals als nicht eindeutig kranken
Menschen, da Psychotiker oft Angst
bekunden, wieder gesund zu werden.
Vaucherin schafft es dann aber doch nicht.
Warum? Weil ihm die entscheidende Hilfe,

eine Unterstützung seines zu
zerbrechlichen Willens von aussen her, völlig

fehlt. So verbleibt er als gefangener
Kranker und kranker Gefangener hinter
den Gitterstäben, zurückgeworfen auf
einen immer neuen Anfang kleinster freier
Entschlüsse - die Musik unterstreicht
diesen letzten Gedanken in ihren ständigen

Neueinsätzen auf unvergessliche
Weise.

Methodische Hinweise
Der Film redet zuwenig eindeutig von
einem seelisch Kranken. Viele Verhaltensweisen

Vaucherins - vor allem im ersten
Teil - sind jedem Gesunden aus der
alltäglichen Arbeit nur zu gut bekannt: als
«Ausweichmanöver». So etwa reagierte
eine Gruppe von Pfarrern auf diesen Film
ausserordentlich stark, offenbar weil sie
im Gebaren Vaucherins - wiederum im
langen ersten Abschnitt - eine auffällige
Parallele zur «Situation des Pfarrers am
Samstag an seinem Schreibtisch, am
Sonntag auf der Kanzel» (Karl Barth) und
das damit verbundene «Gedränge»
entdeckte. - Für ein vertieftes Verständnis
eines psychisch kranken Menschen wird
sich « Monsieur Jean-Claude Vaucherin»
also nicht in erster Linie eignen; für diese
Sache - und überhaupt als notwendige

Ergänzung - wäre ein anderer Film
Aubiers («Le Voyage de Monsieur Guit-
ton») sehr zu empfehlen. Beide Filme
Messen sich zweifellos für Gemeindearbeit

fruchtbar verwenden (jedoch eher
mit Erwachsenen als mit Jugendlichen).
Die in Frage kommenden Themenkreise
bei «Monsieur Jean-Claude Vaucherin»
lassen sich aus Detailanalyse und Deutung

herauslesen. Für «Le Voyage de
Monsieur Guitton» wären es etwa
folgende Stichworte: Kommunikationssuche,

Sprachzerstörung durch Lärm, Angst
vor der Wirklichkeit. Andreas Schneiter

FESTIVALS

Unbewältigte
Gewalt im Film
17. Bundestagung der Deutschen
Jugendfilmklubs in Vlotho (13.-18. April)

Wenn während einer Bundestagung mit
dem Thema «Gewalt im Film» Rocker
und Tagungsteilnehmer sich eines
Mädchens wegen in den Haaren liegen,
wenn jemand von der bestmöglichen
Vernichtung eines Aussenseiterfilms wie
«Omnia Vincit Amor» spricht, wenn
marxistische Analphabeten von Marxisten

während dreier Stunden frustriert
werden und wenn schliesslich Deutsche
und Franzosen sich trotz deutsch-französischer

Freundschaft nicht verstehen
wollen, liegt nichts näher als eine kritische

Betrachtung der Tagung, ihres
Ziels und ihres Scheiterns. Der Kongress
sollte sowohl dem internationalen Publikum

(Teilnehmer aus neun Ländern)
wie den Vertretern der deutschen
Filmklubs die Gelegenheit geben, sich mit
Fragen des Jugendfilmklubs zu befassen.

Wie immer wurde der Tagung ein
Thema (Gewalt im Film) zugrunde
gelegt. Ein Einführungsreferat, 13
Langspielfilme und einige Kurzfilme, neun
Seminare (zwei zur Auswahl), ein
Tagungsbuch mit einer umfassenden
Dokumentation zum Thema und eine
Vielzahl weiterer Veranstaltungen sollten
den Tagungsteilnehmern ein abgerundetes

Bild von der «Gewalt im Film»
vermitteln.

Mehr Coca-Cola als Marx
Das Thema «Gewalt im Film» wäre wie
kein anderes geeignet gewesen, anhand
der Gewaltanwendung im Film und in
der Gesellschaft, die Zusammenhänge
zwischen Gesellschaftsordnung,
Wirtschaftsinteressen und «Publikumsgeschmack»

sichtbar zu machen. Statt
dessen hat man sich Filme zu Gemüte
führen lassen, geklatscht, wenn in Glau-

8



ber Rochas' «Antonio das Mortes» Matos
unter dem vierzigsten Dolchstoss endlich

tot zusammenbricht. Trotz der
vielschichtig angelegten Seminararbeiten ist
es nicht gelungen, etwas Verbindliches
über die «Gewalt im Film» herauszuarbeiten.

Das mag teilweise an der Zu-
sammenha.nglosigkeit der Seminarthemen

gelegen haben; das Krebsübel
muss jedoch beim Tagungspublikum
selber gesucht werden. Godard nannte
es eine Jugend von Marx und Coca-
Cola, genauer eine Jugend von mehr
Coca-Cola und weniger Marx. Aus
diesem Grunde wurde denn auch in der
Seminargruppe mit dem Thema «Gewalt
und sozialer Wandel» der Versuch
unternommen, mit mehr Marx die Tiefen
des Meers von Coca-Cola auszuloten.
Was dabei herauskam, war ein Manifest.

Es sieht vor, die nächste Tagung zu
einer reinen Arbeitstagung zu erklären.
Mit dem Thema «Warum unabhängiger
Film?» soll eine möglichst enge
Zusammenarbeit zwischen «Unabhängigen
Filmemachern» (unabhängig vom
kapitalistischen System) und den Tagungsteilnehmern

angestrebt werden. Ziel der
Tagung wird es sein, eine Antwort auf
die Frage zu geben, inwieweit Film
dazu beitragen kann, einen sozialen
Wandel zugunsten der Unterprivilegierten

herbeizuführen und mit
welchen Mitteln. Diese Flucht in die Zukunft
kann auf die Ratlosigkeit der diesjährigen

Tagung gegenüber zurückgeführt
werden. Anstatt die gesellschaftspolitischen

Verbindungen von Gewalt, Film
und sozialem Wandel (sei es im brasilianischen

«Cinema novo», sei es in der
Sexwelle deutscher Brummerprodukte)
aufzuspüren, hat sich der «aktivere» Teil
der Tagungsteilnehmer ausschliesslich
mit der Gestaltung der Tagung 1972
auseinandergesetzt, in der naiven
Annahme, die meisten Tagungsteilnehmer
stünden etwa auf der gleichen Be-
wusstseinsstufe. Diese Hoffnung wurde
denn auch in der letzten Plenumsversammlung

deutlich zunichte gemacht.
Als über die Tagung 1972 diskutiert
werden sollte, verschwand nämlich der
grösste Teil des Kongresses.

Filme lesen und erkennen lernen
Trotzdem soll nachträglich der Versuch
unternommen werden, aus dem Haufen
von Fragmenten (Diskussionen,
Seminararbeiten, Vorträgen, Tagungszeitung
und Tagungsführer) einige Argumente
aufzugreifen, die die Diskussion in allen
Seminaren auf gesellschaftliche, politische

und ökonomische Verhältnisse hätten

lenken können. Der Gefahr, sich im
wertfreien Raum (ohne Gesellschaftsund

Gegenwartsbezüge) zu bewegen,
steht allerdings die Versuchung, alles
auf einen Bezugspunkt (beispielsweise
die Allgegenwart der Wirtschaft)
auszurichten, gegenüber. Es hätte sich deshalb

empfohlen, das Phänomen der
«Gewalt im Film» auf zwei Ebenen zu
betrachten: der individualpsychologischen

(was teilweise gemacht worden
ist) und der polit-ökonomischen. In
diesem Zusammenhang soll auf Arno
Placks hervorragende Arbeit «Die Ge¬

sellschaft und das Böse» hingewiesen
werden. Wenn Glauber Rocha (Antonio
das Mortes) von einer «Ästhetik der
Gewalt» spricht, behauptet Sergio Cor-
bucci (II Mercenario), die Betrachter
seiner Filme würden den Kinosaal
gezähmt und erleichtert verlassen. Beide
Regisseure befassen sich vor allem mit
den Ausdrucksmitteln der Gewalt; was
sie trennt, ist die unterschiedliche
Auffassung der Publikumswirksamkeit ihrer
Filme. Rocha will mit seiner Ästhetik der
Gewalt die Unterdrückten Lateinamerikas

zum Aufstand gegen Hunger, Armut
und Elend aufrufen. Corbucci dagegen
bietet den Frustrierten eine Ersatzbefriedigung,

indem er sie in seinen Filmen
Blut nach Belieben saugen lässt. Er

spielt mit dem Tod. Er spielt mit der
Gewalt. Er spielt mit den Zuschauern.
Diese Gegenüberstellung wäre geeignet
gewesen, die Beeinflussung des Publikums

unter die Lupe zu nehmen. Ein
französischer Teilnehmer hat es folgen-
dermassen ausgedrückt. Jeder Film be-
einflusst den Zuschauer. Jeder Film
drückt eine Ideologie aus. Jeder Film
übt somit Gewalt auf den Zuschauer
aus. Die Aufgabe einer solchen Tagung
sei es, Filme lesen zu lernen und
dadurch ihre Ideologie zu erkennen.

dürfte die Behauptung sein, Filme könnten

Revolutionen bewirken. Die einzig
mögliche Revolution ist zunächst die
Revolution des Mediums selber (Wolf
Lepenies in «Ästhetik und Gewalt»).
Ausgehend von der Erkenntnis, dass
jeder Film den Zuschauer beeinflusst,
muss der bewusstseinsfördernde den
bewusstseinshemmenden Film verdrängen.

Dies ist aber nicht so einfach, wie
es gewisse Marxisten meinen. Für viele
liegt der Grund allen Übels einzig und
allein in der ökonomischen Struktur des
heutigen Films. Ihnen scheint Ästhetik
ein bürgerlicher Begriff zu sein, obwohl
sich Leute wie Eisenstein und Brecht
ein ganzes Leben lang mit der Frage der
Ästhetik auseinandergesetzt haben.
Abschliessend soll noch einmal betont
werden, dass in diesem Bericht ein
gesellschaftspolitischer Aspekt der
Gewaltanwendung berührt worden ist, vor
allem deshalb, weil während der Tagung
die Gewalt als Objekt behandelt wurde,
anstatt die allgegenwärtige Gewalt als
Subjekt der Tagung zu entlarven.

Jürg Stucki

Können Filme eine Revolution bewirken?

Bei einer genaueren Analyse der gezeigten

Filme wäre man wahrscheinlich auf
den systemstabilisierenden Charakter
der meisten Filme aufmerksam geworden.

Wenn auch viele Filme gemacht
worden sind, um gegen die herrschende
Klasse zu kämpfen, so darf man nicht
übersehen, dass sie doch nur eine
Alibifunktion erfüllen konnten. Ebenso irrig

Jan Kacer spielt die Hauptrolle in
Schorms Spielfilm: «Die Rückkehr des
verlorenen Sohnes»

9


	Unbewältigte Gewalt im Film

