
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 9

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
KRITIK
Kes
Produktion: Grossbritannien, 1970
Regie: Kenneth Loach
Kamera: Chris Menges
Darsteller: David Bradley, Colin Weiland,
Lynn Perrie
Verleih: Unartisco, Zürich

Der junge Brite Kenneth Loach bringt eine

Figur auf die Leinwand, die es im
Massenwahn heutiger Ideologien weder gibt
noch geben darf: den sensiblen Jungen
und damit den Einzel- und Alleingänger.
Der Knabe ist zwölf Jahre alt, wird in der
Schule Casper, zu Hause Billy genannt,
und lebt im tristen Milieu des englischen
Kohle- und Industriereviers. Caspers
Elternhaus ist unerfreulich. Der Vater hat
die Familie verlassen, und die Mutter
sucht ungewiss und gereizt einen neuen
Mann. Der viel ältere Bruder Caspers,
Judd, ist Kumpel und fährt täglich vor
Ort. Casper bleibt weitgehend sich selber
überlassen.
Morgens um sechs rafft er sich hoch, trägt
Zeitungen aus, entwendet dem Milchmann

eine Packung Milch als Frühstück
und ist erschöpft, wenn die Schule
beginnt. Die hier von der Kamera
aufgenommene Schule ist eine reale Sekundärschule

des heutigen Grossbritannien, und
auffallend ist, wie unverstellt Loach diese
Sphäre aufnimmt: das Rohe und Unbild-
bare der Schüler, die Gleichgültigkeit der
Lehrer, die vorgestrigen Methoden und
Anschauungen des Schuldirektors, das
selbstverständliche Unverständnis, auf
das Casper überall stösst. Casper, vom
jungen David Bradley ebenso einfühlend
wie expressiv dargestellt, ist gleichzeitig
ein absorbierter, verschlossener und
wacher Knabe. Eines Tages entdeckt er vor
der Stadt in einem alten und demnächst
abzureissenden Gemäuer einen Falkenhorst.

In einer Sequenz, die nicht voll
durchgehalten ist, erklimmt er die Wand
und entnimmt dem Nest einen jungen
Falken, den er Kes nennt.
Die Beziehung zu dem jungen Raubvogel
definiert von nun an Caspers Beziehung
zur Umwelt. Da ihm jede Anleitung und
jedes Wissen fehlen, versucht der Knabe
in der öffentlichen Bibliothek ein Buch
über Falknerei zu bekommen, stösst sich
aber am bürokratischen Reglement und
stiehlt daher kurz darauf das nötige Buch
in einem Antiquariat. Ohne in die stereotype

«Poesie» des Jugendfilmes zu
verfallen, zeigt Loach nun auf, wie Casper
sich immer intensiver mit Falknerei und
mit Kes befasst, wie er Vögel schiesst und
Mäuse fängt, um Kes sachgerecht zu er¬

nähren, wie er ihn an der Leine fliegen
und sich auf Caspers behandschuhte
Hand niederfahren lässt. Je mehr sich das
Verhältnis zu Kes vertieft, d.h. je mehr
Casperdurch den Umgang mit dem Vogel
eigene Kräfte, Einfälle, Zuneigung, Können,

Fähigkeiten mobilisiert, desto
schmerzhafter wird sein Verhältnis zur
Umwelt, die unbewegbar bleibt.
Loach weiss diese entscheidenden
Wendungen und Erfahrungen innerhalb der
juvenilen Entwicklung sehr genau
aufzuzeigen. Der ältere Bruder Judd ist eine rohe

und stumpfe Figur, ständig auf Mädchen

und Geld aus. Er entdeckt das Buch
über Falknerei. Ein Buch ist für Judd
etwas ganz Unsinniges, und schon muss
der viel schwächere Casper darum kämpfen.

Eine weitere Erfahrungsetappe für
Casper ist der Fussballtrainer der Schule,
ein bulliger Mann, der ausschliesslich im
Jargon und in der Vorstellung siegreicher
Mannschaften lebt. Im Klassenmatch
wird Casper ins Goal gestellt, obgleich
jedermann, natürlich auch der Trainer,
weiss, dass der Junge für diese Position
völlig ungeeignet ist. Casper versagt denn
auch, was dem Trainer die erwünschte
Möglichkeit gibt, den Knaben anschliessend

sadistisch unter die eiskalte Dusche
zu stellen.
Dass der Einzelgänger für das System
unbrauchbar ist, erfährt Casper im Augenblick,

da er in der Schule vor dem Berufsberater

erscheint. Dieser Mann sucht den
Knaben in die drei, vier hier vorgesehenen
Schemata zu pressen: Kumpel,
Elektrotechniker, Büroangestellter, und erhält
von Casper keinerlei Antwort. Ja Casper
verlässt fluchtartig den Raum. In seinem
ganzen Umkreis stösst Casper nur auf
einen einzigen Mann, auf einen der Lehrer,
der irgendwie begreift, was Casper mit
seinem Vogel Kes meint: der freie Flug,
das Raubtierhafte, das unzugängliche
Gesicht des Vogels, die schweigende
Übereinkunft zwischen dem Knaben und
dem Tier, die ungebändigte Sehnsucht
nach Freiheit. Aber auch diese Sphäre
ganz persönlicher Intimität wird Casper
zerstört. Eines läppischen Missverständnisses

wegen tötet Judd den Vogel Kes,
den Casper in der letzten Szene draussen
im Gebüsch begräbt.
Loach, der hier das Buch «Kestrel for a

Knave» von Barry Hines verfilmt, inszeniert

einen harten Film menschlicher
Reifung. Da die Regie ungewöhnlich intelligent

ist und sich des weitern dem sehr
präzisen Mitgefühl nicht verschliesst,
erscheint Casper als unmittelbar lebendige
menschliche Figur, die allen Rastern
konventioneller Sozialkritik oder Aufklärung
enthoben ist. Loach reüssiert darin, dass
sein Casper nicht bloss da ist, sondern
Leben erfährt und durchsteht.

C. R. Stange

Trash
Produktion: USA, 1970
Idee, Kamera, Regie: Paul Morrissey
Musik: Friedrich Hollaender (aus « Der
Blaue Engel»)
Darsteller: Joe Dallesandro, Jane Forth,
Holly Woodlawn
Verleih: Rex-Film, Zürich

Während einer Diskussion, die sich nach
einer geschlossenen Vorführung über
«Trash» entspann, meinte ein Amerikaner
erstaunt, es sei ihm unbegreiflich, wie
praktisch in allen schweizerischen Städten

viele Filme ausschliesslich vom Sex
lebten, ohne aber das Natürlichste davon
- eben den Geschlechtsteil - je ins Bild zu
bringen. Während diese Filme fortwährend

und stillschweigend geduldet würden,

wolle man nun Anstoss nehmen an
einem Film, der mit Sex (oder Erotik)
nicht das geringste zu tun hat, nur weil da
ein paarmal gezeigt wird, wie die
dargestellten Menschen tatsächlich sind und
wie sie leben - oder dahinvegetieren.
Diese Bemerkung trifft sehr präzis den
wahren Sachverhalt von «Trash», von
einem Film, der nicht zufälligerweise auch
für den aufgeschlossenen Theologen
ausserordentlich interessant ist. «Trash»
hat mit Sex und Voyeurismus nicht das
geringste zu tun; dieser Film von
Menschen und Menschenleben, die vom Abfall

ausgehen und selber zu Müll geworden
sind, geht im Gegenteil erstaunlich

tief, bis ins Existentielle, weniger ins
Psychologische oder Soziologische -
erstaunlich auch deshalb, weil nach
« Flesh » (dem ersten bei uns gezeigten
Film von Morrissey) eine derartige
Verdichtung nicht ohne weiteres zu erwarten
war.

Verelendung ohne Ausweg?
Filme des Übergangs — etwa jene von
Bellocchio oder Bertolucci, Alea oder
Skolimowski - stellen Individuen in den
Vordergrund, die in ihrer Isolation
eingeschlossen sind oder in ihr gar zugrunde
gehen. Ihre Entfremdung rührt von der
Ünmöglichkeit der Anpassung an eine
neue Zeit und Welt her. In «Trash» möchten

sich Joe und Holly wie jene Figuren
über ihre Natur hinaus erheben: und wie
sie fallen sie zurück, der Gewissheit
ausgeliefert, verloren zu sein. Aber hier tröstet

keine ideologische oder historische
Perspektive; ihre Verlorenheit ist
ausschliesslich existentiell und mitverschuldet;

sie sind zum Müll der bestehenden
Gesellschaft, nicht zu Überbleibseln einer
überholten Welt, nicht zum fatalen, ge-
schichtsbedingten Opfer einer übernatürlichen

Kraft geworden.
Warum? Morrissey deutet den Grund
kaum an. Das fehlende Bewusstsein, das
diesen Fixers und Strippern, diesen
Ausgeflippten und Verzerrten fehlt, will er
nicht künstlich, als der «wissende Regisseur»,

ersetzen. Wenn formal auch kaum
noch eine Spur von Underground und
«new american cinema» zu finden ist: in
dieser Haltung bleibt etwas davon erhalten.

Doch gibt es immerhin zwei Sequenzen,

die andeuten, dass die innere und

2



äussere Verelendung der Süchtigen,
Herumlungernden, Arbeitslosen, -scheuen
oder -unfähigen, wenn nicht bedingt, so
doch zumindest zum Dauerzustand
verdammt ist durch die bürgerliche, ordentliche,

saubere Gesellschaft, durch die Leute,

die tüchtig sind im Beruf, die eine
tolerante Ehe führen, Ostermarschabzeichen
tragen und selbst für die Fürsorge arbeiten.

Die mehr oder weniger deutlichen
Versuche des Kontakts sind in der
Nüchternheit der Darstellung und im Verzicht
auf Bedeutungskrämerei überzeugend:
die bürgerliche Gesellschaft ist selber
derart ausgehöhlt, verwurmt, dass sie
nicht mehr fähig ist, den Verkommenen
zu helfen. Die Tageswelt der Frustration,
der Pervertierung und der Scheinmoral
kann für die Schattenwelt kein Licht mehr
sein: der Fürsorger entwickelt beispielsweise

ein Prinzip, durch das er lediglich
seinen Schuhfetischismus befriedigen

Sie sind zum Müll der bestehenden
Gesellschaft geworden. Joe Dallesandro
und Holly Woodlawn in Paul Morrisseys
«Trash»

will; eine Unterstützung der Verelendeten
und Willigen jedoch wird in seinem
sophistisch-paradoxen Gedankengang
ausgeschlossen.

Die verlorene Generation im Koma
Welches ist nun diese Welt, diese Hölle
von Joe und seinen Bekannten? Nichts
als ein absurdes, trostloses Theater des
gebrochenen Elans; Indifferenz, Hysterie
und Ratlosigkeit eines völlig dekadenten,
fast kindlichen und oft auch tierischen
Daseins. Und es ist nur gerade die
Unmöglichkeit der Wahl, die Verdammnis,
die diese zerfallenden Wracks vom
Lächerlichen trennt; und es ist die mangelnde

Grösse und das fehlende Bewusstsein,
die sie vom Tragischen trennen.
Und doch zweifelt man ab und zu, ob dieses

Bewusstsein wirklich fehlt. Der statische

Charakter dieses Zeugnisses von
Randfiguren in einer leergesaugten, niedrigst

egoistisch-bürgerlichen
Wohlstandswelt verrät da und dort das
beklemmende Gefühl, Joe, Holly und die
andern - ausgenommen die Stripperin
und die mit sich zufriedenen Bürger-ver-
drängten bloss den Gedanken an die ei¬

gene tiefe Lebensnot. Die Verletzbarkeit,
das falsch Komödiantische oder Slap-
stickartige verstärken diesen Eindruck.
Ihre Räume aus Abfall, ihre leeren
Bilderrahmen an der Wand, ihre gefühls- und
sinnentleerten Beziehungen - oder der
totale Mangel dieser Beziehungen
überhaupt - werden dennoch wahrgenommen,

und der Schluss, der an den Anfang
anknüpft, zeigt diese Verbissenheit in der
Verzweiflung beklemmend auf. Das «Joe,
ich leck dir den Schwanz» ist eines der
trostlosesten, deprimierendsten Filmenden,

die man sich ausdenken kann; gerade
durch die formale Verbindlichkeit, den

direkt sachbezogenen Dialog verlieren
diese Sequenzen den Geschmack des
Obszönen, und wo Holly es etwa mit der
Bierflasche macht und mehr aus
physischem und psychischem Schmerz als aus
Wonne stöhnt, während Joe impotent,
doch fähig, etwas von ihrer Verlorenheit
mitzukriegen, am Boden liegt, beweist
sich Morrisseys Fähigkeit, diesen
gewöhnlich als gewagt bezeichneten
Kinoakt völlig emotionslos zur nüchternen
und betreffenden Darstellung einer wahren

Situation zu gestalten.
Nach der konventionellen Filmkritik wäre
allerdings das eine oder andere weniger
wohlwollend zu betrachten: so etwa das
Fehlen jeder Evokation (was allerdings
nötig ist, um vor der hier deplazierten Erotik

entfernt zu bleiben), das oft etwas
aufdringliche Bemühen um Naturalismus
und Echtheit, die fehlende Transparenz
(als Folge davon), zumindest über weite
Strecken des Films, und die damit
zusammenhängende Wiederholung bereits
expliziter Beobachtungen. Aber das sind
vielleicht doch integrierende Bestandteile

- und die Grenzen - der direkten Optik
und des Tons von Morrissey, die auf
derselben Ebene wie die Protagonisten und
die Handlung selber bleiben wollen;
vielleicht tritt gerade dadurch der Hintergrund

des Schlusses so tief und eindrücklich

konzentriert hervor: so die Lethargie,
das Koma gar einer verlorenen Generation

und deren uneingestandene, doch
stets gegenwärtige und quälende Sehnsucht

nach Erlösung, die ihnen niemand
zu erfüllen vermag. Bruno Jaeggi

A Boy Named
Charlie Brown
(Charlie Brown und seine Freunde)

Produktion: USA, 1969
Regie: Bill Melendez
Buch: Charles M.Schulz
Verleih: Columbus, Zürich

Das erste, was auch ein gebildeter,
erwachsener Amerikaner in seiner Zeitung
anschaut, sind die Comic Strips. Allen
voran die in fast allen Blättern des Landes
erscheinenden «Peanuts»-Episoden von
Charles M.Schulz mit Charlie Brown, Lucy,

Linus, Schroeder, Parry, Violet und
dem Hund Snoopy. Um diese Figuren hat

3



© 1969 by Unitod F»o1urt Syndicoto, Inc.

Die weltberühmten Figuren von
Charles M. Schulz aus seiner beliebten
«Peanuts»-Comic-Strip-Serie

sich eine weitläufige Industrie etabliert
mit Büchern, Filmen, TV-Serien, Musicals,

Postern und Artikeln aller Art. Daneben

haben sich Wissenschaftler, Soziologen

und Theologen etwa, des Phänomens
angenommen und gescheite Sekundärliteratur

verfasst. Man hat es also mit einer
ernst zu nehmenden Sache zu tun, einer
Sache für Erwachsene eher denn für Kinder.

Man merkt das auch im Kino. Die
Kinder, die ab neun Jahren den Film
anschauen dürfen, reagieren nicht so, wie
sie in einem Disney- oder in einem
Märchenfilm reagieren. Offenbar können sie
sich mit Charlie Brown nicht gleicherart
identifizieren wie mit dem tapferen
Schneiderlein.
Es wären wohl verschiedene Gründe
anzuführen, die den Erwachsenen die « Pea-
nuts»-Geschichten so liebenswert
machen. Sicher sprechen wir einfach einmal
an auf die mit etwas Sentiment, aber ohne
viel Tiefgang dargestellten Lebensweisheiten;

zudem können wir uns immer
wieder mit Charlie Brown, der Mühe hat,
die in ihn gesetzten Erwartungen zu erfüllen,

identifizieren. (Mancher Zeitgenosse
muss sich ja geradezu in der Rolle Charlie
Browns, des Durchschnittsmenschen,
dem der Erfolg versagt ist, wiederfinden.)
Die Bilder einer heilen Vorortswelt mit
den alltäglichen, kleineren Problemen,
die aber nie zu richtigen Konflikten aus-
wachsen, versetzen den Betrachter in eine

Welt, wo das Leben noch geordnet ist
und wo auch keine materiellen Sorgen
herrschen. In diese Welt gehört der «
amerikanische Traum» vom Leben ohne
Armut, Krankheit und Krieg. Bei den «Peanuts»

fehlt ja denn auch das Böse, das
etwa im Märchen immer wieder da ist.
Wohl gibt es menschliche Schwächen,
die alle haben, mit denen aber auch alle
auf diese oder jene Weise zurechtkommen.

Linus, zum Beispiel, schützt sich
gegen seine Schwäche mit einer Decke, die
er immer mit sich trägt und mit der er sich
geborgen fühlt. Geborgenheit finden alle
Figuren, sei es am Abend im warmen
Bett, sei es mit Freunden oder Tieren;
man zieht sich zurück in die Innenwelt,
die Welt der Musik, der Spiele, des Zu-
hauses.

^CO L

Wenn man seine Freude an Charles
M. Schulz' Comics hat, wird man auch am
Film Spass haben. Obschon die kurzen
Episoden des Cartoons für einen
abendfüllenden Film eigentlich wenig hergeben,

unterhält man sich während einer
Stunde recht gut. Besonders gelungen
sind die Stimmen, die die Gestalten zum
Leben erwecken und ihnen entsprechen.
Charlie Brown und seine Freunde sind im
Film ebenso sympathisch wie auf den
Zeichnungen. Das Bedürfnis, von einer
heilen Welt zu träumen, mag legitim sein

- doch sollte es beim Traum nicht sein
Bewenden haben. Kurt Horlacher

They Call Me
Mister Tibbs
(Zehn Stunden Zeit für Virgil Tibbs)

Produktion: USA, 1970
Regie: Gordon Douglas
Kamera: Gerald Finnerman
Musik: Quincy Jones
Darsteller: Sidney Poitier, Martin Landau,
Barbara McNair, Anthony Zerbe
Verleih: Unartisco, Zürich-

Routinier Gordon Douglas, Schöpfer einiger

höchst unterhaltsamer Western wie
«Rio Conchos», «Yellowstone Kelly»
oder des Remakes von «Stagecoach»
(«San Fernando»), hängt auch im
Asphalt-Dschungel am Prärie-Leitbild:
einsam sind die Tapferen - zumindest bis
sich zum Happy-End zarte Frauenarme
um harte Männernacken schliessen. So
auch bei Lieutenant Virgil Tibbs, wortkargem

Rennomierneger vom (Polizei-)
Dienst. Denn dieser Onkel Tom der Her-
mandad reitet zwar nicht, wie dies We-
stern-Helden im Edel-Falle zu tun pflegen,

in den technicolorierten Sonnenuntergang

hinein, sondern wird nach
pflichtgetreuer Aufklärung eines «heis-
sen» Falles von Frau und Kindern in Liebe
aufgenommen: Gordon Douglas und seine

Drehbuchautoren haben sich tüchtig
an die Glocke gehängt, die das Hohelied
vom braven Manne läutet. Und «last but
not least»: auch der Sohn wird in Zukunft
seinen allzuoft von Kriminalfällen
beanspruchten Daddy wieder anerkennen,

nicht mehr heimlich rauchen und seine
Spielsachen ordentlich aufräumen. Wie
haben doch die Neger bei ihren vom
ermordeten Geistlichen Martin Luther King
angeführten Bürgerrechts-Demonstrationen

in den Vereinigten Staaten gesungen?

«We shall overcome...»
Zugegeben: der Film ist spannend,
gekonnt inszeniert. Verfolgungsjagden von
guter alter Hollywood-Tradition fehlen
ebensowenig wie Schiessereien in blutig
gefärbtem Chicago-Stil. Manchmal sprechen

Fäuste und bisweilen auch Verhaftete,

und am Schluss wird der Streifen
zum Agatha-Christie-Kriminalmosaik. So
richtig zum Mitfiebern. Das macht denn
auch die Sache sehenswert: die Jagd
nach einem Mörder durch die Irrgärten
der Verdachtsmomente, die Pirsch auf
den Schuldigen, bei der auch Unschuldige

(die freilich anderweitig «gewildert»
haben) auf der Strecke bleiben, das
langsame Einkreisen des brutalen «Würgers».
Doch wer von «They Call Me Mister
Tibbs» mehr erwartet hat als blossen
«Thrill», weil sich seit dem Film «In The
Heat of the Night» der Name des von Sidney

Poitier gemimten Negerdetektivs Virgil

Tibbs in seinem Gedächtnis eingegraben
hat, sieht sich geprellt. Nicht nur weil

der ausserordentliche Schauspieler Rod
Steiger, damals in der Rolle eines Süd-
staaten-Sheriffs, diesmal fehlt. Sondern
zur Hauptsache, weil nichts mehr zu spüren

ist von sozialen Anliegen, von berechtigter

und begründeter, unter der Haut
brennender Kritik an gesellschaftlichem
Verhalten, weil Versuche zur Erweiterung
menschlichen Bewusstseins gar nicht
erst unternommen werden. Dieser Virgil
Tibbs lebt nicht mehr «in der Hitze der
Nacht», sondern viel eher in der Kälte der
Hollywood-Konfektion.
Zugegeben: die Story vom Mord am
lebenslustigen, bisweilen sentimentalen
Freudenmädchen spielt in San Francisco
und nicht im tiefen Dixie-Süden. Da ist es
offenbar nicht so leicht (wenn auch nur
oberflächlich), in Sozialkritik zu machen,
den Rassenhass nicht allzu plump sichtbar

werden zu lassen. Da braucht es
bereits Fingerspitzengefühl, um die tägliche,
«gewöhnliche» Arroganz der weissen
Rasse darzustellen (falls dies überhaupt
erwünscht ist). Viel einfacher ist es, das
Bild eines Musternegers zu zeichnen, ein
Hätschelkind weisser Vorgesetzter, der im
Eigenheim den randalierenden «Black-
Power»-Schwarzen buntes Vorbild ist.
Denn: Virgil Tibbs ist zweifellos ein
ehrenwerter Mann...
Der Film lebt denn auch, was schauspielerische

Leistungen anbetrifft, vom blendend

aussehenden Sidney Poitier. Neben
dem arrivierten Negerstar fristen die übrigen

Darsteller ein kümmerliches Dasein.
Einzig Martin Landau erreicht in einigen
Szenen als überzeugter, leicht fanatischer
Geistlicher einigermassen Profil. Und so
kann Poitier denn ungehindert seine Ein-
mann-Schau abziehen: etwas Brando
(beim Nachdenken), etwas Newmann
(in seelischen Krisen) und sehr viel John
Wayne (bei knallharter «Action»).
Doch «They Call Me Mister Tibbs» ist
zweifellos ein ehrenwerter Film...

Rolf Niederer

4



Promise at Dawn
(Erste Liebe - letzte Liebe)

Produktion: Frankreich/Sowjetunion/Polen,
1970

Regie: Jules Dassin
Buch: Jules Dassin, nach der Autobiographie

von Romain Gary
Darsteller: Melina Mercouri, Assaf
Dayan, Didier Haudepin, Fernand Gravey
Verleih: MGM, Zürich

Auch Jules Dassin, Schöpfer schwarzer
Kriminalfilme im französischen Exil,
schwimmt nun offenbar auf der
sogenannten neuromantischen Welle. Allerdings

versucht er, glaubwürdig und
«echt» zu bleiben, indem er die Emotionen

kontrolliert und ironisch relativiert.
Aus dem seelischen Tiefgang kippt die
Filmhandlung ständig ins Parodistische
um, so dass sich der Zuschauer nach den
Gefühlsausbrüchen zwischenhinein
etwas erholen kann. Dassin scheint sich an
seine Äusserungen in einem Interview zu
halten: «Kino ist die Kunst der Massen,
die billigste Unterhaltung. Ein Film muss
unterhaltend sein. Man entdeckt in meinen

Filmen ein Gemisch von Dokumentarfilm

und Lyrismus: das ist meine
armselige Suche nach einem Ausdruck der
Wahrheit.» Mutterliebe gilt als wahr,
aufrichtig und unverfälscht, und dieser
Wahrheit sucht Dassin auf die Spur zu
kommen. Die Erinnerungen des französischen

Romanciers Romain Gary an seine
Mutter sind Dassin Anlass dazu; die
Untersuchung gilt der Gleichung «Mutterliebe

Affenliebe». Diese Gleichung ist
nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen,

wenn man betrachtet, mit welcher
Hingabe und Ambition Garys Mutter ih-

«Promise at Dawn» mit Melina Mercouri
in der Rolle der ehrgeizigen Mutter

ren Sohn zu fördern versucht hat. Ihr
einziges Lebensziel scheint darin bestanden
zu haben, aus ihrem abgöttisch geliebten
Romain einen berühmten Mann zu
machen, koste es, was es wolle. Die Parallele
zur «Affenliebe» wird gleich zu Beginn
des Films skizziert: die Kamera hält das
Spiel einer Gorillamutter mit ihrem Jungen

fest, während die Namen der
filmischen Mitarbeiter über die Leinwand
gleiten.
Nina Katsev und ihr Sohn Romain bewegen

sich anfänglich mit Vorliebe im
Theatermilieu von Leningrad, wo Nina als
Schauspielerin mässigen Erfolg hat. Da

zu jener Zeit der Stummfilm Furore macht,
erlaubt dies Dassin, zeitweise einen Film
über das Filmen zu drehen: das Artifizielle
wird sichtbar, die Wirklichkeit entpuppt
sich als Kulissenschein. In Krakau
(Polen), wo Nina sich als Modistin aufspielt

- sie gibt vor, Vertreterin eines berühmten
Pariser Couturiers zu sein -, schaut der
Film hinter das glänzende Äussere: die
Gesellschaft zeigt sich entgegenkommend

und entzückt, dass ihrem Bedürfnis
Rechnung getragen wird, dieselbe
Gesellschaft ist jedoch empört, als sich der
Glanz der Hochstapelei herausstellt. Das
scheinen mir doch ironische Anspielungen

auf den vielgeschmähten Unterhaltungsfilm

zu sein. Dassin ist sich dessen
Methoden bewusst und setzt die
Unterhaltungsmaschinerie geschickt in Gang.
Weichzeichner, Gegenlicht und Zeitlupe
finden immer dann Verwendung, wenn
Mutter und Sohn sich in freier Natur unter
dem blauen Himmel tummeln; das
Klischee für Unbeschwertheit kommt, wie
berechnet, beim Zuschauer an. Auch an
anderen Stellen ist die Bildwirkung auf
das Gefühl des Betrachters ausgerichtet,
und zwar so, dass sich einstellendes
Unbehagen über die Annäherung an Kitsch
wieder umschlägt in amüsiertes Lächeln.
Melina Mercouri, Dassins Gattin und
kämpferische griechische Patriotin, mimt
den Part der ehrgeizigen Mutter. Ihre

überbordende Vitalität und ihre starke
Persönlichkeit überspielen die Unebenheiten

derart, dass die Beziehung
zwischen Mutter und Sohn nicht ins
Sentimentale abrutscht. Wo dies trotzdem zu
geschehen droht, rettet eine persiflierende

Wendung die Situation. Die überströmende

Mutterliebe ist so absolut und
besitzerheischend, dass einem sogar bei
einer weniger ausgeprägten Frau angst
werden könnte. Romain Gary, Und mit
ihm Jules Dassin, hat seiner Mutter
dennoch ein zu Herzen gehendes Denkmal
gesetzt. Urs Mühlemann

The Buttercup Chain
(Club der freien Liebe)

Produktion: Grossbritannien, 1970
Regie: Robert Ellis Miller
Darsteller: Hywel Bennet, Leigh Tylor-
Young, Jane Asher
Verleih: Columbus, Zürich

Das Thema Gruppensex ist heute
hochaktuell. Die verschiedenen Massenmedien,

wie Zeitschriften, Radio, Fernsehen
und «last but not least» der Film, haben
sich seiner angenommen. Oft schon
musste diese Art des Zusammenlebens
herhalten, um Grund zu bieten, einen
mehr oder weniger pornographischen
Film an das Publikum zu bringen. Leider
bietet auch das hier besprochene Werk
keine Grundlage zu einer ernsthaften
Diskussion über die «freie Liebe und den
Gruppensex».
Franz, ein Londoner « Möchte-gern-Play-
boy» begehrt seine Kusine Margareth,
doch will er sie nicht ins Liebesspiel
einführen, denn er hat Angst, sich zu
engagieren. Er findet einen naiven Naturburschen

aus Schweden, der ihm die
«Arbeit» nur allzu gerne abnimmt. Schnell ist
auch eine Amerikanerin, Manny genannt,
zur Stelle, die sich Franz, ohne moralische
Bedenken zu hegen, hingibt. Zu viert fährt
man in den Urlaub nach Spanien. Unter
der heissen Sonne des Südens verliert
auch Margareth ihre Hemmungen.
Zurückgekehrt nach London, finden sich die
vier zu einem Liebesquartett, und bald
schon erwartet Manny ein Kleines. Fred
kommt so zu Frau und Kind und zieht
nach Schweden. Nach zwei Jahren
finden wir Franz und Margareth in Schweden

auf Besuch. Während Fred und
Margareth in Stockholm bummeln, Franz und
Manny sich lieben, fällt der Kleine ins
Wasser und ertrinkt.
Die ganze Story ist gesucht und schwerfällig

konstruiert. Der Regisseur wusste
nicht, ob er ein Lustspiel oder eine Tragödie

machen wollte. Er nimmt weder Stellung

noch zeigt er Vor- oder Nachteile
der Gruppenliebe. Diejungen Schauspieler

werden von dieser unentschiedenen
Haltung angesteckt: sie agieren fade.
Schade: sicher wäre ein von kompetenter
Seite gedrehter Film über dieses Thema
ein Beitrag zu der gegenwärtig in der
Öffentlichkeit geführten Diskussion gewesen.

Matthias Thönen

5


	Filmkritik

