Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift fir Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 1

Artikel: Arbeitsblatter zur Filmkunde : Stichworte zu einer kleinen Hermeneutik
des Kinos (II)

Autor: Etter, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-962087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-962087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sitzer der Gasse — Ausbeuter der Armen
ist. Er zieht die Konsequenzen und will
seinen Besitz den Armen verschenken.
Damit aber gerat er in Konflikt mit Inter-
essenvertretern auf weisser und farbiger
Seite und wird als verruckt erklart. Was
bleibt ihm anderes lbrig, als gemeinsam
mit den Besitzlosen gegen sein Haus —
einem Prunkstick traditioneller Schein-
kultur des Wohlstandes — zu ziehen und
es in einem gigantischen Finale abzu-
brennen. «lhr brennt», schreit ein junger
Farbiger den im Hause verschanzten
Bewahrern unmenschlicher Zustande zu,
«nur wisst ihr es noch nicht!y Ist das
faustdicker Symbolismus oder verkappte
Apokalypse? Wahrscheinlich beides ein
wenig.

Nun, restlos glicklich will man Gber den

«Leo the Last» von John Boorman ist
ein Gleichnis fur die ungerechte
Verteilung der Guter in der Welt

_Film nicht werden. Das Genre des Un-

terhaltungsfilms will zum brennenden
Problem ungerechter Giterverteilung
auf der Welt nicht so recht passen. Alles
bleibt da ein wenig unverbindlich und
auch geschmacklerisch. Das Anliegen
des Films ist zu schwer, als dass ihm
mit einem leichtfissigen und gewiss
brillanten Film beizukommen ware. Dar-
uber vermag selbst Marcello Mast-
roianni, der den Leo gewiss mit echter
Anteilnahme und feiner Schauspielkunst
mimt, nicht hinwegzutauschen.

ARBEITSBLATTER
ZUR FILMKUNDE

Stichworte zu einer
kleinen Hermeneutik
des Kinos (ll)

Wirkonnenden« hermeneutischen Zirkel »
auch informationstheoretisch erklaren: In
der Informationstheorie gilt, dass fur den
Austausch von Nachrichten zwischen
einem Sender und einem Empfanger bei
diesen beiden Polen des Informations-

6

flusses ein gemeinsamer, Ubereinstim-
mender Zeichenvorrat vorhanden sein
muss, damit die ausgesandte Nachricht
beim Empfanger oder Adressaten uber-
haupt ankommen und verstanden werden
kann (vgl. dazu: K. Steinbuch, Die infor-
mierte Gesellschaft; rororo TB 6612/13).
Diese informationstheoretische Uberle-
gung zeigt uns, dass Vor-Urteile oder
Vor-Verstandnisse im hermeneutischen
Sinne, wenn wir sie vereinfachend mit
dem Zeichenvorrat des Empfangers
gleichsetzen, durchaus eine positive Be-

deutung fir den Verstandigungsprozess
haben, weil ohne sie ja kein Verstehen zu-
stande kommen konnte, da die ausge-
sandte Nachricht (von der Leinwand her)
beim Zuschauer an nichts anknipfen
konnte. Allerdings kann nun informa-
tionstheoretisch nur dasjenige wirklich
als Nachricht/Information gelten, was
dem Empfanger Gber die gemeinsamen
Zeichen hinaus etwas Neues bringt, was
also — hermeneutisch ausgedriickt — sei-
nen Horizont erweitert und (iber die vor-
handenen Vor-Urteile hinausfiihrt, diese
sozusagen erschuttert und verwandelt.
Wenn die « Nachricht» immer nur die sel-
ben Zeichen wiederholte, dann verfe-
stigte sie lediglich meinen Horizont, an-
statt ihn zu erweitern und behinderte
damit meine geistige und seelische Ent-
wicklung, was schliesslich zu verharteten
(negativen) Vor-Urteilen, anstatt zu je
neubegrindeten Urteilen und Entschei-
dungen fuhrt. Es wird damit klar, dass fiir
den Filmbetrachter jede neue Kinoerfah-
rung, die er sich zu verstehen bemuht, ein
Risiko bedeutet, weil er mit dem Willen zu
Reflexion und Horizonterweiterung seine
vorhandenen Vor-Urteile Gberprifen und
aufs Spiel setzen muss.

Kino ist Spiel

Hiermit sind zwei Stichworte gefallen,
die uns wiederum einige Schritte wei-
terbringen koénnen: Das erste Risiko
werden wir spater unter psychologi-
schem Aspekt wiederaufnehmen und
wenden uns also zunachst dem zweiten
zu. Wir haben gesagt, dass wir im Kino
unsere Vor-Urteile «aufs Spiel setzeny
mussen und wollen nun sehen, welch
ernsthafte Sache mit dieser Redensart
angedeutet ist. Dass wir unsere Kino-
erfahrung als Spiel verstehen dirfen, lehrt
uns etwa ein Gedicht des franzdsischen
Filmregisseurs Jean-Luc Godard: «Let-
tre & mes amis pour apprendre a faire du
cinéma ensemble». L’Avant-Scéne
CINEMA, No.70, Paris 1967). Kino also
ist Spiel und «Une régle du jeu» (eine
Spielregel) gibt es nur insofern, als der



mit-spielende Zuschauer (der eben nicht
bloss zu-schaut!) lernt, dass es ein «jeu
d’enfants» ist, welches nur deshalb
«den Erwachsenen vorbehalten» bleibt,
weil wir eben vergessen haben, dass es
eigentlich ein «Kinder-Spiel» ware. Es
besteht nach Godard darin: «Sich be-
trachten / Im Spiegel der andern / Ver-
gessen und kennenlernen / Schnell oder
langsam / Die Welt / Und sich selbst /
Denken und reden / Seltsames Spiel /
Es ist das Leben.» Auch der Zuschauer,
nicht bloss der Filmschopfer, muss also
zu Worte kommen und mitspielen kon-
nen; er sollte wahrend des Films Pausen
zum Nachdenken finden. Im Anschluss
an den niederlandischen Kulturphiloso-
phen Johan Huizinga (Homo ludens,
Amsterdam 1939) fuhrt Gadamer (op.
cit. S.97ff.) zum Begriff des Spieles fol-
gendes aus: « Spielen will nicht als eine
Art von Betatigung verstanden sein...
(Es ist) Bewegung — ohne Zweck und
Absicht, auch ohne Anstrengung!.. Alles
Spielen ist ein Gespielt-Werden. Das
eigentliche Subjekt des Spiels ist nicht
der Spieler, sondern das Spiel selbst...
(Und) die Seinsweise des Spiels ist
Selbstdarstellung.» Indem also das Spiel
« Darstellung fur (jemanden)» ist, um-
schreibt dieser Begriff, was eigentlich
die Seinsweise der Kunst Uberhaupt,
folglich auch die des Kinos bestimmt.
«Das Spiel selbst ist das Ganze aus
Spielern und Zuschauern, er ist es, flr
den und in dem das Spiel spielt.»

Die Entlastungsfunktion des Kinos

Von daher wollen wir uns nun uber das
Stichwort vom Risiko zu einigen psy-
chologischen Uberlegungen leiten las-
sen: Normalerweise gehen wir ins Kino,
einfach um uns unterhalten zu lassen;
deshalb sind wir dann wohl bereit, uns
etwa auch auf ein «Abenteuery einzu-
lassen, jedoch gerade ohne die Absicht,
das Wagnis neuer Erfahrungen, die un-
sere Stellung zu sozialen, kulturellen,
politischen oder religiosen Fragen er-
schittern kénnten, einzugehen. Im Ge-
genteil mochten wir durch Unterhaltung
und Entspannung gerade unseren
Arbeitsalltag mit seinen Spannungen
und Entscheidungsforderungen, denen
wir uns ohnehin selten gewachsen fiih-
len, vergessen; wir lassen uns deshalb
ohne Zogern eine «heile Welt» im Kino
vorgaukeln, wo die Verhaltnisse leicht
Uberschaubar sind und, was Recht oder
Unrecht ist, diskussionslos feststeht,
eben um den «heillosen Wirrnissen
drausseny zu entrinnen. Die allermeisten
Filmschopfer, besonders geschaftstich-
tige Produzenten, sind auch ohne wei-
teres bereit, diese unsere Erwartungen
zu erfillen, und sie bieten uns folglich
eine Traumwelt an, in der alles einfach
durchschaubar und letztlich ohne Risiko
ist, das Gute und Schone wird endlich
siegen — und wir sind der Verantwor-
tung, dass es auch «draussen» so
komme, enthoben: lhre Helden, mit de-
nen wir uns wahrend anderthalb Stun-
den identifizieren, auf die wir unsere
Winsche projizieren konnen, fallen die
Entscheidungen und fassen die notigen
Entschlisse ersatzweise an unserer

Stelle. Diese Entlastungsfunktion, die
wir dem Kino zusprechen, hat ihren
Sinn, und wir werden zu einem spateren
Zeitpunkt darauf zuriickkommen; fir un-
seren Zusammenhang jedoch miussen
wir einsehen, dass solche Filme eigent-
lich gar kein Verstehen erfordern, wir
konnen sie ganz einfach miterleben und
geniessen, dann sind sie vorbei. Die an-
deren Filme, bei denen wir uns um ein
Verstehen bemihen mussen, sind dieje-
nigen, die in provozierender Form
soziale, kulturelle, politische und reli-
giose Probleme aufweisen und zur Dis-
kussion stellen und in bestimmten Fal-
len auch verhartete Vorurteile aufwei-
chen wollen; diesen Filmen gegenuber
sind wir aus Gewohnung an die erste-
ren zu einem wirklichen Risiko nicht be-
reit, weil die Konfrontation mit Proble-
men und das Einlassen auf Auseinan-
dersetzungen uns schliesslich eine Ent-
scheidung, ein neues Urteil abfordern,
anstatt Entlastung zu gewahren, was
schlicht unbequem und unangenehm
ist. Hier hatten wir uns eine Risikobe-
reitschaft abzunotigen und mit gewan-
delten Erwartungen den schwierigen
modernen Filmen zu begegnen, was
selbst schon ein Wagnis bedeutet, weil
niemand gerne bereit ist, den sicheren
Horizont der Vor-Urteile preiszugeben,
den sicheren Boden der Vor-Verstand-
nisse zu verlassen. Es scheint mir letzt-
lich dieser Umstand zu sein, der das ge-
rade hier notwendige Verstehen er-
schwert oder verhindert: Der Verdran-
gungs-Mechanismus, mit welchem wir
— meist unbewusst — das Neue von uns
abhalten wollen, weist fur die Kino-Her-
meneutik eine Tendenz auf, die das
Leben an seiner Entwicklung hindert
und der Erstarrung, dem Sterben dient.

Zusammenspiel auf drei Ebenen

Diese fragmentarischen Zusammen-
hange von Spiel-Kino—Risiko lassen
nun den ersten Abschnitt unserer

«Stichworte» (vgl. ZOOM 16) in einem
helleren Licht erscheinen: Wir haben da
das «Kino als Kommunikationsprozess
zwischen drei Partnerny» (Betrachter,
Film, Hersteller) beschrieben. Diesen
Kommunikationsprozess kénnen wir nun
als Zusammen-Spiel auf drei verschie-
denen Ebenen verstehen: Mit der Be-
ricksichtigung der drei Partner setzten
wir eine Einheit, innerhalb welcher wir
drei Verstandigungs- oder Begegnungs-
ebenen unterscheiden koénnen, ohne
deshalb allerdings die Einheit auseinan-
derbrechen zu lassen; auf allen Ebenen
wird, wenn auch nach je verschiedenen
Regeln, Kino gespielt und tberall mus-
sen Risiken eingegangen werden. Auf
der ersten Ebene, bei der Verstandigung
im Herstellerteam, also zwischen Autor/
Regisseur/Produzent einerseits und Dar-
stellern/Technikern usw. andererseits
werden bereits auch einige Spielregeln
fir die anderen beiden Ebenen aufge-
stellt, es fallen Entscheidungen ideeller,
okonomischer und kunstlerischer Art,
die das Produkt und den Konsumenten
normieren sollen. Dabei werden tatsach-
liche und erwunschte Bedurfnisse und
Verstehensmoglichkeiten des anzulok-

kenden Publikums schon mitberticksich-
tigt und vermischt. Auf der zweiten
Ebene, bei der Begegnung der Filmfigu-
ren auf der Leinwand, also im Film
selbst, handelt es sich um fiktive, erfun-
dene, gespielte Partner und nicht um
wirkliche Personen, die einander gegen-
tbertreten; ihre Konflikte und Verstandi-
gungen koénnen vom Filmschopfer
jedoch als Abbild der realen Wirklichkeit
ausgegeben werden, um dem Publikum
die ldentifikation zu ermoglichen, indem
sie ihm verheimlichen, dass es sich
dabei immer um eine kunstlerische
Nach- oder Neu-Gestaltung von Wirk-
lichkeit, um eine kiinstlich hergestellite
Realitat ganz eigener Art handelt, eben
um Kino. Die Verheimlichung dieses
Tatbestandes dient dann vorwiegend
dem Zweck, die reale gesellschaftliche
und weltpolitische Lage zu beschdnigen
und ist in diesem Sinne Propaganda fur
den status quo.

Auf der dritten Ebene schliesslich, bei
der Begegnung der Betrachter mit dem
auf der Leinwand ablaufenden Film,
kann die sogenannte «Aussage des
Films» sowohl durch die Entscheidun-
gen des Herstellerteams wie auch durch
die oben beschriebenen Erwartungen
des Publikums (Unterhaltungsbedirfnis
oder Risikobereitschaft) verandert oder
gelegentlich gar anulliert werden. Der
Grad dieser Veranderung wird bestimmt
einmal durch die Bereitschaft der Be-
trachter zur Infragestellung und eventu-
ellen Korrektur ihrer Vor-Urteile und
Vor-Verstandnisse, dann auch durch die
finanzielle Risikobereitschaft der Produ-
zenten, eventuell unbequeme und
darum schlecht verkaufliche Filme her-
zustellen. Wenn der Filmschopfer selber
nur die Entlastungsfunktion, aber nicht
die Horizonterweiterungsfunktion erful-
len will, braucht sein Film (berhaupt
nicht verstanden zu werden, und es ist
dann winschenswert, dass die «Aus-
sage» gleich null, also lediglich Bestati-
gung der Konsumentenhaltung und der
bestehenden Verhéltnisse ist. Der Be-
trachter freut sich dann iiber das Ange-
bot der Identifikation und will sich bloss
einem illusiondren Geschehen hingeben,
wodurch er sich selbst als Mitspieler be-
wusst ausschaltet und sich schliesslich
manipulieren lasst. Wie der moderne,
Verstehen erheischende Film versucht,
den daraus ihm gegeniber erwachsen-
den Verdrangungs-Mechanismus zu
durchbrechen und eine Auseinanderset-
zung zu erzwingen, kann der von Ber-
told Brecht fir das Theater entdeckte
Verfremdungseffekt lehren, den seit
Jean-Luc Godard immer mehr Film-
schopfer bewusst auch fir das Kino
einzusetzen versuchen.

Film als mitverantwortliches Medium fiir
die Gestaltung der Zukunft

Diese « Stichworte zu einer kleinen Her-
meneutik des Kinosy» sollten und konn-
ten lediglich einen fragmentarischen er-
sten Einblick in die vielfaltigen Zusam-
menhange und allfalligen philosophi-
schen, psychologischen und sozialen
Hintergrinde des Kinos gewdhren. Sie
sind sozusagen als Vorwort zu den fol-

7



genden Artikeln zur Filmkunde an dieser
Stelle gedacht und konnten vielleicht
vorerst einmal einsichtig machen, dass
es beim Verstehen eines neuen Films
wesentlich  um  Horizonterweiterung,

und das bedeutet, um die Bereitschaft
zur Wandlung der eigenen Meinung
geht. Wenn wir uns mit dieser immer
tiefer verstandenen Einsicht ins Kino be-
geben, dann kann der Film auch einen
Teil der Aufgabe und Verantwortung fur

die Gestaltung unserer Zukunft neben
den anderen Kunsten mitiibernehmen.
Unsere erste Horizonterweiterung be-
zuglich der oben beschriebenen ersten
Kommunikationsebene (Verstandigung
im Herstellerteam) wird in den folgen-
den Artikeln in die «Grundbegriffe der
Filmkunde» einfihren, damit, wer sich
dafir interessiert, sich mit der Zeit eine
Anzahl der filmtechnischen Begriffe an-
eignen kann. Urs Etter

KURZFILM IM

UNTERRICHT

Maskerade

G: Problemfilm

F: 9 Min., 16 mm, farbig, Lichtton, Pup-
pentrick

P: Studio fur Filmdienst (Bulgarien),
1966

V: Verleih ZOOM, Duibendorf

B: Christo Topousanov

K: Petko Starov

M: Giuseppe Verdi, Gioacchino Rossini

D: Gentscho Spirov (Puppenfiguren)

P: Fr.15.—

Kurzbesprechung

Ein Mann geht durch seinen Arbeitstag
und hat fir jede Situation, fir jeden
Menschen, mit dem er zu tun hat, eine
passende Maske bereit, die er augen-
blicklich tuber seinen Kopf ziehen kann.
Nur sein wirkliches Gesicht zeigt er nie

— bis er sich abends im stillen Kammer-
lein, von niemandem beobachtet, zur
Ruhe legt. Da zeigt sich, dass er ein sol-
ches gar nicht hat. Hinter seinen Mas-
ken verbirgt sich eine blosse Holzku-

gel...

Detailanalyse

71.Sequenz: Der Maskenschrank. Ein
Schrank mit Masken: die eine freundlich
und vertrauensselig, devot, eine zweite
kalt und unpersonlich, eine dritte harm-
los und grinsend, eine vierte grimmig
und verbissen, eine finfte mitleidvoll
(mit Trane); davor ein Mann, der zwei
Masken betrachtet, sich fur die freund-
lich-devote entscheidet und sie aufsetzt,
dann die Haare birstet, die Ubrigen
Masken in die Mappe packt und zur
Arbeit geht.

2.Sequenz: Auf dem Weg zur Arbeit.
Der «freundliche» Beamte betritt das

Biirohaus durch die Drehtire, lasst sich
auf Rolltreppe und Rollteppich vor sein
Biro transportieren, wo er sich aufstellt
und die Ankunft der tbrigen erwartet.
3. Sequenz: Begrissung. Ankunft der
beiden Mitarbeiter, der Sekretarin und
des Chefs. Zur Begrussung der Mitar-
beiter setzt er die auf ihr Gesicht zu-
geschnittene Maske auf (harmlos, grin-
send und grimmig, verbissen). Zur Be-
grissung der Sekretarin versteckt er sich
hinter einem Blumenstrauss; zur Be-
grissung des Chefs hinter einem Buch
(der Titel bedeutet nichts).

4.Sequenz: Arbeitsbeginn. Der Chef
lautet zur Arbeit. Alle verschwinden in
ihren Arbeitsraumen. Der Reihe nach
werden alle auf der Schreibmaschine
tippend gezeigt. Der Chef gibt der
Sekretarin via Bildschirm Anweisungen.
5.Sequenz: Anbiederung. Der «freund-
liche» Beamte betritt den Raum des
«grinsendeny», setzt sich die entspre-
chende Maske auf und trinkt mit ihm
ein Glas Rotwein. Die Szene wiederholt
sich mit dem «grimmigen». Mit ihm
trinkt er einen bitteren Tropfen. Anders
bei der Sekretarin: Diese blattert in
einem Journal und projiziert ihm ein
Wunschgesicht an (Musik: «O wie so
trigerisch sind Weiberherzeny aus
Rigoletto von Verdi). Darnach horcht
der «freundliche» Beamte der Reihe
nach an den Turen der Mitarbeiter.
6.Sequenz: Verleumdung. Der «freund-
liche» Beamte verleumdet beim «grin-
sendeny» den «grimmigen» («er schleift
das Messer und will dich ausstechen»)
und beim «grimmigen» den grinsen-
den» («er bereitet dir einen Ausrutscher
— Schale einer Wassermelone — vor...»).
Damit hetzt er die beiden Beamten ge-
geneinander auf. Bei der Sekretérin er-
zahlt er, die Mitarbeiter stiinden in
einem Rivalitatskampf um den leitenden
Posten. Der Chef, wie es ihm zu Ohren
kommt, «geht hoch» (wortlich!) und
wirft die beiden Verleumdeten hinaus.
7.Sequenz: Abschied. Der Chef lautet
Arbeitsschluss. Verlassen des Burohau-
ses, vor dem noch die Entlassenen sit-
zen. Der «freundliche» Beamte wendet
sich um, setzt die mitleidvolle Maske
(mit Trane) auf und schittelt den Ent-
lassenen die Hand.

8.Sequenz: Zu Hause. Der Mann geht
zu Bett. Er reisst eine Maske um die an-
dere ab und wirft sie in den Schrank.
Zum Vorschein kommt eine blosse Holz-
kugel. Unter dem Bett holt er nervos
eine Schlafmaske hervor...

Maskerade basiert auf der Tatsache,
dass Beziehungen eines Menschen zu
verschiedenen Partnern jedesmal andere
Zige seines Wesens ins Spiel bringen.
Sobald jemand diese Erfahrung bewusst
ausnutzt, entsteht ein Maskenspiel. In
der Intrige verliert der Mann sein Gesicht.
(Kopf als Holzkugel). Der Trickfilm
enthalt auf ironisch-satirische Weise
das individuelle und gesellschaftliche
Rollenverhalten am Beispiel des
Biirodienstes

Dolf Rindlisbacher



	Arbeitsblätter zur Filmkunde : Stichworte zu einer kleinen Hermeneutik des Kinos (II)

