
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 1

Artikel: Arbeitsblätter zur Filmkunde : Stichworte zu einer kleinen Hermeneutik
des Kinos (II)

Autor: Etter, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sitzer der Gasse - Ausbeuter der Armen
ist. Er zieht die Konsequenzen und will
seinen Besitz den Armen verschenken.
Damit aber gerät er in Konflikt mit
Interessenvertretern auf weisser und farbiger
Seite und wird als verrückt erklärt. Was
bleibt ihm anderes übrig, als gemeinsam
mit den Besitzlosen gegen sein Haus -
einem Prunkstück traditioneller Scheinkultur

des Wohlstandes - zu ziehen und
es in einem gigantischen Finale
abzubrennen. «Ihr brennt», schreit ein junger
Farbiger den im Hause verschanzten
Bewahrern unmenschlicher Zustände zu,
«nur wisst ihr es noch nicht!» Ist das
faustdicker Symbolismus oder verkappte
Apokalypse? Wahrscheinlich beides ein
wenig.
Nun, restlos glücklich will man über den

«Leo the Last» von John Boorman ist
ein Gleichnis für die ungerechte
Verteilung der Güter in der Welt

Film nicht werden. Das Genre des
Unterhaltungsfilms will zum brennenden
Problem ungerechter Güterverteilung
auf der Welt nicht so recht passen. Alles
bleibt da ein wenig unverbindlich und
auch geschmäcklerisch. Das Anliegen
des Films ist zu schwer, als dass ihm
mit einem leichtfüssigen und gewiss
brillanten Film beizukommen wäre.
Darüber vermag selbst Marcello
Mastroianni, der den Leo gewiss mit echter
Anteilnahme und feiner Schauspielkunst
mimt, nicht hinwegzutäuschen.

ARBEITSBLATTER
ZUR FILMKUNDE

Stichworte zu einer
kleinen Hermeneutik
des Kinos (II)

Wir könnenden« hermeneutischen Zirkel »

auch informationstheoretisch erklären: In
der Informationstheorie gilt, dass für den
Austausch von Nachrichten zwischen
einem Sender und einem Empfänger bei
diesen beiden Polen des Informations¬

flusses ein gemeinsamer, übereinstimmender

Zeichenvorrat vorhanden sein
muss, damit die ausgesandte Nachricht
beim Empfänger oder Adressaten
überhaupt ankommen und verstanden werden
kann (vgl. dazu: K.Steinbuch, Die
informierte Gesellschaft; rororo TB 6612/13).
Diese informationstheoretische Überlegung

zeigt uns, dass Vor-Urteile oder
Vor-Verständnisse im hermeneutischen
Sinne, wenn wir sie vereinfachend mit
dem Zeichenvorrat des Empfängers
gleichsetzen, durchaus eine positive Be¬

deutung für den Verständigungsprozess
haben, weil ohne sie ja kein Verstehen
zustande kommen könnte, da die ausgesandte

Nachricht (von der Leinwand her)
beim Zuschauer an nichts anknüpfen
könnte. Allerdings kann nun
informationstheoretisch nur dasjenige wirklich
als Nachricht/Information gelten, was
dem Empfänger über die gemeinsamen
Zeichen hinaus etwas Neues bringt, was
also - hermeneutisch ausgedrückt -
seinen Horizont erweitert und über die
vorhandenen Vor-Urteile hinausführt, diese
sozusagen erschüttert und verwandelt.
Wenn die « Nachricht» immer nur die
selben Zeichen wiederholte, dann verfestigte

sie lediglich meinen Horizont,
anstatt ihn zu erweitern und behinderte
damit meine geistige und seelische
Entwicklung, was schliesslich zu verhärteten
(negativen) Vor-Urteilen, anstatt zu je
neubegründeten Urteilen und Entscheidungen

führt. Es wird damit klar, dass für
den Filmbetrachter jede neue Kinoerfahrung,

die er sich zu verstehen bemüht, ein
Risiko bedeutet, weil er mit dem Willen zu
Reflexion und Horizonterweiterung seine
vorhandenen Vor-Urteile überprüfen und
aufs Spiel setzen muss.

Kino ist Spiel
Hiermit sind zwei Stichworte gefallen,
die uns wiederum einige Schritte
weiterbringen können: Das erste Risiko
werden wir später unter psychologischem

Aspekt wiederaufnehmen und
wenden uns also zunächst dem zweiten
zu. Wir haben gesagt, dass wir im Kino
unsere Vor-Urteile «aufs Spiel setzen»
müssen und wollen nun sehen, welch
ernsthafte Sache mit dieser Redensart
angedeutet ist. Dass wir unsere
Kinoerfahrung als Spiel verstehen dürfen, lehrt
uns etwa ein Gedicht des französischen
Filmregisseurs Jean-Luc Godard: «Lettre

à mes amis pour apprendre à faire du
cinéma ensemble». L'Avant-Scène
CINEMA, No.70, Paris 1967). Kino also
ist Spiel und «Une règle du jeu» (eine
Spielregel) gibt es nur insofern, als der

6



mit-spielende Zuschauer (der eben nicht
bloss zu-schaut! lernt, dass es ein «jeu
d'enfants» ist, welches nur deshalb
«den Erwachsenen vorbehalten» bleibt,
weil wir eben vergessen haben, dass es
eigentlich ein «Kinder-Spiel» wäre. Es
besteht nach Godard darin: «Sich
betrachten / Im Spiegel der andern /
Vergessen und kennenlernen / Schnell oder
langsam / Die Welt / Und sich selbst /
Denken und reden / Seltsames Spiel /
Es ist das Leben.» Auch der Zuschauer,
nicht bloss der Filmschöpfer, muss also
zu Worte kommen und mitspielen können;

er sollte während des Films Pausen
zum Nachdenken finden. Im Anschluss
an den niederländischen Kulturphilosophen

Johan Huizinga (Homo ludens,
Amsterdam 1939) führt Gadamer (op.
cit. S.97ff.) zum Begriff des Spieles
folgendes aus: «Spielen will nicht als eine
Art von Betätigung verstanden sein...
(Es ist) Bewegung - ohne Zweck und
Absicht, auch ohne Anstrengung!.. Alles
Spielen ist ein Gespielt-Werden. Das
eigentliche Subjekt des Spiels ist nicht
der Spieler, sondern das Spiel selbst...
(Und) die Seinsweise des Spiels ist
Selbstdarstellung.» Indem also das Spiel
«Darstellung für (jemanden)» ist,
umschreibt dieser Begriff, was eigentlich
die Seinsweise der Kunst überhaupt,
folglich auch die des Kinos bestimmt.
«Das Spiel selbst ist das Ganze aus
Spielern und Zuschauern, er ist es, für
den und in dem das Spiel spielt.»

Die Entlastungsfunktion des Kinos
Von daher wollen wir uns nun über das
Stichwort vom Risiko zu einigen
psychologischen Überlegungen leiten
lassen: Normalerweise gehen wir ins Kino,
einfach um uns unterhalten zu lassen;
deshalb sind wir dann wohl bereit, uns
etwa auch auf ein «Abenteuer»
einzulassen, jedoch gerade ohne die Absicht,
das Wagnis neuer Erfahrungen, die
unsere Stellung zu sozialen, kulturellen,
politischen oder religiösen Fragen
erschüttern könnten, einzugehen. Im
Gegenteil möchten wir durch Unterhaltung
und Ehtspannung gerade unseren
Arbeitsalltag mit seinen Spannungen
und Entscheidungsforderungen, denen
wir uns ohnehin selten gewachsen fühlen,

vergessen; wir lassen uns deshalb
ohne Zögern eine «heile Welt» im Kino
vorgaukeln, wo die Verhältnisse leicht
überschaubar sind und, was Recht oder
Unrecht ist, diskussionslos feststeht,
eben um den «heillosen Wirrnissen
draussen» zu entrinnen. Die allermeisten
Filmschöpfer, besonders geschäftstüchtige

Produzenten, sind auch ohne
weiteres bereit, diese unsere Erwartungen
zu erfüllen, und sie bieten uns folglich
eine Traumwelt an, in der alles einfach
durchschaubar und letztlich ohne Risiko
ist, das Gute und Schöne wird endlich
siegen - und wir sind der Verantwortung,

dass es auch «draussen» so
komme, enthoben: Ihre Helden, mit
denen wir uns während anderthalb Stunden

identifizieren, auf die wir unsere
Wünsche projizieren können, fällen die
Entscheidungen und fassen die nötigen
Entschlüsse ersatzweise an unserer

Stelle. Diese Entlastungsfunktion, die
wir dem Kino zusprechen, hat ihren
Sinn, und wir werden zu einem späteren
Zeitpunkt darauf zurückkommen; für
unseren Zusammenhang jedoch müssen
wir einsehen, dass solche Filme eigentlich

gar kein Verstehen erfordern, wir
können sie ganz einfach miterleben und
geniessen, dann sind sie vorbei. Die
anderen Filme, bei denen wir uns um ein
Verstehen bemühen müssen, sind
diejenigen, die in provozierender Form
soziale, kulturelle, politische und
religiöse Probleme aufweisen und zur
Diskussion stellen und in bestimmten Fällen

auch verhärtete Vorurteile aufweichen

wollen; diesen Filmen gegenüber
sind wir aus Gewöhnung an die erste-
ren zu einem wirklichen Risiko nicht
bereit, weil die Konfrontation mit Problemen

und das Einlassen auf
Auseinandersetzungen uns schliesslich eine
Entscheidung, ein neues Urteil abfordern,
anstatt Entlastung zu gewähren, was
schlicht unbequem und unangenehm
ist. Hier hätten wir uns eine Risikobereitschaft

abzunötigen und mit gewandelten

Erwartungen den schwierigen
modernen Filmen zu begegnen, was
selbst schon ein Wagnis bedeutet, weil
niemand gerne bereit ist, den sicheren
Horizont der Vor-Urteile preiszugeben,
den sicheren Boden der Vor-Verständ-
nisse zu verlassen. Es scheint mir letztlich

dieser Umstand zu sein, der das
gerade hier notwendige Verstehen
erschwert oder verhindert: Der
Verdrängungs-Mechanismus, mit welchem wir
- meist unbewusst - das Neue von uns
abhalten wollen, weist für die Kino-Hermeneutik

eine Tendenz auf, die das
Leben an seiner Entwicklung hindert
und der Erstarrung, dem Sterben dient.

Zusammenspiel auf drei Ebenen
Diese fragmentarischen Zusammenhänge

von Spiel-Kino-Risiko lassen
nun den ersten Abschnitt unserer
«Stichworte» (vgl. ZOOM 16) in einem
helleren Licht erscheinen: Wir haben da
das «Kino als Kommunikationsprozess
zwischen drei Partnern» (Betrachter,
Film, Hersteller) beschrieben. Diesen
Kommunikationsprozess können wir nun
als Zusammen-Spiel auf drei verschiedenen

Ebenen verstehen: Mit der
Berücksichtigung der drei Partner setzten
wir eine Einheit, innerhalb welcher wir
drei Verständigungs- oder Begegnungsebenen

unterscheiden können, ohne
deshalb allerdings die Einheit
auseinanderbrechen zu lassen; auf allen Ebenen
wird, wenn auch nach je verschiedenen
Regeln, Kino gespielt und überall müssen

Risiken eingegangen werden. Auf
der ersten Ebene, bei der Verständigung
im Herstellerteam, also zwischen Autor/
Regisseur/Produzent einerseits und
Darstellern/Technikern usw. andererseits
werden bereits auch einige Spielregeln
für die anderen beiden Ebenen aufgestellt,

es fallen Entscheidungen ideeller,
ökonomischer und künstlerischer Art,
die das Produkt und den Konsumenten
normieren sollen. Dabei werden tatsächliche

und erwünschte Bedürfnisse und
Verstehensmöglichkeiten des anzulok-

kenden Publikums schon mitberücksichtigt
und vermischt. Auf der zweiten

Ebene, bei der Begegnung der Filmfiguren
auf der Leinwand, also im Film

selbst, handelt es sich um fiktive, erfundene,

gespielte Partner und nicht um
wirkliche Personen, die einander
gegenübertreten; ihre Konflikte und Verständigungen

können vom Filmschöpfer
jedoch als Abbild der realen Wirklichkeit
ausgegeben werden, um dem Publikum
die Identifikation zu ermöglichen, indem
sie ihm verheimlichen, dass es sich
dabei immer um eine künstlerische
Nach- oder Neu-Gestaltung von
Wirklichkeit, um eine künstlich hergestellte
Realität ganz eigener Art handelt, eben
um Kino. Die Verheimlichung dieses
Tatbestandes dient dann vorwiegend
dem Zweck, die reale gesellschaftliche
und weltpolitische Lage zu beschönigen
und ist in diesem Sinne Propaganda für
den status quo.
Auf der dritten Ebene schliesslich, bei
der Begegnung der Betrachter mit dem
auf der Leinwand ablaufenden Film,
kann die sogenannte «Aussage des
Films» sowohl durch die Entscheidungen

des Herstellerteams wie auch durch
die oben beschriebenen Erwartungen
des Publikums (Unterhaltungsbedürfnis
oder Risikobereitschaft) verändert oder
gelegentlich gar anulliert werden. Der
Grad dieser Veränderung wird bestimmt
einmal durch die Bereitschaft der
Betrachter zur Infragestellung und eventuellen

Korrektur ihrer Vor-Urteile und
Vor-Verständnisse, dann auch durch die
finanzielle Risikobereitschaft der
Produzenten, eventuell unbequeme und
darum schlecht verkäufliche Filme
herzustellen. Wenn der Filmschöpfer selber
nur die Entlastungsfunktion, aber nicht
die Horizonterweiterungsfunktion erfüllen

will, braucht sein Film überhaupt
nicht verstanden zu werden, und es ist
dann wünschenswert, dass die «Aussage»

gleich null, also lediglich Bestätigung

der Konsumentenhaltung und der
bestehenden Verhältnisse ist. Der
Betrachter freut sich dann über das Angebot

der Identifikation und will sich bloss
einem illusionären Geschehen hingeben,
wodurch er sich selbst als Mitspieler be-
wusst ausschaltet und sich schliesslich
manipulieren lässt. Wie der moderne,
Verstehen erheischende Film versucht,
den daraus ihm gegenüber erwachsenden

Verdrängungs-Mechanismus zu
durchbrechen und eine Auseinandersetzung

zu erzwingen, kann der von Bertold

Brecht für das Theater entdeckte
Verfremdungseffekt lehren, den seit
Jean-Luc Godard immer mehr
Filmschöpfer bewusst auch für das Kino
einzusetzen versuchen.

Film als mitverantwortliches Medium für
die Gestaltung der Zukunft
Diese «Stichworte zu einer kleinen
Hermeneutik des Kinos» sollten und konnten

lediglich einen fragmentarischen
ersten Einblick in die vielfältigen
Zusammenhänge und allfälligen philosophischen,

psychologischen und sozialen
Hintergründe des Kinos gewähren. Sie
sind sozusagen als Vorwort zu den fol -

7



genden Artikeln zur Filmkunde an dieser
Stelle gedacht und konnten vielleicht
vorerst einmal einsichtig machen, dass
es beim Verstehen eines neuen Films
wesentlich um Florizonterweiterung,
und das bedeutet, um die Bereitschaft
zur Wandlung der eigenen Meinung
geht. Wenn wir uns mit dieser immer
tiefer verstandenen Einsicht ins Kino
begeben, dann kann der Film auch einen
Teil der Aufgabe und Verantwortung für

die Gestaltung unserer Zukunft neben
den anderen Künsten mitübernehmen.
Unsere erste Horizonterweiterung
bezüglich der oben beschriebenen ersten
Kommunikationsebene (Verständigung
im Herstellerteam) wird in den folgenden

Artikeln in die «Grundbegriffe der
Filmkunde» einführen, damit, wer sich
dafür interessiert, sich mit der Zeit eine
Anzahl der filmtechnischen Begriffe
aneignen kann. Urs Etter

KURZFILM IM
UNTERRICHT
Maskerade
G: Problemfilm
F: 9 Min., 16 mm, farbig, Lichtton,

Puppentrick

P: Studio für Filmdienst (Bulgarien),
1966

V: Verleih ZOOM, Dübendorf
B: Christo Topousanov
K: Petko Starov
M: Giuseppe Verdi, Gioacchino Rossini
D: Gentscho Spirov (Puppenfiguren)
P: Fr. 1 5.—

Kurzbesprechung
Ein Mann geht durch seinen Arbeitstag
und hat für jede Situation, für jeden
Menschen, mit dem er zu tun hat, eine
passende Maske bereit, die er
augenblicklich über seinen Kopf ziehen kann.
Nur sein wirkliches Gesicht zeigt er nie

- bis er sich abends im stillen Kämmerlein,

von niemandem beobachtet, zur
Ruhe legt. Da zeigt sich, dass er ein
solches gar nicht hat. Hinter seinen Masken

verbirgt sich eine blosse Holzkugel...

Detailanalyse
I.Sequenz: Der Maskenschrank. Ein
Schrank mit Masken: die eine freundlich
und vertrauensselig, devot, eine zweite
kalt und unpersönlich, eine dritte harmlos

und grinsend, eine vierte grimmig
und verbissen, eine fünfte mitleidvoll
(mit Träne); davor ein Mann, der zwei
Masken betrachtet, sich für die
freundlich-devote entscheidet und sie aufsetzt,
dann die Haare bürstet, die übrigen
Masken in die Mappe packt und zur
Arbeit geht.
2.Sequenz: Auf dem Weg zur Arbeit.
Der «freundliche» Beamte betritt das

Bürohaus durch die Drehtüre, lässt sich
auf Rolltreppe und Rollteppich vor sein
Büro transportieren, wo er sich aufstellt
und die Ankunft der übrigen erwartet.
3. Sequenz: ßegrüssung. Ankunft der
beiden Mitarbeiter, der Sekretärin und
des Chefs. Zur Begrüssung der Mitarbeiter

setzt er die auf ihr Gesicht
zugeschnittene Maske auf (harmlos,
grinsend und grimmig, verbissen). Zur
Begrüssung der Sekretärin versteckt er sich
hinter einem Blumenstrauss; zur
Begrüssung des Chefs hinter einem Buch
(der Titel bedeutet nichts).
4.Sequenz: Arbeitsbeginn. Der Chef
läutet zur Arbeit. Alle verschwinden in
ihren Arbeitsräumen. Der Reihe nach
werden alle auf der Schreibmaschine
tippend gezeigt. Der Chef gibt der
Sekretärin via Bildschirm Anweisungen.
5.Sequenz: Anbiederung. Der «freundliche»

Beamte betritt den Raum des
«grinsenden», setzt sich die entsprechende

Maske auf und trinkt mit ihm
ein Glas Rotwein. Die Szene wiederholt
sich mit dem «grimmigen». Mit ihm
trinkt er einen bitteren Tropfen. Anders
bei der Sekretärin: Diese blättert in
einem Journal und projiziert ihm ein
Wunschgesicht an (Musik: «O wie so
trügerisch sind Weiberherzen» aus
Rigoletto von Verdi). Darnach horcht
der «freundliche» Beamte der Reihe
nach an den Türen der Mitarbeiter.
6.Sequenz: Verleumdung. Der «freundliche»

Beamte verleumdet beim
«grinsenden» den «grimmigen» («er schleift
das Messer und will dich ausstechen»)
und beim «grimmigen» den grinsenden»

(«er bereitet dir einen Ausrutscher
- Schale einer Wassermelone - vor...»).
Damit hetzt er die beiden Beamten
gegeneinander auf. Bei der Sekretärin
erzählt er, die Mitarbeiter stünden in
einem Rivalitätskampf um den leitenden
Posten. Der Chef, wie es ihm zu Ohren
kommt, «geht hoch» (wörtlich!) und
wirft die beiden Verleumdeten hinaus.
7.Sequenz: Abschied. Der Chef läutet
Arbeitsschluss. Verlassen des Bürohauses,

vor dem noch die Entlassenen
sitzen. Der «freundliche» Beamte wendet
sich um, setzt die mitleidvolle Maske
(mit Träne) auf und schüttelt den
Entlassenen die Hand.
8. Sequenz: lu Hause. Der Mann geht
zu Bett. Er reisst eine Maske um die
andere ab und wirft sie in den Schrank.
Zum Vorschein kommt eine blosse
Holzkugel. Unter dem Bett holt er nervös
eine Schlafmaske hervor...

Maskerade basiert auf der Tatsache,
dass Beziehungen eines Menschen zu
verschiedenen Partnern jedesmal andere
Züge seines Wesens ins Spiel bringen.
Sobald jemand diese Erfahrung bewusst
ausnutzt, entsteht ein Maskenspiel. In
der Intrige verliert der Mann sein Gesicht.
(Kopf als Holzkugel). Der Trickfilm
enthält auf ironisch-satirische Weise
das individuelle und gesellschaftliche
Rollenverhalten am Beispiel des
Bürodienstes

Dölf Rindiisbacher

8


	Arbeitsblätter zur Filmkunde : Stichworte zu einer kleinen Hermeneutik des Kinos (II)

