
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 3

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
KRITIK
Le cercle rouge
Produktion: Frankreich, 1970
Regie: Jean-Pierre Melville
Darsteller: Bourvil, Alain Delon, Yves
Montand, Gian Maria Volonté
Verleih: Distributeur de Films, Genf

CS. Auch in seinem vierten abendfüllenden
Film bleibt Jean-Pierre Melville dem

Milieu des Kriminellen treu. Wie in «Le
deuxième souffle» und in «Le Samurai»
geht es hier um Figur und Gebärde des
Verbrechers, und wie in «L'Armée des
Ombres» öffnet sich hier die schweigende,

dem Wort entfallene Welt, in der jede
Rolle sich von selbst versteht und derer
sich niemand entledigen kann. Weiter
wird deutlich, dass Melville mit « Le cercle
rouge» sich in jene sehr schmale
Regisseurelite vorgeschoben hat. die in den
kommenden Jahren jene Filme inszenieren

wird, auf die es ankommt.
Womöglich noch eindrücklicher als bisher

zeichnet Melville in ungemein
künstlerischer Luziditätdas Bild der verbrauchten

und nutzlosen und damit in Verrottung

sich selber auflösenden Gesellschaft,

deren Zeichen Stagnation, Spaltung

und Zusammenbruch sind. Diese

Grundempfindung, die Melvilles eigentlicher

Impuls ist, wird an vier, schliesslich
an sieben Figuren bis ins akribisch formulierte

Detail hinein aufgezeigt. War etwa
bisher die Hierarchie das Strukturprinzip
der Gesellschaft, dem jedermann und
alles sich zu beugen hatte, so wird das
Erstreben der Hierarchie an der Figur des
höchsten Polizeibeamten Frankreichs,
«Monsieur le Procureur Général»,
vorexerziert. Wie dieser verstaubte, ältliche,
seinen eigenen Worten zufolge
verbrauchte Herr in seinem muffigen Büro
voll verblichenen Fin-de-siècle-Pomps
zur Tabakbüchse greift und sich die Pfeife
stopft, in dieser seismographisch
aufgenommenen Bildkomposition liegt Melvilles

Sozialkritik, die ganz fernab modischer
Aggressivität verläuft. Auch wie dieser
hohe Beamte auf einer verblichenen Mo-
ralität besteht, nämlich auf dem Satz:
«Tous les hommes sont coupables. Ils
naissent innocents, mais ça ne dure pas»,
definiert den Mann, die Staatsgewalt
sowie den axiomatischen Begriffsapparat
des nachgaullistischen Frankreich.
Ähnlich werden die weiteren Nebenfiguren,

der Hehler und der Nachtklubbesitzer,
definiert und ebenso selbstredend die

Aktionsträger. Wenn aber nun ein vitales
Ordnungsprinzip des Gesellschaftlichen
fehlt, d.h. verbraucht ist, so ist der
Mensch auf sich selber gestellt und
verwiesen, was einer Entwurzelung aus
allem Bisherigen gleichkommt. Und für
diesen Menschentyp ist in Melvilles Optik
der Verbrecher stellvertretend. Da ist
beispielsweise Alain Delon. Wegen guten

«Le cercle rouge»: der inzwischen
verstorbene Bourvil spielt darin grossartig
die Rolle eines Kriminalkommissars

Betragens wird er vorzeitig aus dem
Zuchthaus entlassen, und unter seinen
Effekten sind zwei, drei Photos einer jungen

Frau. Nur ganz rasch sieht man sie
bald darauf als Frau eines arrivierten
Ganoven, aber das Verblasste, Dahingesun-
kene einer früheren Lebensform wird später

sichtbar, wenn Delon seine Pariser
Wohnung betritt: die schwarzen kalten
Wände, das von Spinnfäden überzogene
Telephon, die Öde unbewohnter Räume,
der modisch überholte Luxus. Aber es
gibt auch den total Entwurzelten, der
bezeichnenderweise aus dem fahrenden
Zug flieht, der überhaupt nur noch
Fluchtbewegung ist, der gegen die
Kamera anflieht und kaum vom Fleck zu
kommen scheint und der auch in voller
Fluchtbewegung erschossen werden
wird, der andere Verbrecher, Gian Maria
Volonté. Melville inszeniert Details so
ungeheuer luzid, dass in jedem Detail
jeweils das Ganze enthalten ist.
So etwa die Schizophrenie als heute völlig

normale Seelenhaltung. Bourvil ist der
tüchtige Polizeikommissar. Im täglichen
Dienst vollzieht er den reinen Sozialritus
der Verbrecherjagd, in dem das Kriminelle
voll integriert ist: Drohung, Erpressung,
Willkür. Aber abends kommt er nach
Hause. Dort überall wunderschöne Katzen,

Koseworte, Fürsorge, Liebe, Katzenbilder

an den Wänden, und dann die
automatenhaften Schritte ins Badezimmer,

der automatenhafte Griff zu den
Armaturen. Minutiös wird der Kommissar als
einsamer, sehnsüchtiger, resignierter
Junggeselle definiert.
In einer einsamen, vielfach gefährdeten
und von Zufall bedrohten Begegnung
treffen sich Delon und Volonté irgendwo
in Frankreich, schlagen sich nach Paris
durch und beschliessen, eine schwer
gesicherte, überaus vornehme Bijouterie bei
der Place de Vendôme auszurauben. In
halluzinierender Optik konfrontiert Melville

nun die Epoche der grossen Form mit
der modernen Epoche der reinen Klimmgriffe

aus Gier. Hier die mitternächtliche
Place de Vendôme in der vollen
Ausgewogenheit ihrer Struktur, Symmetrie,
Pracht, Stille, Fraglosigkeit, dort die nach
Plan akribisch umgesetzte Aktion der sich
ständig veränderten Handgriffe, die sich
der einzig verbliebenen Realität nähern,
Juwelen, Geld, das Sich-ausleben-Kön-
nen. Zu diesem Coup brauchen die beiden

Verbrecher einen dritten, einen
Scharfschützen; und in Yves' Montand
zeichnet Melville die komplexe Figur seines

Films. Hier findet sich die einzig
schwache Bildidee des ganzen Streifens:
ein Vivarium an Tieren, Schlangen, kleine
Reptilien, Mäuse, Ratten usw., kriecht
aus einer Wandverschalung hervor und
klettert über den im Rausch daliegenden
Montand hinweg. Ein peinlicher Naturalismus,

der an Delirium-tremens-Symbo-
lik und an Bosch oder Grünewald erinnert.

Der gewesene und ins Verbrecherische

abgesunkene Polizeioffizier, einst
berühmt für seine Schiesskunst, lebt
inmitten der Überreste einstiger Pracht und
Disponibilität: alle seine Effekten hängen
im Schrankkoffer, die Wände seiner Wohnung

zeugen von einstigem mondänem
Luxus, und für Montand gibt es nur noch

2



ein Problem: die Dämonen aus dem
Wandverschlag zu bannen, d. h. die verlorene

Selbstachtung zurückgewinnen
durch einmalige Leistung und, später,
durch Verzicht auf den Beuteanteil. Aus
tiefster Alkoholverkommenheit rafft er
sich auf, er giesst die Spezialkugel, und
seine einmaligen Schüsse schalten die
raffinierten Sicherheitsapparate der
Bijouterie aus. Montand ist hier die Figur
reinen Erfolgs, alles gelingt ihm, auch die
Loslösung von seinem bisherigen Dasein,
und aus Überschwang stürzt er in die
Vernichtung. Auch diese inszeniert Melville
im souveränen Überblick. Die drei
Verbrecher fallen dadurch, dass der Kommissar

in die Rolle des Verbrechens, in die
eines Hehlers, schlüpft und die tödliche
Falle stellt. Auch wenn sich Bourvil
danach aller Accessoires des Hehlers in
einer bezeichnenden Geste entledigt; aus
der endgültig schal gewordenen Welt
gibt es kein Entrinnen. Der von Buddha
gemeinte «rote Kreis» schliesst sich um
Leute, die in keiner Geste über sich selber
hinaus zu weisen vermögen.

God with Us

(Gott mit uns)

Produktion: Italien und Jugoslawien,
1970
Regie: Giuliano Mantaldo
Musik: Ennino Morricone
Kamera: Enrico Sasso
Darsteller: Franco Nero, Helmut Schneider,

Richard Johnson
Verleih: Majestic Films, Lausanne

lü. Kriegsfilme sind immer ein bisschen
suspekt, und zwar nicht nur die plumpen,

die mit dem schmutzigsten
Geschäft aller Zeiten auf Du stehen und
das Übel zu naivem Heldentum oder
billigem Schwank hinunterstilisieren, sondern

auch diejenigen Werke, die sich
ehrlich und gewissenhaft bemühen, den
Krieg so zu zeigen, wie er war: ohne
Helden, dafür mit Menschen, die aus
äusserem Zwang brutal handeln. Zweifel
bleiben immer bestehen. Die Grenze
zwischen Ehrlichkeit und Liebäugeln mit
dem Geschäft ist kaum je scharf zu
ziehen. Es gilt in jedem Fall, sei es nun ein
«schlechter» oder ein «guter» Kriegsfilm,

wobei mit «gut» ein entlarvendes
Werk gemeint ist, eine kritische Distanz
zur Leinwand zu halten.
«Gott mit uns» ist primär zu den «guten»

Kriegsfilmen zu zählen, und es
lohnt sich, sich mit ihm auseinanderzusetzen,

wenngleich er auch nicht die
Dichte und intensive Ausstrahlungskraft
eines Werkes wie «A Long Day's
Dying» (Regie: Peter Collinson)
erreicht. Dazu weist er zu viele Stellen
auf, die in den trostlosen Kommiss-Witz
zurückfallen, wie etwa in der Sequenz,
wo die drei stockbetrunkenen Offiziere
den Hauptmann des Gefangenenlagers
besuchen und ihn mit Wodka, als plumpe

Anspielung auf die Sowjets, traktieren.

Diese Szene ist widerlich. Sie stösst

ab. Es ist dies ein nicht notwendiger
Ausrutscher in die unreflektierte
Betrachtungsweise des Krieges, eine unnötige

Verharmlosung des menschlichen
Elendes und der geistigen Einsamkeit
und Abgeschlossenheit. Zudem ist
«Gott mit uns», von der Gestaltung,
dem Aufbau und der schauspielerischen
Leistung her gesehen, kein Film für Ci-
neasten. Obgleich der Kamera oft
verführerisch schöne und packende
Aufnahmen gelingen, reicht er als «Film»
nicht über den Durchschnitt hinaus. Er

ist auf den Geschmack des grossen
Publikums ausgerichtet. Er fordert keine
formale Auseinandersetzung. Trotz dieser

inneren und äusseren Einwände ist
dieses italienisch-jugoslawische Werk
als wichtiger und bedeutungsvoller Beitrag

in der geistigen Auseinandersetzung

mit Kriegsereignissen zu werten.
Der Film schildert einen scheinbar nichtigen

Ausschnitt aus den letzten Tagen
des Zweiten Weltkrieges. Die Begebenheit

soll auf Tatsachen beruhen. Ob er
wirklich Tatbestände wiedergibt, ist
eigentlich nebensächlich. Wichtiger sind
die Motive, die Gedankengänge der
Beteiligten, die er aufdeckt.
Der Inhalt sei kurz nacherzählt: Ein
deutsches Regiment, Soldaten wie
Offiziere, wird entwaffnet und in einem
ehemaligen Nazi-Arbeitslager interniert.
Ironie der Geschichte: Diese schreckliche

Zeit endet dort, wo sie begonnen
hat: im Vernichtungslager. Zwei deutsche

Deserteure, nicht zu diesem Regiment

gehörend, werden von den Kanadiern,

die das Lager bewachen,
aufgegriffen, zuerst in ihre Uniformen
gesteckt und dann in Zivilkleidern den
gefangenen Deutschen ausgeliefert. Das
Kriegsgericht des Lagers verurteilt sie als
Verräter des Vaterlandes zum Tode. Sie
werden erschossen - und das fünf Tage
nach dem Ende des Krieges. Diese un-
fassbare Situation schildert der Film. Es

ist sein Kern. Hier klagt er an und ent-
blösst brutal das morsche Ordnungssystem

der Armee, aller Armeen, nicht nur
der geschlagenen deutschen oder der
siegreichen kanadischen. Die Kanadier
benehmen sich nicht wie Sieger,
sondern nur «systemkonform». Der Film
wertet nicht parteimässig, schürt nicht
neuen Hass. Das Vergehen am Tode der
beiden Unschuldigen ist stellvertretend
für alle, die im Krieg gefallen sind. Der
Film stellt den Menschen als Menschen
über den Menschen als Soldaten. Er

zeigt, wie faul und hohl die Begriffe Ehre,

Ordnung und soldatische Zucht sind,
ja dass diese geistlosen Worte nur um
der Ehre, der Ordnung und der Disziplin
willen existieren und dabei den
Menschen negieren, ihn zum seelenlosen
Tier degradieren. Mit erschreckender
Deutlichkeit entkleidet «Gott mit uns»
diese Begriffe. Bereits im Titel steckt die
Anklage: Gott mit wem? mit den
Deutschen? mit den Kanadiern? Nein, mit
allen. Denn Krieg ist Blasphemie. Das
Geschehen im Lager verdeutlicht die Anklage.

Der deutsche Oberst benimmt sich
weiterhin so, als ob das Reichsheer
siegreich wäre, er kommandiert, fällt
Disziplinarstrafen und verurteilt zum To¬

de. Er sieht die Sinnlosigkeit seines
Handelns nicht ein. Sein Moralkodex,
der ihn leitet, ist die soldatische Ehre.
Der kanadische Oberst lässt ihn gewähren,

weil er im Oberst nicht den
Menschen, sondern den Soldaten sieht. Ob
Feind oder Freund, Soldat ist Soldat.
Sie gehören demselben System an, ihre
Ordnung gilt überall. Ein soldatischer
Solidaritätssinn um seiner selbst willen
verbindet und lässt sie gegenseitig achten.

Das kommt vollends dort zum
Ausdruck, wo der Kanadier, nun zum Major
befördert, dem deutschen Oberst die
Bewilligung erteilt und ihm Waffen zur
Verfügung stellt, die beiden Deserteure
von Kameraden erschiessen zu lassen.
Unbegreiflich, hirnverrückt. Das aber ist
Krieg. Die Schuld ist eine kollektive,
und zwar deshalb, weil überall die
gleichen hirnlosen, engstirnigen Grundelemente

Geltung haben.

Fararur Konec
(Die Geschichte eines Pfarrers)

Produktion: Tschechoslowakei, 1968
Regie: Evald Schorm
Buch: Evald Schorm und Josef Skvor-
ecky
Kamera: Jaromir Sofr
Darsteller: Vlastimil Brodsky (Kirchendiener),

Jana Brejchova (Majka), Jan
Libicek (Lehrer), Jaroslav Satoransky
(Tonik)
Verleih: Columbus-Film (Zürich)

uj. Auf Anhieb will es scheinen, als sei
die Geschichte vom Dorfpfarrer, der mit
dem Lehrer in politischen und ideologischen

Konflikt gerät, eine östliche
Ausgabe der berühmt gewordenen «Don
Camillo und Peppone»-Filme. Wie dort
ringt auch hier der Pfarrer gegen einen
politischen Dogmatismus, gegen das
Absolute neu einzuführender Reformen,
wie dort führt auch er diesen Kampf
allzuoft mit den untauglichen Mitteln
traditioneller kirchlicher und scheinbar
unabänderlicher Glaubens-Lehrsätze. Und
wie die beiden Protagonisten in Guares-
chis Romanen wollen auch hier die
beiden unversöhnlichen Gegenspieler
eigentlich dasselbe: die Herbeiführung
eines humaneren Verhältnisses unter
den Menschen.
Doch Schorms Film ist kein Plagiat. Er

hat - obschon im Gewände des rüden
Bauernschwankes daherkommend -
feinere, oft verborgene Zwischentöne. Er

ist, und das macht ihn interessant, aus
einer politischen Situation herausgewachsen:

er ist eine jener zarten Blüten
des Prager Frühlings. Sein Anliegen ist
nicht allein die Unterhaltung, sondern in
starkem Ausmasse die Kritik an einem
allzu brüsken Sozialisierungsprozess, der
vor allem in abgelegenen ländlichen
Gebieten unter dem ehemaligen Novotny-
Regime zu seltsamen Auswüchsen
führte. Dies und wahrscheinlich die
allerdings verborgene positive Haltung

3



zur Kirche haben dazu geführt, dass
Schorms Werk nach dem Einmarsch der
russischen Panzer in der Tschechoslowakei

untragbar wurde.
Eines Zwischenfalles wegen muss ein
Kirchendiener seine Wirkungsstelle
verlassen. Ér hat - weniger aus Anmassung
als unglücklicher Umstände zufolge -
ein Kind getauft. Seine Flucht führt ihn
in ein Dorf, das lange Zeit ohne Seelsorger

auskommen musste. Als vermeintlicher

Pfarrer wird er dort aufgenommen,

und er nimmt die ihm zugedachte
Rolle an, ohne grosses Engagement
zwar, mehr um der privilegierten Stelle
willen. Sehr zum Verdruss des
Dorfschullehrers, eines überzeugten Atheisten

und Verfechters sozialistischer
Reformen, wächst der falsche Pfarrer in
seinem Amte, spendet Trost, führt eine
Trauung durch und vollbringt sogar ein
kleines Wunder, als bei einem Brand der
neue Feuerlöschwagen - Symbol des
Fortschrittes - nicht funktionieren will.
Doch dann verlässt ihn das Glück: die
mit ihren Reizen nicht geizende Majka
bringt ihn in Bedrängnis, und als eines
Tages der Bischof und ein farbiger
Amtsbruder der offiziell verwaisten
Kirche einen Besuch abstatten, platzt die
Geschichte. Vor den Augen seiner
Gemeindeglieder stirbt der falsche Pfarrer.
Zwischen dem Lehrer und einem Polizisten

(Schächer) hängt er an einem
Querbalken der Kirche, ein Bild, das
offensichtlich an die Kreuzigung Jesu
Christi erinnert. Mit den Worten «Mein
Gott, warum habe ich Dich verlassen?»
auf den Lippen stürzt er in die Tiefe.
Wer hinter der Umkehrung des Sterbewortes

von Jesus eine Blasphemie wittert,

wer glaubt, dass jene Szenen, in
denen die Kirche scheinbar angegriffen
wird (betrunkener Flochzeitsgast, der
Auftritt des Bischofs im Nachthemd
usw.) verkennt die Situation des Filmes.
Es gibt eine Reihe Hinweise dafür, dass
Schorm das Christentum in einer sehr
positiven Form den vermeintlichen
Fortschritten des sozialistischen Staates
entgegenstellt. Das Christentum allerdings
in seiner biblischen Bedeutung, nicht in
seinem vom Klerus oft geübten
Machtanspruch. Da fällt nämlich schon zu
Beginn des Filmes auf, dass die Kirche
wohl bereitsteht, wenn es gilt, ein Paar
aus der sogenannt gehobenen Gesellschaft

zu trauen, dass sie aber durch
Abwesenheit glänzt, wie ein kranker
Säugling einer armen Familie getauft
werden soll. Der Küster ist es, der -
ungewollt zwar - zu Hilfe eilt. Er ist es
denn auch, der später der Ehebrecherin
Absolution erteilt, der das Vertrauen des
Flittchens gewinnt, der vom Teufel
(Lehrer) in Versuchung geführt wird
und widersteht und der den verachteten
Schweinehirten aufnimmt und zu
seinem Gehilfen und Diener macht. Das
sind ganz bewusst eingefügte Analogien
zur Bibel und sie machen dem aufmerksamen

Besucher klar, was Schorm
meint: die wirklichen Diener Gottes sind
jene, die hingehen, um den Armen und
Elenden zu helfen, ohne sich vorerst
Gedanken über ihre Befugnisse zu
machen. Tragisch, aber durchaus folge¬

richtig ist, dass der in seiner ganzen
Unzulänglichkeit doch echte Diener den
Leidensweg gehen muss und die kirchliche

Obrigkeit, die sich mit einem
atheistischen Staatswesen arrangiert hat,
vorläufig die Oberhand behält.
Schorm will aus seinem falschen Pfarrer
beileibe keine Christusfigur machen. Er

setzt mit ihm einen sehr fragwürdigen,
schrecklich naiven, einfältigen
Menschen, der seinen Glauben durch eigenes

Unvermögen immer wieder in Frage
stellt, gegen den regimekonformen
Atheisten, der zwar Menschlichkeit
predigt, aber die Menschen nicht versteht
und nicht um ihre Bedürfnisse weiss.
Darin, dass die Menschen dem Pfarrer,
diesem reinen Toren, ihr Herz schenken
und nicht dem phrasendreschenden
Reformer von Staates Gnaden, darin
liegt der politische Zündstoff dieses
Filmes, der weit über die Bauernkomödie
hinausführt, die er zu sein vorgibt. Es

fordert, das sei nicht verschwiegen, ein
hohes Mass an Konzentration und
Fingerspitzengefühl, um in diesem Film
lesen zu können. Schorm, den raschen
Einbruch des Winters auf einen kurzen
Frühling wohl vorausahnend, hat seine
Botschaft schwer verschlüsselt.
Wohlverstanden: Die Geschichte eines Pfarrers
ist kein Film gegen den Kommunismus
oder den Sozialismus. Schorm zeigt aber
auf, dass es auch andere Werte gibt,
dass die Bedürfnisse des Menschen mit
Arbeit, ausreichender Nahrung und
Kleidung allein nicht zu stillen sind. Der
Ausbruch des Kirchendieners aus seinem
eng begrenzten Wirkungsfelde drückt
stark auch das Verlangen nach einem
«höheren», geistigen Leben aus.

En Kärleks Historia
(Eine schwedische Liebesgeschichte)

Produktion: Schweden, 1970
Regie: Roy Andersson
Darsteller: Ann-Sofie Kylin, Rolf Sohl-
man, Anita Lindblom
Verleih: Monopol-Film, Zürich

kh. Die Jugend mag gegen das
Establishment anrennen, nicht anzurennen
braucht sie abe'r gegen die Institutionen
der Massenmedien; denn von diesen
wird ihr reichlich Aufmerksamkeit
geschenkt. Und fehlt es einmal an
Argumenten und Parolen, dann darf sie diese
von den nicht mehr ganz so jungen,
aber um so wortgewandteren Intellektuellen

eben mittels dieser Medien
empfangen. Von der Pop- und Beatbewegung

unmittelbar und naiv angesprochen
wird jedoch die Generation der

noch schulpflichtigen 14-, 15-, 16jähri-
gen. Man erinnere sich an das Publikum
der ersten Beatkonzerte in England: es
waren Kinder, die sich heiser schrien.
Kinder allerdings, deren geistige Reife
mit der körperlichen längst nicht mehr
Schritt hielt.
Von der Liebe zweier solcher «Kinder»
- sie sind 14, 15 Jahre alt - erzählt dieser

schwedische Film. Neugierde, Be-
wusstwerden des Geschlechtlichen und
Sehnsucht nach Wärme führen den
Jungen eines Garagisten und die Toch-

Liebesgeschichte mit Hintergrund:
«En Kärleks Historia »von Roy Andersson

4



ter eines Vertreters nach schüchternen
Annäherungsversuchen zusammen. Es

ist eine sprachlose Liebe, wie auch diese

ganze Generation sprachlos zu sein
scheint. Ihre Gesten, Kleider, Utensilien
ersetzen die Sprache. Die Raucherpose,
das Motorrad, die Lederjacke sind ihnen
Sprache genug. Man ist versucht zu
fragen, ob diese Generation überhaupt einmal

einen Protest artikulieren wird. Die
Kommunikation mit den Eltern ist fast
vollkommen abgebrochen, und zwar
nicht in einer Trotzhaltung oder als
Rebellion. Die Eltern sind für die Kinder
einfach nicht existent, und umgekehrt
wohl auch. Wohl trennen Welten die
beiden Lager, doch sind auch die
Erwachsenen sprachlos, die Eltern haben
sich nichts mehr zu sagen. Das wäre die
eine Parallele, die andere zeigt sich in
der Konsumhaltung der Jungen, die
sich von derjenigen der Alten nur
graduell unterscheidet.
Es steht denn auch nicht allein eine
Liebesgeschichte im Vordergrund. Einen
fast ebenso breiten Platz nimmt die
Darstellung der Elterngeneration ein. Beinahe

dokumentarisch wirken die Bilder
des kleinbürgerlichen Milieus im
schwedischen Wohlfahrtsstaat. Die Einsamkeit
und Enge inmitten des Komforts sind
beängstigend. Der Protest des dusseligen

Vertreters, der einen untauglichen
Ausbruchversuch unternimmt, erschöpft
sich in Flüchen. Es ist Andersson hoch
anzurechnen, dass er die Liebesgeschichte

sauber und zart schildert. Die
Milieuzeichnungen sind detailgetreu
und treffend. Dem Ganzen fehlt jedoch
die Linie. Die Liebesbeziehung steht
anfänglich im Vordergrund, doch versandet

sie gegen das Ende hin und macht
den ausführlichen Schilderungen eines
Festes der Erwachsenen Platz, das im
Sommerhaus des Garagisten stattfindet.
Das Verhältnis zwischen Dokumentarischem

und Erzähltem ist zuwenig
ausgewogen. Das Interesse hält nicht während

des ganzen Filmes an. Gut agieren
alle Darsteller, erstaunlich das natürliche
Spiel der Jungen.

The Boys in the Band
Produktion: USA, 1970
Regie: William Friedkin
Darsteller: Kenneth Nelson, Leonard
Frey, Cliff Gorman, Reuben Greene
Verleih: Columbus, Zürich

kh. Das Problem der Homosexualität hat
in den letzten Jahren in einigen
angelsächsischen Filmen und Theaterstücken
Eingang gefunden. Was zunächst einem
kleineren Publikum auf den Bühnen in
New York und London vorgeführt wurde,
fand bald den Weg auf die Filmleinwand.
Nach «The Staircase» ist nun bei uns
auch die Filmversion von Mart Crowleys
Broadway- Erfolg «The Boys in the Band »

zu sehen. Eine vorurteilslose und sachliche

Betrachtung des Problems fällt vielen
Leuten schwer. Es ist deshalb wichtig,
dass man sich damit auseinandersetzt.

Stücke und Filme, die sich mit dieser
Thematik beschäftigen, erleichtern einem
jedoch eine solche Auseinandersetzung
nicht immer. Gerade im vorliegenden Film
dürften Vorurteile wohl eher bestätigt als
abgebaut werden. Vielleicht ist den
Gestaltern und Akteuren vorzuwerfen, dass
sie den Voyeurgelüsten der Zuschauer
Rechnung tragen. Die Schauspieler vor
allem scheinen in diesen Rollen einen
exhibitionistischen Drang ausleben zu können

und produzieren hemmungslose
Charakterbilder, welche die innere,
menschliche Tragik überspielen. Dazu
trägt auch der brillante, witzig-sarkastische

Dialog bei, der für ein Publikum
bestimmt ist, das sich als «sophisticated»
bezeichnet.
Allerdings beschränken sich die Abgründe

menschlichen Tuns, die Quälereien,
die Rache- und Reuegefühle nicht auf
gleichgeschlechtliche Beziehungen: Hier
wirft der Film Allgemeingültiges auf. Was
aber die homophilen Beziehungen so
besonders verwundbar macht, erfahren wir
eigentlich nicht. Die gesellschaftlichen
Repressionen sind ja im grossstädtischen
Lebensbereich wohl unbedeutend, und
doch bleibt die psychische Belastung
sehr gross, grösser wahrscheinlich als bei
üblichen menschlichen Verbindungen.

Das Problem der Homosexualität
wird in «The Boys in the Band»
von William Friedkin aufgenommen

Formal behält der Film die Geschlossenheit
der Bühnenvorlage bei; es werden

sogar die klassischen Einheiten von Ort,
Handlung und Zeit einigermassen
eingehalten. In einem chic eingerichteten
Appartement feiert man den Geburtstag
eines Freundes mit einer Party, die wohl
andern Parties gleicht, ausser dass keine
Frauen anwesend sind. Es wird viel
getrunken, gegessen, getanzt, die üblichen
Geistreicheleien werden verbreitet und
das obligate ausgefallene Partyspiel
gespielt. Dieses Spiel bringt eine dramatische

Wend.ung. Jeder soll den Menschen
anrufen, den er in seinem Leben am meisten

geliebt hat und ihm seine Liebe
gestehen. Die Ausgelassenheit nimmt ein
plötzliches Ende. Das Zurschaustellen der
innersten Gefühle zeigt mit einemmal die
Tragik dieser jungen Männer, ihre
Einsamkeit und letztlich wohl ihre Unfähigkeit

zur Liebe.
Es soll abschliessend nicht unerwähnt
bleiben, dass die schauspielerischen
Leistungen trotz den erwähnten Bedenken
durchwegs hervorragend sind.

5


	Filmkritik

