
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 1

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
KRITIK
Dällebach Kari
Produktion: Schweiz, 1970
Regie: Kurt Früh
Buch: Kurt Früh nach der Dällenbach-
Biographie von Hansruedi Lerch (Lukia-
nos-Verlag)
Kamera: Fritz E. Maeder
Chanson: Mani Matter
Darsteller: Walo Lüönd, Lukas Ammann,
Annemarie Düringer, Ellen Widmann,
Fritz Nydegger
Verleih: Rialto-Film, Zürich

uj. Karl Dällenbach (1877-1931), Coif-
feurmeister zu Bern, ist zu seinen Lebzeiten

noch über die Stadtgrenzen hinaus als
Original bekannt geworden. Als Kind
bereits unter seinem Geburtsleiden, einer
Hasenscharte, leidend, auch in seinem
späteren Leben immer ein Opfer des
Spottes, hat er unentwegt den verzweifelten

Kampf geführt, von seinen
Mitmenschen als einer der ihren anerkannt zu
werden. Seine schärfste Waffe in diesem
Bemühen war sein ungebrochener
Humor und sein angeborener Mutterwitz.
Doch er blieb zu seinem grossen Kummer
immer ein Aussenseiter, einer, zu dem
man gerne hinging, um sich den neusten
Witz anzuhören, nicht aber, um ihm
wahre Gemeinschaft anzubieten. Eine
Reihe schwerer Schicksalsschläge - so
etwa blieb seine Liebe zu einer
Fabrikantentochter unerwidert, weil deren Eltern
ein Coiffeur als Schwiegersohn nicht
standesgemäss erschien - machten ihm
schwer zu schaffen. Sein ungebrochener
Humor vermochte nicht darüber
hinwegzutäuschen, dass Kari mehr und mehr unter

seiner Einsamkeit zu leiden begann. Er
versuchte im Alkohol zu vergessen. 1931
wählte der nun auch von unheilbarem
Krebs gezeichnete Mann den Freitod in
der Aare. Dällebach Kari war nicht der
lustige Witzbold, den die Legende aus
ihm machte, sondern ein von Tragik
umgebener Mensch, bei dem Leidensgenossen

immer gute Aufnahme fanden.
Kurt Früh («Polizischt Wäckerli», «Hinter
den sieben Gleisen», « Der Teufel hat gut
lachen», um nur drei seiner wichtigsten
Filme zu erwähnen) hat die verfälschte
Legende um Dällebach Kari weitgehend
beiseite gelassen und sich dafür um so
intensiver um den Menschen Dällenbach
gekümmert. So ist der Film nicht der
Dialekt-Schwank geworden, den viele
erwartet hatten, sondern ein verhaltenes, im
Grundton trauriges Werk, wenn auch der
spröde Humor Karis nicht zu kurz kommt.
Das Besinnliche macht denn auch die
Stärke des Filmes aus, der dazu angetan

ist, das in den letzten Jahren stark
angeschlagene Image des Schweizer Dialektfilms

ein wenig aufzupolieren.
Neben der einfühlenden Darstellung
eines Aussenseiterschicksals hat manches

andere noch zum Gelingen - von
einem solchen darf gesprochen werden -
des Films beigetragen. So darf Kurt Früh
für sich in Anspruch nehmen, aus einer
mässigen literarischen Vorlage eine
brauchbare und über Weite Stellen sogar
gute Story gebaut zu haben. Seine Regie
ist diskret, fast unscheinbar, zeugt aber
von handwerklichem Geschick und
gutem Geschmack. Selten erliegt er der
Versuchung, eine komische Szene zu
überdrehen, und fast immer sucht er auch
in den handfesten Szenen Grobschlächtiges

zu vermeiden. Einige wunderschöne
Rückblenden - sehr stilsicher

eingesetzt - erregen die Aufmerksamkeit des
Kenners, ebenso die enorme Sorgfalt und
Pflege des unscheinbaren Details. Was in
den Möglichkeiten des doch sehr
beschränkten Produktions-Budgets lag,
wurde getan, um die Atmosphäre in Bern
der frühen dreissiger Jahre spürbar werden

zu lassen. Einige unschöne Patzer
vermögen den erfreulichen Gesamteindruck

des Werkes kaum zu trüben.
Was wäre indessen «Dällebach Kari»
ohne den Schauspieler Walo Lüönd, der
dem Kari seine Gestalt lieh. Da sitzt jede
Geste, stimmt jede Bewegung, und da
ist vor allem ein Hineinleben in jene
Gestalt zu verspüren, die so viele Gesichter
hat. Ob fast arroganter Witzbold oder
vereinsamter Mann, ob von Schicksalsschlägen

verfolgte oder in der trügerischen
Sicherheit des Betrunkenen auftretende
Figur, immer hat sich Lüönd in der Hand,
bestechend sicher und mitunter einen
kaum fühlbaren Hauch von Understatement

ausspielend. Das ist grossartige
Schauspielkunst, die dem Film auch über
jene wenigen Stellen hinwegzuhelfen
vermag, die nahe an den Rand des
Kitsches oder des Klamauks führen. Auch
die übrigen Schauspieler - alles bekannte
Gesichter aus dem schweizerischen
Theaterleben und dem Fernsehen -scheinen

sich in ihren Rollen wohlzufühlen.
Eine Ausnahme ist hier Hans Gaugier,
der in der Gestalt eines Stromers orakelhaft

immer wieder auf das nahe Ende Däl -

lenbachs hinweist. Er ist immer eine Spur
zu laut und zu nahe am schlechten
Heimatschutztheater. Doch das liegt
vielleicht an der Rolle, die nicht so ganz in
den Film hineinpassen will.
Der Kameramann Fritz E. Maeder hat
atmosphärisch dichte Bilder geschaffen,
indem er die Skala des Schwarzweissen
sowie Licht und Schatten gekonnt
ausnützte. Auch hier besticht die Sorgfalt,
mit der gearbeitet wurde, und die fast
pedantische Liebe zum soignierten Detail.

Richtige Versager gibt es wenige. Zu
erwähnen wären da etwa die in
Schriftdeutsch gesprochenen Zwischenkommentare

(z.T. aus den «Leichenreden»
von Kurt Marti), die als Stilbruch zu
bezeichnen sind, im Gegensatz etwa zum
stimmungsvollen Berndeutsch-Chanson
des Berner Troubadours Mani Matter.
Auffallend schlecht in den Kommentaren
ist der Hang zur moralischen Lektion, die

irgendwie erzwungen und deplaziert
wirkt, weil sie aus den Bildern hervorgeht
und des gesprochenen Wortes gar nicht
mehr bedarf. Und dennoch: «Dällebach
Kari» ist, so will mir scheinen, ein Glücksfall

fürden Schweizer Film, weil er-ohne
künstlerische Ambitionen, aber trotzdem
mit sauberer Handwerkskunst gefertigt -
den gepflegten und unter die Oberfläche
dringenden Unterhaltungsfilm pflegt, der
für die Filmproduktion eines kleinen Landes

eine unumgängliche Notwendigkeit
ist.

Zwei Beiträge zum neuen Bergman-Fi/m

Passion
Produktion: Schweden, 1969
Regie: Ingmar Bergman
Kamera: Sven Nykvist
Darsteller: Max von Sydow (Andreas
Winkelman), Liv Ullman (Anna Fromm),
Bibi Andersson (Eva), Erland Josephson
(Elis)
Verleih: Unartisco, Zürich

uj. Der Schwede Ingmar Bergman ist
nicht nur in kirchlichen Kreisen eine
heissumstrittene Persönlichkeit des
Films. Er, ohne dessen Wirken der
moderne schwedische Film undenkbar
ist, hat mit seinen Filmen immer wieder
Diskussionen hervorgerufen, hat
insbesondere auch jene auf den Plan gerufen,
die sich sonst um das Medium Film nur
wenig kümmern. Unbestritten ist, dass
seine Filme, wie immer auch ihre
Thematik war, den Zuschauer herausgefordert

haben, ja ihm den Zwang auferlegt
haben, sich mit einer Sache ernsthaft
auseinanderzusetzen. Bergmans Problematik

kreist seit jeher um existentielle
Fragen des Menschen: um die Einsamkeit

und die Lebensangst (etwa in «Wilde
Erdbeeren»), um die brennende Frage
nach dem Jenseits («Das siebente
Siegel»), die Frage nach Gott («Wie in
einem Spiegel», «Abendmahlsgäste»),
um die Beziehung der Menschen zueinander

(«Persona»). Etwas leichtfertig ist
Bergman von vielen als «verzweifelter
Sucher nach Gott»abgestempelt worden.
Das ist eine Verallgemeinerung, mit der
darüberhin weggesehen wird, dass es
dem Filmschöpfer in seinem Gesamtwerk

wahrscheinlich wesentlich mehr
um das Erkennen des Menschen, seine
Nöte und Hoffnungen, also seine
Existenz überhaupt geht.
Spätestens mit seiner sehr kompakten
Färo-Trilogie - benannt nach dem
schwedischen Eiland, auf dem die drei
Filme spielen - wird indessen klar, dass
Bergman weniger ein Sucher Gottes als
vielmehr ein Frager nach dem
Menschen ist. Alle drei Filme - «Die Stunde
des Wolfs», «Schande» und «Passion»
- befassen sich, in allerdings recht
pessimistischer Weise, mit der Verhaltensweise

des Menschen, wobei nun
allerdings die Fragen nach einer höheren,
überirdischen Macht nie ausgeschlossen

2



werden. Es ist in dieser Trilogie ein
ungeheuer systematisches Vordringen in
psychische Bereiche zu verspüren, das
vorerst einmal zutiefst erschütternd
wirkt, dann aber auch zu einer Selbsterkennung

des Menschen führt, die zwar
brutal, aber für eine Veränderung
notwendig ist.
Bergmans «Passion» ist letztlich nur im
Kontext mit den zwei vorangehenden
Filmen zu verstehen. Probleme um
menschliches Verhalten werden in «Die
Stunde des Wolfs» und in «Schande»
aufgegriffen. In «Passion» dann findet
so etwas wie eine Zusammenfassung
statt, d.h. der Regisseur bietet ein
«Extrakt» seiner Erkenntnisse an, klar, direkt
und ohne die sonst von Bergman so oft
praktizierte Verschlüsselung. Was in den
beiden vorangegangenen Schwarz-
weiss-Filmen sehr bewusst stilisiert und
in der Form der Allegorie über die
Existenz des Menschen ausgesagt wurde,
findet nun hier in einem Farbfilm eine
erstaunlich realistische Erläuterung.
Vier Personen begegnen einander in
«Passion» auf einer Insel, in einem
sozusagen sterilen Raum, der praktisch
von den Einflüssen der Umwelt
abgesondert ist und gerade deshalb menschliche

Verhaltensweise und Denkart
sichtbar macht. Bergman steckt den
Menschen in die Retorte, um ihn analysieren

zu können. Vier Menschen sind
es, die wenig Gemeinsames haben, ausser

dass sie ihr Leben auf einer Lüge
aufbauen. Da ist der 48jährige Andreas
Winkelman, der ein moderner Eremit
geworden, nachdem seine Ehe angeblich
gescheitert ist, und der das vermeintliche

Unrecht, das ihm die Welt zugefügt

hatte, mit kleinen Gaunereien
vergelten wollte. Seine Lüge ist die Flucht
vor der Gesellschaft, in die er sich nicht
zu integrieren vermag und der er glaubt
entfliehen zu können. Anna Fromm
umgibt sich mit den Attributen der
schwergeprüften Frau, die bei einem Autounfall
Mann und Sohn verloren hat. Um diesen

Schicksalsschlag herum baut sie ihr
Leben auf, selbstquälerisch und ver-

'schlössen. Es fehlt ihr die Bereitschaft,
zuzugeben, dass ihre Ehe bereits vor
dem Unfall - der vielleicht gar nie
stattgefunden hat, sondern Imagination ist -
durch ihre Kommunikationsschwierigkeiten

zur Farce geworden ist. Auch das
Ehepaar Eva und Elis hat sich
auseinandergelebt. Die eheliche Verbindung ist
nur noch morsche Fassade. Eva vermag
ihre Liebe nicht zu äussern und leidet
an ihrer Bedeutungslosigkeit. Elis stürzt
sich sinnlos in seine Arbeit, um seine
Unzufriedenheit zu verdrängen. Er

glaubt zudem, das Wesen des
Menschen an dessen äusserlichen Form, in
der Photographie nämlich, erkennen zu
können.
Die Konfrontation dieser vier Menschen
führt zu einer schonungslosen Aufdek-
kung ihrer Charaktere. Die Lügengebilde
fallen in sich zusammen, zurück bleibt

«Passion» von Ingmar Bergman: das
dritte Opus der Färo-Trilogie mit Liu
Ullman und Max von Sydow

eine verzweifelte Leere. Um ihren letzten
Halt beraubt, fallen sie in eine
hoffnungslose Einsamkeit, die Bergman dem
Tod des Menschen gleichsetzt. Der
Regisseur ist nun aber weit davon
entfernt, die Tragödie der Menschheit -
dafür steht der Film - in der Konzentration

der vier Schicksale allein darzustellen.
Er zeigt mit aller Deutlichkeit, dass

das Scheitern nie einzig auf persönlicher
Schwäche und Unfähigkeit beruht, sondern

dass eine Reihe von Faktoren
bestimmend mitwirken. Wie Katalysatoren
wirken deshalb die seltsamen Ereignisse,
welche die vier Personen auf der Insel
aus ihrer Beschäftigung mit sich selber
herausreissen: Da taucht ein eigenwilliger

Kauz auf, der sich charakterlich
nicht erfassen lässt und dessen
Lebensgewohnheiten im dunkeln bleiben und
der wohl deswegen von einer anonymen

Masse zu Tode gehetzt wird. Da
findet Winkelman eines Tages im Walde
einen Dackel, der mit einem fachgerechten

Henkerstrick getötet werden sollte,
verstümmelte Schafe werden aufgefunden,

und ein einsamer Hof geht in
Flammen auf, weil ein Tierquäler ein
Pferd mit Benzin Übergossen und
angezündet hat. Taten sind das, die für die
Grausamkeit der Menschen dastehen,
Taten, wie sie täglich überall in der Welt
geschehen (nicht nur an Tieren) und
uns in der Verzweiflung zum Rückzug
ins eigene Schneckenhaus, in die

scheinbare Geborgenheit des Nichtwissens

bewegen könnten. Hier wiederholt
Bergman mit aller Deutlichkeit seine
These aus «Schande», wonach der
Mensch sich schuldig macht, wenn er
sich der Konfrontation mit der Umwelt
entzieht und sich in den unbedeutenden
Kreis seiner persönlichen Lebensprobleme

zurückzieht.
Bergmans Film hat einen zutiefst
pessimistischen Grundton. Das Menschenbild,

das er entwirft, ist düster und ohne
Hoffnung. Es gibt kaum einen anderen
Film des schwedischen Meisterregisseurs,

der den Zuschauer so stark und
direkt trifft. Dafür gibt es nur einen
Grund. Bergman, der ewige Frager und
Skeptiker, hat eine Antwort für den
Zustand der Menschheit gefunden und sie
mit allen Konsequenzen am Modellfall
formuliert. Das Erschrecken - das letztlich

ein Erschrecken vor sich selber ist -
rührt von der Bemühung um das Bloss-
legen der Wahrheit her. Bergman ist
dem Wesen des Menschen, seiner
Ichbezogenheit, seinem Egoismus und seiner

Beziehungslosigkeit zum Nächsten
auf den Grund gekommen. Er ist damit
unüberhörbar an die Wurzeln allen
Übels auf dieser Welt vorgestossen.

Passion:
Leidenschaft die
Leiden schafft
«Passion» zeigt die Leidensgeschichte
einer Entfremdung in der Vereinzelung
und des Scheiterns auf der Suche nach
der Wahrheit. Am Ende wird der
«Held», Andreas, zwischen der
zurückgewünschten, konfliktarmen Einsamkeit
und der weggeschickten, Konflikte
schaffenden jungen Witwe Anna hin -

und hergerissen - und setzt sich nach



einigem Zögern einfach hin.
Eingeklemmt zwischen zwei Lebensmöglichkeiten

bleibt er in seiner Entscheidungsverweigerung

gefangen. Wird er hier
nun ewig sitzen bleiben, mitten auf der
Strasse? Oder könnte Anna vielleicht
einmal zurückkommen und ihm so eine
Entscheidung aufdrängen? Oder wird er
selber sich doch noch einmal aufraffen
und gehen, nach links oder nach
rechts? - Bergman gibt keine Antwort
auf diese Fragen; aber mit einiger
Sicherheit lässt sich wenigstens das
eine annehmen, dass er seinen
Hauptdarsteller Max von Sydow wohl in
einen nächsten Film hineinretten wird
um ihn dann wahrscheinlich wieder
irgendwo sitzen zu lassen. Hoffnung
scheint Bergman also lediglich je in
seinen nächsten Film, d.h. in sich selber,
zu setzen, während er gleichzeitig
seinen «Seelenkrebs» immer weiterwuchern

lässt. Solch egoistischer, fast
trotziger Pessimismus mag tatsächlich Symptom

für eine regressive Entwicklung des
schwedischen Regisseurs sein, vielleicht
ist er aber auch den Kritikern anzulasten,
die selber solchem Pessimismus huldigen

wollen?
Wir wollen dennoch versuchen, eine
(dialektisch-theologische) «aufbauende
Botschaft» aus diesem Film herauszulesen.

Andreas hat sich, nachdem seine
Frau ihn verliess, in seiner Einsamkeit
leidlich eingerichtet, indem er lernte,
sich selber und seine Vergangenheit -
halb verdrängt, halb angenommen - zu
ertragen; Konflikte bieten sich keine, bis
die anderen kommen, sein selbstgewähltes

Gefängnis aufbrechen und Fragen

stellen. Wenn Anna vorgibt, ständig
nach Wahrheit und Ehrlichkeit zu trachten,

dann muss Andreas sie und sich
selber durchschauen, muss schliesslich
erkennen, dass die so auf die eigenen
Erwartungen fixierte Wahrheit zur Lüge
gerinnt - für Anna wie für ihn selber.
Wenn Eva ihn grossmütig der anderen
überlässt, obwohl sie und Andreas ganz
glücklich zu zweit vereinsamen könnten,
zieht er die scheinbare Sicherheit dem
Risiko vor, dass Elis - oder Anna? -
seine Zuneigung zu Eva weiterhin stören
könnte. Wenn Elis, der Architekt, mit
Geschick, aber ohne Berufung, zynisch
seine Mitmenschen ins Glanzpapier
bannt und diese «Bilder» ihm als wahrer
gelten als die Menschen selber (vgl. das
Photo von Eva, der lächelnd-«
migränekranken» Frau!), dann muss Andreas
verstehen, dass er sich weder von sich
selbst noch von den andern «ein Bild
machen» kann. Schliesslich sollte er das
Erbe Johans, des «verrückten» Alten mit
dem Karren, nach dessen Selbstmord
antreten; Das Leiden am Leben, das sich
nicht aufhalten lässt!
Weder Andreas noch Bergman selbst
können Gott / Wahrheit / Sinn des
Lebens/Identität finden und festhalten,
weil all dies nicht einfach zu haben ist;
ebensowenig wie Eva ihren Kinderglauben

an das «Bild» vom wunderschönen,
langbärtig über der Erde schwebenden
Vatergott bewahren konnte. Denn auch
für die Wahrheit wie für den Sinn des
Lebens gilt: «Du sollst dirkein Bildnis

machen!», das zweite Gebot, das Max
Frisch in seinem Tagebuch (Knaur)
eben gerade nicht auf Gott allein, sondern

auf den Mitmenschen bezogen
wissen will. Wo die Wahrheit nicht
mehr gesucht, der Sinn des Lebens
nicht mehr gelebt, der Nächste nicht
mehr frei geliebt und Gott nicht mehr
als in der Geschichte werdend verstanden

wird, da gerinnen die Wahrheit zur
Lüge, der Sinn zum Unsinn, die Liebe
zum Zynismus, und Gott stirbt!
Vielleicht ist Bergman deshalb unfähig,
die Einsicht in diese Dialektik des
Lebensprozesses zwischen Schein und
Sein zu gewinnen, weil er mit jedem Film
alles erreichen und die Fortbewegung
aufhalten will, weil er nicht von einer
Station zur nächsten unterwegs sein,
sondern gleich an der Endstation
ankommen möchte?

Un homme qui me
plaît
(Der Mann, der mir gefällt)

Produktion: Frankreich, 1969
Regie; Claude Lelouch
Darsteller: Jean-Paul Belmondo, Annie
Girardot, Maria-Pia Conte, Marcel
Bozzuffi
Verleih: Unartisco, Zürich

rn. Der Franzose Claude Lelouch («Un
homme et une femme») ist zum
Orpheus der siebenten Kunst geworden:
Seine Filme sind lyrische, bisweilen
beglückende und manchmal traurige
Liebeserklärungen von bewegender Schönheit.

Lelouch wird damit zum modernen
Minnesänger, zum Zelluloid-Trouba¬

dour, der die Laute mit der Kamera
vertauscht hat, zum galanten Rattenfänger,
dem die Verliebten nachlaufen wie weiland

die Kinder seinem Kollegen aus
Hameln.
Was die amourösen «Lelouchiaden»
indessen von louchem Kitsch trennt, ist
nicht nur Ästhetik. Es sind vielmehr
Geschmackssicherheit und Menschlichkeit.

Bei Lelouch offenbart sich das
erstaunliche Verständnis eines sensiblen
Mannes für die weibliche Seele in
ihren feinsten und feinfühligsten
Schwingungen, für die zartesten und
leisesten Zwischentöne im Bereiche der
Liebe zwischen Mann und Frau. Es sind
Erlebnisse, die jenseits bürgerlicher
Moralschranken liegen, wie denn
Lelouch auch soziale Barrieren mit
Nonchalance wegräumt: Seine Heldinnen
und Helden kennen nur seelische, nicht
aber materielle Probleme. Ihre Zugehörigkeit

zum Jet-Set atmet den Duft der
«grossen weiten» Peter-Stuyvesant-
Welt mit Pan-Am-Appeal.
Und trotzdem: «Un homme qui me
plaît» ist die poetische Liebesgeschichte
zweier Menschen, die sich aus ihren'
festen Bindungen nicht lösen können
und deren Liebe ohne Zukunft ist. Doch
ihre Begegnung trägt nicht den Stempel
des Abenteuers - sie wird unauslöschliche

Erinnerung bleiben; .Erinnerung,
die bei der Frau wohl tiefere Spuren
hinterlassen wird als beim Mann.
Das Glück des liebenden Paares, einer
Filmschauspielerin und eines Komponisten,

die sich beide zu Dreharbeiten in
die Vereinigten Staaten begeben haben,
wird gleichsam symbolisch in einer
«Traumreise» durch die gewaltige
Landschaft des amerikanischen Südens
dargestellt. Diese Liebes-Odyssee von Los
Angeles über Las Vegas nach New
Orleans wird von Lelouch zu einem
unterhaltsamen, schönen und zuweilen
ironischen «Optical» gestaltet. Einem
unwiderstehlichen Belmondo, der den

4



Komponisten, einen charmanten
Schwindler im Reiche Amors, von
entwaffnender Schlagfertigkeit, spielt, steht
die als Filmschauspielerin eine
Filmschauspielerin mimende Annie Girardot
gegenüber, in deren erstaunlichem Spiel
keine falschen Töne, keine verlogenen
Sentimentalitäten aufklingen. Da ist die
Skala der Zwischentöne menschlicher
Beziehungen echt: Es ist (wie bereits in
«Un homme et une femme») erstaunlich,
wie Lelouch seine Hauptdarstellerinnen
(damals war es Anouk Aimée) mit
instinktiver Sicherheit zu führen vermag.
«Wie oft betrügst du deinen Mann»
wird die Frau während der Tage
intensivsten Liebeserlebens von ihrem
Geliebten gefragt. «Jedesmal, wenn ich
einen Mann treffe, der mir gefällt», gibt
sie zurück. Und fügt leise bei: «Doch
das geschieht sehr selten.» Fast ebenso
selten geschieht es, dass in einem Film
Unterhaltung und wahre Gefühle in derart

stilsicherer Form vereinigt sind. Aus
«Un homme qui me plaît» ist ein «Film
qui me plaît» geworden.

Jean-Paul Belmondo und Annie
Girardot beweisen ihr grosses
schauspielerisches Talent im
Unterhaltungsfilm «Un homme qui me plaît»
von Claude Lelouch

The Cheyenne Social
Club
Produktion: USA, 1970
Regie: Gene Kelly
Buch: James Lee Barrett
Darsteller: James Stewart, Henry Fonda,
Shirley Jones, Sue Anne Laugdon
Verleih: Monopole-Pathé, Genf

bj. Was sich da wohl Drehbuchautor und
Produzent, James Lee Barrett, gedacht
haben mag? Wollte er der Originalität
eines Peckinpah, Mankiewicz oder Fraker
nacheifern, die sich'in ihren letzten
Filmen klar definierter Randfiguren des
Western angenommen haben?
Jedenfalls führt hier der ambitiöse, da
äusserst riskante Versuch, die Welt des
Western ins Gewitzte, ja Komische zu
tauchen, zu einer hoffnungslosen Totgeburt.

Dabei wäre die Idee gar nicht so
übel: Zwei Cowboys reiten von Texas
nach Wyoming, wo James Stewart von
seinem erschossenen Bruder einen
Saloon erben kann. Verlegen nimmt er
das Geld entgegen, ahnungslos will er
das Haus besichtigen. Hinter ihm her zu
trotten hat stets der noch naivere Henry
Fonda, der irgend noch so etwas wie die
zwiespältig mythische Treue des Westerners

verrät, folgt er nun doch bereits seit
zehn Jahren seinem Freund, ohne sich je
darüber Gedanken gemacht zu haben,
warum und wozu.
Nun, der Saloon, als «The Cheyenne
Social Club» ein Begriff in der Stadt,
entpuppt sich als ein Bordell, das - nach
amerikanischer Manier - sehr happy und
bieder zu sein hat. Stewart fühlt sich da
natürlich nicht besonders wohl, wenn
ihm auch dieses oder jenes im neuen
Lebensstil schmeichelt, was Fonda selber
gar nicht gefallen will. Und wo sich dann
Stewart, seiner tiefen Texas-Überzeugung

gewissenhaft folgend, gegen das
Bordell wendet und die so hilflosen Mädchen

entlassen will, scheint sich Fonda
plötzlich mit der weiblichen Gesellschaft

ganz angenehm zu arrangieren.
Es kommt dann doch anders als geplant,
für das Happy-End für jedermann ist
gesorgt. Wobei man Schritt auf Tritt zum
voraus weiss, was kommt; wobei kurzatmige,

wiederholte Gags offenbar in Atem
halten sollen; wobei die beiden talentierten

Stars unentwegt die Verlegenen,
Tolpatschigen mimen müssen, denen man
von den Blauen Bergen her ansieht, dass
sie sich nicht wohlfühlen in dieser neuen
Welt.
Nicht nur die Darsteller, auch die Idee
vom Bordell als nahezu historisch gesegnete

Institution und eigentlicher Mythos,
gegen den der sture Westerner ankämpft
und dann doch im letzten Augenblick bie
Flucht ergreift, liegen hier völlig brach.
Die Persiflierung des Kampfes des Einsamen

und Rechtschaffenen, der, selbst
wenn er damit allein gegen alle steht, für
seine Idee einsteht, der Ausbruch aus der
Beispielhaftigkeit eines «High Noon» -
das hätte einen vergnüglichen, hinterhältigen

Film abgeben können. Doch Gene
Kelly fühlt sich hier, erwartungsgemäss,

nicht in seinem Element; sein Raffinement,

seine Eleganz, oft auch die Melancholie

und Liebenswürdigkeit seiner
Inszenierung verstärken höchstens noch
die verschwommenen Bemühungen um
Psychologisierung; der geradezu peinlich
rührselige, weiche und schwatzhafte
Dialog hätte wohl auch eine präziser
zupackende Regie zum Straucheln
gebracht.

Leo the Last
(Leo der Letzte)

Produktion: Grossbritannien, 1969
Regie: John Boorman
Musik und Songs: Fred Myrow
Darsteller: Marcello Mastroianni, Billie
Whitelaw, Clavin Lockhart, Glenna Forster

Jones
Verleih: Unartisco, Zürich

uj. John Boorman hat mit seinen zwei
Filmen «Point Blank» und «Hell in the
Pacific» zwei Filme geschaffen, die
mehr im Verborgenen liefen, den Kennern

aber ihrer aussergewöhnlichen
Qualität wegen angenehm auffielen.
«Leo the Last», mit dem Regiepreis am
Festival von Cannes 1970 ausgezeichnet,

ist eine weitere Talentprobe dieses
Regisseurs, wenn ihm auch die
Geschlossenheit der vorangegangenen
Werke fehlt. Da wird wieder einmal das
Dilemma eines Filmschöpfers augenfällig,

der mit zwei aussergewöhnlichen
Talentproben zu einem Namen kommt
und dann mit einem weniger geglückten
Werk die erhoffte Publizität erreicht, die
seinem früheren Schaffen wohl besser
angestanden hätte.
Indessen: schlecht etwa ist «Leo the
Last» keineswegs. Man vermag diesem
Film mancherlei Reize abzugewinnen, ja
kann ihn sogar als eine über weite
Strecken geglückte Parabel auf die
vielschichtigen und komplexen Probleme
unseres Verhältnisses zur Dritten Welt
interpretieren, ein Gleichnis allerdings, das
des Schreckens nicht entbehrt. Die
Geschichte ist klar und einfach: Prinz Leo,
der Ornithologe, kommt nach dem Tode
seines Vaters von ausgedehnten Expeditionen

auf sonnigen Inseln ins trübe
London zurück. Seine Beobachtungen
gelten nun nicht mehr exotischen
Vögeln, sondern den Tauben und den
Menschen in der armseligen Gasse, die
seinem Prunkhaus gewissermassen zu
Füssen liegt. Kleine Leute wohnen da,
allein gelassen mit ihren Sorgen und
Nöten, den Mächtigen ausgeliefert, froh,
wenn sie, wie die Tauben unter dem
Himmel, genügend Nahrung auftreiben
können. Leo, ein Menschenfreund auf
Distanz (er beobachtet das tägliche
Leben in der Gasse mit dem Fernrohr),
wird nach und nach in das Geschehen
hineingezogen, kann sich den Schicksalen

der weissen und farbigen Bewohner
nicht mehr entziehen, hilft und muss
gleichzeitig erkennen, dass er - als Be-

5



sitzer der Gasse - Ausbeuter der Armen
ist. Er zieht die Konsequenzen und will
seinen Besitz den Armen verschenken.
Damit aber gerät er in Konflikt mit
Interessenvertretern auf weisser und farbiger
Seite und wird als verrückt erklärt. Was
bleibt ihm anderes übrig, als gemeinsam
mit den Besitzlosen gegen sein Haus -
einem Prunkstück traditioneller Scheinkultur

des Wohlstandes - zu ziehen und
es in einem gigantischen Finale
abzubrennen. «Ihr brennt», schreit ein junger
Farbiger den im Hause verschanzten
Bewahrern unmenschlicher Zustände zu,
«nur wisst ihr es noch nicht!» Ist das
faustdicker Symbolismus oder verkappte
Apokalypse? Wahrscheinlich beides ein
wenig.
Nun, restlos glücklich will man über den

«Leo the Last» von John Boorman ist
ein Gleichnis für die ungerechte
Verteilung der Güter in der Welt

Film nicht werden. Das Genre des
Unterhaltungsfilms will zum brennenden
Problem ungerechter Güterverteilung
auf der Welt nicht so recht passen. Alles
bleibt da ein wenig unverbindlich und
auch geschmäcklerisch. Das Anliegen
des Films ist zu schwer, als dass ihm
mit einem leichtfüssigen und gewiss
brillanten Film beizukommen wäre.
Darüber vermag selbst Marcello
Mastroianni, der den Leo gewiss mit echter
Anteilnahme und feiner Schauspielkunst
mimt, nicht hinwegzutäuschen.

ARBEITSBLATTER
ZUR FILMKUNDE

Stichworte zu einer
kleinen Hermeneutik
des Kinos (II)

Wir könnenden« hermeneutischen Zirkel »

auch informationstheoretisch erklären: In
der Informationstheorie gilt, dass für den
Austausch von Nachrichten zwischen
einem Sender und einem Empfänger bei
diesen beiden Polen des Informations¬

flusses ein gemeinsamer, übereinstimmender

Zeichenvorrat vorhanden sein
muss, damit die ausgesandte Nachricht
beim Empfänger oder Adressaten
überhaupt ankommen und verstanden werden
kann (vgl. dazu: K.Steinbuch, Die
informierte Gesellschaft; rororo TB 6612/13).
Diese informationstheoretische Überlegung

zeigt uns, dass Vor-Urteile oder
Vor-Verständnisse im hermeneutischen
Sinne, wenn wir sie vereinfachend mit
dem Zeichenvorrat des Empfängers
gleichsetzen, durchaus eine positive Be¬

deutung für den Verständigungsprozess
haben, weil ohne sie ja kein Verstehen
zustande kommen könnte, da die ausgesandte

Nachricht (von der Leinwand her)
beim Zuschauer an nichts anknüpfen
könnte. Allerdings kann nun
informationstheoretisch nur dasjenige wirklich
als Nachricht/Information gelten, was
dem Empfänger über die gemeinsamen
Zeichen hinaus etwas Neues bringt, was
also - hermeneutisch ausgedrückt -
seinen Horizont erweitert und über die
vorhandenen Vor-Urteile hinausführt, diese
sozusagen erschüttert und verwandelt.
Wenn die « Nachricht» immer nur die
selben Zeichen wiederholte, dann verfestigte

sie lediglich meinen Horizont,
anstatt ihn zu erweitern und behinderte
damit meine geistige und seelische
Entwicklung, was schliesslich zu verhärteten
(negativen) Vor-Urteilen, anstatt zu je
neubegründeten Urteilen und Entscheidungen

führt. Es wird damit klar, dass für
den Filmbetrachter jede neue Kinoerfahrung,

die er sich zu verstehen bemüht, ein
Risiko bedeutet, weil er mit dem Willen zu
Reflexion und Horizonterweiterung seine
vorhandenen Vor-Urteile überprüfen und
aufs Spiel setzen muss.

Kino ist Spiel
Hiermit sind zwei Stichworte gefallen,
die uns wiederum einige Schritte
weiterbringen können: Das erste Risiko
werden wir später unter psychologischem

Aspekt wiederaufnehmen und
wenden uns also zunächst dem zweiten
zu. Wir haben gesagt, dass wir im Kino
unsere Vor-Urteile «aufs Spiel setzen»
müssen und wollen nun sehen, welch
ernsthafte Sache mit dieser Redensart
angedeutet ist. Dass wir unsere
Kinoerfahrung als Spiel verstehen dürfen, lehrt
uns etwa ein Gedicht des französischen
Filmregisseurs Jean-Luc Godard: «Lettre

à mes amis pour apprendre à faire du
cinéma ensemble». L'Avant-Scène
CINEMA, No.70, Paris 1967). Kino also
ist Spiel und «Une règle du jeu» (eine
Spielregel) gibt es nur insofern, als der

6


	Filmkritik

