Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift fir Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)
Heft: 23
Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SR TR
FILM

KRITIK
ey

Sacco e Vanzetti

(Sacco und Vanzetti)

Produktion: Italien/Frankreich, 1971
Regie: Giuliano Montaldo

Szenario: Giuliano Mantaldo und Fabri-
zio Onofri

Musik: Ennio Morricone, Joan Baez
Kamera: Silvano Ippoliti

Darsteller: Gian Maria Volonte (Van-
zetti), Riccardo Cucciola (Sacco), Cyril
Cusack (Staatsanwalt), Milo O'Shea
(erster Verteidiger), William Prince
(zweiter Verteidiger) sowie Rosanna
Fratello, Geoffrey Keen, Claude Mann.
Verleih: Sadfi, Genf

Der Fall von Nicola Sacco und Bartolo-
meo Vanzetti, die am 23. August 1927
fur ein Verbrechen, das sie sieben Jahre
zuvor nicht begangen hatten, hingerich-
tet wurden, ist authentisch: in den Zei-
tungen dieser Zeit bleibt heute nachzu-
lesen, wie stark das Ausland — selbst die
Schweiz — darauf reagiert hat: in Genf
und Basel forderten die Demonstratio-
nen und Terrorakte gar Todesopfer. Ob-
wohl Giuliano Montaldo, von Erfah-
rungen mit Lizzani und Pontecorvo ge-
pragt und seit seinem Debit 1961 fur
einen engagierten Film optierend, diese
rein politische Affare in einen Spiel-
film mit dokumentarischem Einschlag
kleidet, ist sein Ziel von Anfang an klar:
sein  Werk reflektiert auch heutige
Mechanismen. «Die Geschichte von

% P T

Sacco und Vanzetti ist beispielhafty,
meint der Regisseur von « Gott mit unsy.
«Intoleranz und Rassismus sind nie tot.
Es gibt Momente, wo die Justiz nicht
mehr gerecht ist: namlich dann, wenn in
ihre Beweggriinde die Politik eindringt.
Die Macht wird zur wichtigsten Sache.»
Montaldo braucht keine Namen zu nen-
nen: weder Angela Davis noch Fred
Hamptom, noch die Studentenprozesse
oder die Soledad-Brothers. Zum Bei-
spiel.

Nach aussen geht — oder ging es lange
Zeit — um einen Mord: in den Gestalten
von Sacco und Vanzetti glaubte man
die Urheber eines blutigen Raublberfalls
gefunden zu haben. Wahrend des Pro-
zesses — er fand in Dedham, einem rei-
chen Aussenquartier von Boston statt —
konnten von 59 Zeugen indessen nur
finf aufgetrieben werden, die in Nicola
Sacco den Morder zu erkennen vorga-
ben. Die Entlastungszeugen der Vertei-
digung dagegen galten zum vornherein
als unglaubwiirdig, waren sie doch —
wie Sacco und Vanzetti — nur italieni-
sche Arbeiter, zu Gast in den Vereinig-
ten Staaten. Als «Abschaumy», als
«zweifelhafte Individuen» werden sie
abgestempelt in einem Gerichtssaal,
dessen sauberster Platz die Anklagebank
ist, auf der zwei Manner sitzen, die
nicht wegen eines Mordes, sondern
wegen ihrer Gesinnung abgeurteilt wer-
den mussen, im Namen der Macht, der
Demokratie, stellvertretend fir jene, die
fir die Gewerkschaft arbeiten und fur
eine sozial bessere Welt einstehen. Die
beiden wanderten aus, um in den USA
eine gerechtere Gesellschaft zu finden;
ihre bittere Enttdauschung liess sie zu
Anarchisten, zu Praktikern der Toleranz,
der Gewaltlosigkeit und des Sozialismus
werden. Dadurch haben sie sich schul-
dig gemacht vor einem Gericht, das
ihnen einen «regularen» Prozess anbie-

Dass sie zu Praktikern der Toleranz,
der Gewaltlosigkeit und des Sozialismus
wurden, hat sie schuldig gemacht

tet, einen Prozess, der zeigen soll, dass
man in einer Demokratie, im beispielge-
benden Land des Westens lebt, kurz
nach der ersten Welle der Oktoberrevo-
lution: Friiher hatte man die Anarchisten
deportiert. Doch diese neue, sublimierte
Methode ist weit grausamer und effekt-
voller. Man fiihrt einen Prozess durch,
vor den Augen der Welt. Im Hintergrund
ziehen Gericht samt Vorsitzendem, Poli-
tiker, Polizei und Besitzblirgertum am
gleichen Strick. Nur eines haben diese
Krafte Ubersehen: Sie brachten zwar
Sacco und Vanzetti auf den elektrischen
Stuhl, im Einvernehmen mit dem
zynisch-sterilen Gouverneur, aber sie
haben aus den Verurteilten ein Symbol
gemacht. So rief etwa der Schriftsteller
John Dos Passos aus: «Einverstanden:
ihr habt gewonnen. Aber ihr habt Ame-
rika in zwei Teile gespalten.» Doch auch
daraus hat man heute gelernt. Man ist
noch einmal sublimer geworden. Um so
schwerer wiegen die Worte Montaldos:
«Die Geschichte wiederholt sich, und
man kann die Warnungen nicht geni-
gend wiederholen.»

Nun aber: wie wirksam ist diese War-
nung in der heutigen Welt, die alles zu
schlucken, zu verkraften und zu ver-
dauen scheint? Der Start in unseren
Kinos ist bis heute jedenfalls nieder-

schmetternd. Montaldos unbequemes
Kreuzverhor demokratischen — besser
scheindemokratischen —  Verhaltens

setzte sich beim Publikum nicht durch,
obwohl der Film die Intensitat eines «Z»
besitzt, obwohl er lber die Brisanz eines
«Indagine su un cittadino...» verfugt,
dem gegenuber er aber niichterner und
bestimmter erscheint. Montaldo deckt
die fatalen Mechanismen der Macht fast
ausschliesslich anhand des Prozesses
und der versuchten Revision auf;
dadurch gewinnt sein Film eine enorme
Geschlossenheit, die durch den Ernst,
die Gemessenheit und die Intensitat der
Darsteller verstarkt wird. Diese lassen
einige sprode oder schematisch konstru-
ierte Momente vergessen und verdop-
peln die Wirkung einer rigorosen Mon-
tage, die fihlbar macht, mit welch dia-
bolischer Irreversibilitdt sich hier ein
Kreis um die Wahrheit schliesst, im
Namen des Biirgersinns und der Frei-
heit. Gian Maria Volonte, selbst einer
der engagiertesten Schauspieler der Ge-
genwart, beeindruckt durch seine feste
Haltung, seinen Scharfsinn, der die In-
telligenz des Autodidakten verrat; zer-
brechlicher, unbestimmter erscheint Ric-
cardo Cucciola als Sacco, der das
System noch nicht ganz durchschaut
hat und immer noch von einer individu-
ell lebenswerten Existenz inmitten einer
schlecht organisierten, ungerechten Ge-
sellschaft trdumt; beide Darsteller
konnte man sich schwerlich Uberzeu-
gender und profilierter vorstellen. Cha-
rakteristisch fiir deren geschickte Ab-
stimmung ist etwa jener Wortwechsel,
in dem, kurz nach der Verurteilung,
Sacco ausruft: «lch will kein politischer
Martyrer sein; ich will leben, leben!y,
worauf Vanzetti erwidert: « Auch ich will
leben — aber in einer besseren Welt.»
Bruno Jaeggi



The Hired Hand

(Der weite Ritt)

Produktion: USA 1971

Regie: Peter Fonda

Kamera: Vilmos Zsigmond

Musik: Bruce Langhorn

Darsteller: Peter Fonda, Warren Oates,
Verna Bloom

Verleih: Universal, Zlrich

Wenn die Hippie-Bewegung im weite-
sten Sinne als Bevorzugung des indivi-
duellen menschlichen Glickes gegen-
liber materiellen Werten definiert werden
kann, dann hat «Easy Rider» Peter Fonda
zweifellos einen Hippie-Western ge-
schaffen. Doch weil auch der Hippie
nicht in Frieden leben kann, wenn es dem
bosen Nachbarn nicht gefallt, ist die
«Macht der Blumey, in diesem Falle des
wogenden Getreidefeldes, zu klein, um
Gewaltlosigkeit und Frieden zu sichern.
So bleibt denn auch in Fondas «The
Hired Hand» das klassische Western-
Motiv erhalten: das Schlussduell, ausge-
tragen mit rauchenden Colts. Statt des
Erntesegens erklingt das Wiegenlied vom
Totschlag...

Nach den Edelwestern der finfziger
Jahre, nach der Aktion «Blutige Lein-
wand» aus dem ltalo-Schiachthaus und
nach der Peckinpahschen Entmythologi-
sierungswelle bliiht jetzt das zarte Pflanz-
chen der Romantik auch in den Pferde-
opern. So breitet sich in «The Hired
Hand» Lyrik aus: Die Anfangssequenz
ist von zauberhafter Schonheit, optisch
virtuos gestaltet, eine poetische Folge
von geschmacksicheren Uberblendun-
gen. Da ladt, in kiinstlerische Unschérfe
getaucht, ein silbrig glitzernder Fluss
verfuhrerisch zum Bade, bis als grausa-
mer Schock, gleichsam Boses ankuindi-
gend, die Leiche eines kleinen Madchens
vorbeitreibt. Damit sind in der «Ouver-
ture» — eine rhythmische Synthese zwi-
schen Folk-Blues und Pop-Musik —
gleich schon die Elemente von Fondas
Western enthalten: gewalttatige Ein-
briiche in eine Welt personlicher Suche
nach dem Glick.

Drei Manner reiten zusammen durch die
unermesslichen Weiten der wilden (noch
unbezwungenen), schonen Natur, zwei
von ihnen schon seit Jahren. Der eine
hat vor langer Zeit Frau und Kind ver-
lassen, getrieben von Fernweh, der
andere traumt vom Traumland Kali-
fornien, und der jungste findet statt des
Rauschens des Meeres die Finsternis des
Todes. Kalifornien zerrinnt wie ein
Traum... So beschliesst der erste nach
abenteuerlichen sieben Jahren wieder
heimzukehren, begleitet von seinem lang-
jahrigen Freund. Damit beginnt die Story,
aus der in lyrischer Folge die leisen
Gefiihle von Liebe und Freundschaft
wachsen, von Sich-wiederfinden und
neuerlicher Trennung, von Schmerz und
schliesslich Tod in einer Umwelt, die
(bis heute) noch immer —wie makaber! —
Geschmack am Leichengeruch findet.
Peter Fonda hat mit seinem Regie-Erst-
ling bewiesen, dass der Western zu

Des Herumziehens miide geworden,
kehrt Collings (Peter Fonda) mit seinem
«Sattel Trampy Harris (Warren Oates)
zu Frau und Kind zurtick

Recht als «uramerikanische Kunstform
mit archaischem Charakter» gefeiert wird.
Diese Gattung entspricht in einem derart
hohen Masse dem Medium Film, dass die
standig jungen und unverbrauchten Stil-
mittel immer neuen Impulsen zuganglich
sind. Die Moglichkeiten des Westerns
sind unbeschrankt: da ist Platz fir Lyrik
und Poesie, fir Gewalt und Leidenschaft,
fir Hass und Liebe, fur hintergriindige
Gesellschaftskritik und Sentimentalitat,
fir Erkenntnis auch, fiir Geschichtsfal-
schung und Wahrheit. Im Western brei-
tet sich kaum Langweile aus, da ist Raum
fur individuelle Betrachtungsweise. We-
stern sind Filme, die ein personliches
Verhéltnis zum Betrachter erschliessen
und dabei in absoluter Giiltigkeit mensch-
liche Verhaltensweisen aufdecken. «Der
erste wirkliche Film war ein Western, und
wenn es einen letzten gibt, wird es wieder
ein Western seiny, ist einmal geschrieben
worden. Rolf Niederer

Fruchte paradie-
sischer Baume

(Ovace stromu rajskych)

Produktion: Tschechoslowakei, 1970
Regie: Vera Chytilova

Buch: Vera Chytilova und Ester Krum-
bachova

Kamera: Jaroslav Kucera (Gatte der Chy-
tilova)

Musik: Zdenek Liska

Kostime: Ester Krumbachova
Darsteller: Karel Novak, Jitka Novakova,
Jan Schmid

Verleih: Colombus, Zirich

Orthodoxer Kirchengesang erzéhlt zu Be-
ginn die altbekannte «Geschichte vom
Sindenfall» (1.Mose 3), wahrend im
Bild in rasch ineinandergeblendeten ein-
farbigen, aber schwarzgemusterten Ein-
stellungen ein junges Paar sich tanzend
bewegt. Die Zeitlupe verleiht ihren
Schritten und Gesten die Unbeschwert-
heit des paradiesisch-harmonischen
Spiels der nackten Korper; in einem
Teich, umgeben und (berdacht von ei-
nem dichten, schiitzenden Blatterhimmel,
suchen sich die beiden «ersten» Men-
schen zu begegnen und einander zu um-
fangen. Auch die Kamera spielt mit und
holt die Figuren und ihre Gesichter immer
wieder in Grossaufnahmen heran, lasst
sie aber auch gleich wieder in die gebiih-
rende Distanz der Nahaufnahme zuriick-
treten. Es ist dieses «erste» Liebespaar,
das ohne Hemmung und ohne Leiden-
schaft wirklich frei spielend die Leinwand
erfullt.

Dann fallt der Apfel — und hier wechselt
der Film vom experimentell einheitlichen
(formalistischen?)  Vorspiel zur ge-
schichtlich situierten Erzahlung —in Evas
Schoss, die neben Josef, ihrem Mann,
unter einem wunderschonen, fast kit-
schigen Baum im Park eines Erholungs-
heimes ruht. Er lehnt ab, auch in den Ap-
fel zu beissen, und bleibt, wahrend Eva
aufspringt und essend weglauft, teil-
nahmslos ruhend liegen. Sie springt dem
Postboten entgegen und nimmt die Briefe
fir Josef in Empfang, darunter einen mit
einem verdachtigen Parfimgeruch. Sie
muss vermuten, dass ihr Mann sie be-
trigt, aber sie mochte wissen, wie es
wirklich steht. Uns versucht der Film
traumbhaft verhillend und doch offenba-
rend zu zeigen, wie sich etwa die Aufhe-
bung der vermeintlich paradiesischen Ur-
harmonie wegen des einmal losgebro-
chenen Drangs nach Erkenntnis und Un-
terscheidung von «Gut und Bdse» kon-
kret im Leben dieses Paares vollziehen
mag. Die Beispielerzahlung von Eva und
Josef spielt, erkennbar an Kostiimen und
Dekor, im Zeitalter des Rokoko, der «zier-
lich-graziosen, spielerisch-frivolen, ga-
lanten Gesellschaftsdichtung» (dtv-Lexi-

3



kon); sie wird fur uns dadurch gleichzei-
tig konkret historisch, datierbar im
18.Jahrhundert und zeitlos —also auch in
der Gegenwart — gultig. Wer einmal in die
«Frucht vom Baum der Erkenntnis» ge-
bissen und ihren Saft in sich gesogen hat,
der muss der Leidenschaft nach der
Wahrheit erliegen, bis er «Gut und Bose»
unterscheiden kann!

Also lauft Eva, nachdem sie die Briefe
abgegeben hat, restlos wieder weg
und streicht dem verfihrerisch anzie-
henden «Galant» Robert, dem leichtferti-
gen Tandler ihrer Erholungsgesellschaft
nach. Sie sucht ihm unablassig zu begeg-
nen, vielleicht noch zusatzlich dadurch
gereizt, dass er sich und das Geheimnis
seiner rostroten Mappe ihr immer wieder
entzieht; bis er beim Gesellschaftsspiel im
Sand seinen Zimmerschlissel verliert. Zu-
erst will Eva ihn auf den Verlust aufmerk-
sam machen, nimmt aber, als er nicht rea-
giert, den Schllssel an sich und ergreift
kurz entschlossen die Gelegenheit, das
Geheimnis vielleicht in Roberts Zimmer
zu luften. Sie findet die rostrote Leder-
mappe und in dieser mehrere Zahlen-
stempel und ein Stempelkissen mit roter
Tinte; verliebt in den kleinen Erfolg,
drickt sie sich lachend eine der Zahlen,
eine nussgrosse 6, auf ihren linken Ober-
schenkel.

Zur ballspielenden Gesellschaft im Sand
zuriickgekehrt, wird ihr aus einer eben
eingetroffenen Zeitung eine Meldung
liiber den vielgesuchten Frauenmorder
vorgelesen, der seine Opfer mit roten
Stempelzahlen numeriere und kirzlich
sein sechstes gefunden habe! Zutiefst
erschrocken Uber die unausweichliche

Einsicht, dass Robert der gesuchte
Morder sein  muss, kontrolliert sie
betroffen ihr Zeichen am Oberschen-

kel und fallt in Ohnmacht. Als sie er-
wacht, liegt sie in ihrem Zimmer auf dem
Bett und Josef daneben; er gesteht ihr,
dass er sie tatsdachlich betrogen habe, nun
aber — auf Robert eifersiichtig geworden
— ihre Liebe zurtickgewinnen will. Nun
kennt sie also «ihre Liebe» und «ihren
Tod», sie kann unterscheiden zwischen
«Gut und Bose», sie hat die Wahrheit,
nach der sie streben musste, erlangt und
will fliehen; mit Hutschachtel und Koffer
macht sie sich Uberstirzt auf den Weg,

wird aber von Josef und Robert gemein-
sam zurtickgehalten. Das Spiel geht wei-
ter, und Eva sollte sich fir den einen oder
den andern entscheiden, sie kann sich der
Wahrheit nicht durch Flucht entziehen.
Also lasst sie sich von Robert, der trotz
oder wegen der bei ihm drohenden
Lebensgefahr die starkere Anziehungs-
kraft auf sie auslibt, zu heimlich-unheim-
lichen Treffpunkten locken: ins Ruder-
boot, wo sie nur knapp dem Wassertod
entrinnt; in den Sumpf, wo sie von Josef
gerettet wird usw. Eva kann aber gar nicht
das sechste Opfer werden, als das sie sich
voreilig abgestempelt hat; sie muss viel-
mehr selbst das siebente Opfer bringen,
indem sie Robert erschiesst und so ihren
vorzeitigen eigenen Tod totet. Wo ihre
Leidenschaft nach der Wahrheit sie hin-
drangt auf dem Weg des Todes, da muss
sie selber mit bis ans Ende gehen, um
dann den Weg der Liebe mit Josef wieder
aufnehmen zu konnen.

Als sie zu Josef zurticklauft, der das Erho-
lungsheim eben verlassen will, bleibt die-
ser nur sehr zogernd stehen und ergreift
auch die Rose nicht, die sie ihm diesmal —
anstelle des Apfels! — hinstreckt. Viel-
leicht hat er gelernt, dass man von der un-
teilbaren Wahrheit nicht nur die eine
Halfte, die Liebe, wollen und die andere,
den Tod, verdrangen kann. Er muss einse-
hen, dass es zwar durch die Leidenschaft
nach Erkenntnis nicht viel zu gewinnen
gibt, wenn man am Ende doch bloss die
alte Polaritat von Liebe und Tod, von
« Gut und Bosex, von Leben und Sterben
findet, dass man aber andererseits ausser
der falschen, unwahren Unschuld, die er
sich zuerst bewahren wollte, auch nicht
viel zu verlieren hat und sich der Weg also
dennoch lohnt.

Die kunstvoll erhellend-verbergende Bei-
spielerzahlung der Vera Chytilova und
ihrer Mitarbeiter konfrontiert uns mit drei
gewinnenden Verlierern: Robert begeg-
net einer furchtlosen, freiwilligen Zunei-
gung und findet doch das Ende seines
todspendenden Lebens; Josef verliert

Frichte paradiesischer Baume: ein aus-
sergewohnlich interessanter, aber stark
verschlisselter Film der tschechoslowa-
kischen Regisseurin Vera Chytilova

i PRty
TN el

seine falsche, auf Verdrangung bauende
Gewissensruhe und gewinnt doch Evas
Liebe zuriick; Eva selbst erfahrt die Stil-
lung ihrer Erkenntnis-Leidenschaft, muss
dafur aber ihre urspriingliche Unschuld
opfern, also schuldig werden! Ein unzeit-
gemass tragischer Schluss, dem sich
jedoch unter der Zweideutigkeit der
«ausserhalb des Paradieses» sich ereig-
nenden und zu verantwortenden Ge-
schichte keiner entziehen kann: Wer das
Paradies der vermeintlichen Unschuld
einmal verlassen musste, begibt sich ge-
zwungenermassen unter den Wider-
spruch von «Gut und Bosey; es bleibt
ihm nicht einmal die Gewissheit der Ur-
harmonie, die er erst durch die Erkenntnis
von Liebe und Tod hindurch wieder zu
finden hofft! Die entmythologisierte
Schlange ist in die Haut der konkret er-
fahrbaren Versuchung gekrochen, die die
leidenschaffende Anziehungskraft des
Fremden und Geheimnisvollen und das
trugerisch ruhige Verharren beim Be-
kannten und Vertrauten fir uns darstel-
len. Um das Leben aber leben zu kénnen,
anstatt bei der undurchschauten Halb-
wahrheit, die alles Leben totet, stehenzu-
bleiben oder gar zu fliehen, dazu muss der
einzelne in Grenzsituationen bereit sein,
schuldig zu werden — denn es gehort, wie
Dietrich Bonhoeffer in seiner «Ethik»
schreibt, «zur Struktur verantwortlichen
Handelnsdie Bereitschaftzur Schuldiber-
nahme und die Freiheity (vgl. 7.Aufl,,
S.255 f.); oder der einzelne muss, wie es
Vera Chytilova ausdrickt und fir sich in
Anspruch nimmt, die hemmende Angst
vor Fehlern in allen Lebenslagen Uber-
winden: «lch vertraue viel der Spontanei-
tat, esgibtkeine fixen Ildeen,ich bin immer
bereit, neue, unerwartete Wege einzu-
schlagen, ohne jede Angst, etwas Fal-
sches zu tun. Denn mit dieser Angst ware
man gefesselt und gelahmt: Man wirde
nichts wirklich Neues, Imagindres ent-
decken. Ja man muss scheinbare Fehler
sogar als Ausgangspunkt nehmen, darin
weitermachen, vorwaértsgehen, sich fort-
tragen lassen, und dann wird man plotz-
lich entdecken, dass man gar keinen Feh-
ler, sondern wirklich etwas Neues ge-
schaffen hat» (vgl. «radio + fernsehen»
Nr.45/1971,S.18f.).

Wenn der Film in uns also die verschiit-
tete, oder vielleicht gar verlorene Sehn-
sucht nach der Urharmonie wiederzu-
wecken vermag, dann sollte er auch die
Leidenschaft nach der unbequemen Er-
kenntnis, die Spontaneitat auf das Neue
und Unbekannte hin beleben, ohne sie in
der Angst vor Fehlern und Schuld gleich
wieder zu ersticken. So wirde die filmi-
sche Beispielerzahlung zu einem mutig
offenen und zugleich poetisch verhillen-
den Bekenntnis, dass — gemaéss der altte-
stamentlichen Geschichte «vom Verlust
des Paradieses» — Eros und Thenatos
(griechisch fur Liebe und Tod) als die
sich dialektisch erganzenden Kréfte des
Lebens auf dem Weg zum «neuen Him-
mel» und zur «neuen Erde» bejaht und
angenommen werden durfen.

Allerdings fehlt nun bei Vera Chytilova —
wie Ubrigens auch im Alten Testament —
meines Erachtens die neutestamentliche
Kategorie der Vergebung; sie erst konnte



nach der Trauer liber den zwar not-wen-
denden, aber doch schuld-eroffnenden
Weg flr Eva und Josef einen wirklichen
Neuanfang begriinden. Die erschiitternde
Erkenntnis, zu der uns unverkrampfte Lei-
denschaft fihren muss, bedarf der kom-
plementaren Vergebung, um ehrlich und
frei vom Vergangenen neu anzufangen
und ein «gutes» Stick weiterzukommen.
Aber vielleicht ist es ungerechtfertigt,
voreilig, anmassend, diese Forderung an
einen tschechoslowakischen Film zu
richten, angesichts der dusserst kritischen
Lage in der CSSR seit der russischen In-
vasion 1968; vielleicht lasst sie sich nicht
einmal an den «freien Schweizer» Kino-
ganger richten, weil er in seiner Selbstsi-
cherheit Vergebung gar nicht braucht?
Vielleicht missen wir es also bei der
mutig resignierten Deutung der Vera
Chytilova bewenden lassen: «Eva wird
mit verschiedenen Wahrheiten konfron-
tiert: Sie liebt Robert, den mysteriosen
Frauenmorder, und entdeckt, dass ihr
Mann sie betriigt; sie sieht in ihm einen
Heuchler. Diese verzweifelte, scheinbar
ausweglose Wabhrheit ist fir sie zu grau-
sam: sie totet Robert. Andererseits will sie
nicht mehr in der Halbwahrheit, also in
der Liige, leben. Aber selbst wenn die
Wahrheit grausam ist, man kann sie, ein-
mal bekannt, nicht ausradieren. Man
muss, trotz allem, weiterleben, Gberleben.
Das betrifft nicht nur mich, sondern viele,
die ich kenne, in meinem Land. Es ist dies
die Verzweiflung sowohl des einzelnen,
der verraten wird, wie die Verzweiflung
des Filmschaffenden lber die Begrenzt-
heit seiner Moglichkeiten» (Zit. nach
«radio + fernsehen» Nr.45/1971, S.19).

Urs Etter

Dialog

Produktion: Schweiz, 1971
Regie: Richard Dindo
Kamera: Peter von Gunten
Ton: Jean-Daniel Bloesch
Diskussionsteilnehmer: Pfarrer
Kurt Marti, Dr.Konrad Farner
Verleih: Filmpool, Zurich

Das Gesprach, das der gegenwartig in
Paris lebende Ziircher Jungfilmer Richard
Dindo auf Zelluloid gebannt hat, ware in
dieser Form vor wenigen Jahren kaum
moglich gewesen. Ohne einander mit
wohlpraparierten Voten von der Richtig-
keit und alleinseligmachenden Wirkung
ihrer Religion oder Ideologie Giberzeugen
zu wollen, diskutieren der liberzeugte
Christ Pfarrer Kurt Marti (Bern) und der
erklarte Marxist Dr.Konrad Farner (Thal-
wil) Uber eine beiden Partnern notwendig
erscheinende Verdnderung unserer Ge-
sellschaft. Im Mittelpunkt des Gesprachs
steht der Dialog zwischen Christentum
und Marxismus, wie er sich bei jungen
Leuten gerade in letzter Zeit in verstark-
tem Ausmasse manifestiert hat. Marxis-
mus und Christentum haben eine grosse
Gemeinsamkeit: sie sind — zumindest im
europaischen Raum — mitbestimmender
Teil in einer sich im Umbruch befindli-

chen Welt. Sie sind beide am Sozialisie-
rungsprozess innerhalb einer kapitalisti-
schen Gesellschaft interessiert und trei-
ben ihn in mehr oder minder evolutionarer
oder revolutiondrer Weise voran. Warum
also sollen sich die marxistische ldeologie
und die christliche Religion nicht zu ei-
nem Dialog finden, der, falls er eines Ta-
ges in der Offentlichkeit fortgesetzt wiir-
de, zum gemeinsamen politischen Vorge-
hen fihren kénnte? Sind das die Uberle-
gungen einiger Phantasten? Ist das Ge-
sprach zwischen Marxismus und Chri-
stentum zur ewigen Utopie verdammt?
Das sind Fragen, die der Film «Dialog»
aufwirft und zur Diskussion stellt. Dass er
die Antworten schuldig bleibt, liegt in der
Natur der Sache. Aber er reisst eine Aus-
einandersetzung an, die einige Uberle-
gungen wert ist und der zu stellen es sich
lohnen konnte. )
«Dialog» ist ein Film, der vielen zum Ar-
gernis werden wird: den von der Partei-
ideologie uberzeugten doktrinaren Mar-
xisten nicht weniger als jenen, den Gross-
teil des Kirchenvolkes bildenden Chri-
sten, denen ihre Religion mehr erbauende
denn aufbauende und damit verandernde
Einrichtung geworden ist. Das Gesprach
zwischen Farner und Marti reisst Schran-
ken nieder und fordert gleichzeitig ein
Bekenntnis. Ein Bekenntnis allerdings
weniger zur Religion oder zum Marxis-
mus als zu einer menschlichen Gesell-
schaft. Das Bekenntnis zu Gott oder Marx
— um es extrem auszudricken — weist
bloss den allerdings mit Uberzeugung an-
zutretenden Weg in der Richtung einer
solchen Humanisierung. Daraus wird be-
reits deutlich, dass weder Marti noch Far-
ner nach einer Synthese zwischen christ-
licher und marxistischer Ethik streben.
«Die Christen sollen Christen bleiben und
noch bessere Christen werden, und die
Marxisten sollen Marxisten bleiben und
noch bessere Marxisten werden.» Diese
Worte Dr.Konrad Farners stehen gleich
am Anfang des Filmes gleichsam als ein
Manifest, dass es beim Gesprach zwi-
schen den beiden Exponenten sich nie
und nimmer um ein billiges, weder den
Grundsatzen des Christentums noch je-
nen des Marxismus entsprechendes und
somit in keiner Weise vertretbares Fu-
sionsgeplauder gehen kann. Gegenseiti-
ge Akzeptierung ohne Bekehrungsversu-
che ist die Grundlage zum Dialog.
«Dialogy ist, nicht ohne das Wissen des
Regisseurs, auch zu einem Film gegen die
Extreme geworden. Schlecht kommen je-
ne weg — ohne dass es im Bild gezeigt zu
werden braucht —, die sich bedingungslos
und stur um ihre Fahne scharen und in
stirmischem Vorwartsdrangen oder auch
in blindem Konservativismus die ur-
spriinglichen Ziele und Anliegen ihrer
Ideologie oder Religion vergessen: Die
Erschaffung eines besseren Menschen
und einer besseren Gesellschaft namlich.
Gerade hier haben die beiden Partner
voneinander zu lernen. Die Christen etwa
mussen sich ihres sozialethischen Auftra-
ges neu bewusst werden, was eine Politi-
sierung zur Folge hat. Auf welchen Wi-
derstand ein solches Anliegen stosst, be-
wies etwa die Diskussion um den finan-
ziellen Beitrag des Weltkirchenrates an

revolutionare Organisationen, die gegen
die Unterdrickung und Ausbeutung
kampfen. Die Marxisten dagegen hatten
sich an das Menschenbild des frihen
Marx zu erinnern und die von ihnen ver-
nachlassigte Individualethik zu erneuern;
ein Vorgehen, das etwa die institutionali-
sierte Form des in Moskau gepflegten
Staatskapitalismus arg in Frage stellen
wirde. Das Abweichen von einer sturen
Parteidoktrin zugunsten einer Selbster-
kenntnis ist Voraussetzung fir jedes ge-
winnbringende  Gesprach. Dr.Konrad
Farner, der aus der Partei der Arbeit
(PdA) «nach links» ausgetreten ist, de-
monstriert das im Film. Er wird sich da-
durch auf seiner Seite wenig Freunde
schaffen. Wer indessen glaubt, er werde
dadurch ein bequemer Partner fir die
birgerliche Gesellschaft, sieht sich ge-
tauscht. Wer immer eine Gesellschaft in
ihrer gegenwartigen Struktur zu veran-
dern sucht, wird sich Gegner schaffen.
Das gilt fir Pfarrer Kurt Marti nicht weni-
ger. Sein Bekenntnis zu einer progressi-
ven Kirche muss im burgerlichen Lager
schockieren, vor allem natirlich dort, wo
die herrschende Guter- und Besitzvertei-
lung als eine gottgegebene Tatsache an-
gesehen wird.

Veranderung der Gesellschaft: das heisst
nicht zuletzt auch Veranderung der Be-
sitzverhaltnisse, Abschaffung des Privat-
eigentums. Ob dadurch der bessere
Mensch und damit die bessere Gesell-
schaft erreicht werden, bleibt in Frage ge-
stellt. Sicher aber ist, dass sich dem Men-
schen dadurch bessere Moglichkeiten of-
ferieren. Ziel musste es sein, der Ausbeu-
tung des Menschen durch den Menschen
ein Ende zu bereiten. Erreicht wurde die-
ses Ziel weder vom Marxismus noch vom
Christentum, wiewohl es das Anliegen
beider Exponenten ist, eine Humanisie-
rung und Entmaterialisierung herbeizu-
fuhren. Kapitalismus und Burgertum, so
Pfarrer. Marti, seien mit einem gelebten
Christentum sowenig zu vereinbaren wie
mit dem Marxismus. Wie aber soll die
Veranderung herbeigefihrt werden?
Durch die Evolution oder einen ihrer
moglichen Bestandteile, die Revolution?
Und ist es dem Christen erlaubt, im Falle
einer Revolution zur Gewalt zu greifen?
Die Kirchengeschichte zeigt, dass Chri-
sten immer wieder zum Mittel der Revo-
lution, oftmals unter Anwendung der Ge-
walt, gegriffen haben. Christus selbst,
meint Farner, sei kein Feuerloscher, son-
dern ein Brandstifter gewesen. Das ist ei-
ne sehr pointierte Formulierung, und sie
beinhaltet wohl nur die halbe Wahrheit.
Es stimmt zwar, dass grundlegende ge-
sellschaftliche Verdnderungen, wie sie
die Verkiindigung des Evangeliums etwa
darstellt, nur selten ohne Gewalttatigkeit
entstanden. Es musste aber gerade hier
festgehalten werden, dass, um ein mo-
dernes Schlagwort zu gebrauchen, die
Christusrevolution eine Revolution der
Liebe in ihrem urspringlichsten Sinne
war. Und eben diese Liebe scheint mirim
Gesprach zwischen Kurt Marti und Kon-
rad Farner zu kurz zu kommen. Dass
christliche Liebe, Friede und Gerechtig-
keit besser sind als Hass, Krieg, Unter-
driickung und Macht, sei eigentlich nie

5



bewiesen worden, meint Pfarrer Marti da-
zu; doch bestehe der Glaube just darin, zu
behaupten, Liebe sei besser, ohne es be-
weisen zu konnen. Auf die Frage des
Pfarrers, ob es Giberhaupt moglich sei, die
Welt ohne diesen Glauben zu verandern,
bleibt Farner die Antwort schuldig. Dass
gerade hier sich eine tiefe Kluft im Ge-
sprach zwischen Christentum und Mar-
xismus sich 6ffnen konnte und vielleicht
auch musste, wird leider nicht ausgespro-
chen. Wobei mit aller Deutlichkeit festzu-
halten bleibt, dass christliche Liebe
nichts, aber auch gar nichts mit jenem
wehleidigen und verlogenen «Seid lieb
zueinander», wie es heute vielfach eben
auch von der Kanzel herunter gepredigt
wird, gemein hat.

Richard Dindo liefert mit seinem etwa
50mindtigen Film ein sehr reiches und
wertvolles Material zum Gesprach zwi-
schen Christ und Marxist. Viel Provokati-
ves und Unbequemes wird da dem Zu-
schauer und Zuhorer an den Kopf ge-
worfen. Manches wird einer scharfen
Kritik rufen, wird Zorn erregen. Doch ge-
rade dies ist das Positive dieses in jeder
Beziehung ernst zu nehmenden Filmes.
Jede Diskussion, die Argumenten und
Gegenargumenten ruft, ist besser als das
sture Verhalten in den Festungen, das
zu nichts fahrt als zu Vorurteilen und zu
einem Verharren in den vielleicht un-
glaubhaft gewordenen Positionen. Tatsa-
che ist, dass die Welt einer Veranderung
bedarf und dass alle, die guten Willens
sind, gemeinsam daran arbeiten mussen,
gleich, ob sie sich Christen oder Marxi-
sten nennen. Dass der Film dazu Gber-
haupt eine Grundlage schafft, ist sein
grosses Verdienst. Dass er es abseits einer
unfruchtbaren Haltung der gegenseitigen
Achtung tut, macht ihn wertvoll, bei allen
Mangeln, die ihm anhaften. Dem Berner
Peter von Gunten (Kamera) ist es gelun-
gen, den Dialog zwischen Marti und Far-
ner so einzufangen, dass sich der Zu-
schauer jederzeit direkt anwesend fihlt
und der Eindruck einer Aufzeichnung gar
nicht erst entsteht. Dadurch erhalt das
Gesprach eine Intensitdt, der sich nie-
mand entziehen kann, selbst wenn er hin-
ter die Aussagen der beiden Gesprachs-
partner ein grosses Fragezeichen setzen
muss. Urs Jaeggi

6

Komaodie vor ernstem Hintergrund:
Jacques Denis (rechts) und Jean-Luc
Bideau in «La Salamandre»

La Salamandre

Produktion: Schweiz, 1970/71

Regie, Buch, Dialog, Produktion: Alain
Tanner

Mitwirkung am Buch: John Berger
Kamera: R. Berta, S. Bernardoni

Ton: Marcel Sommerer (Direktton)
Musik: Patrick Moraz, Main Horse Airline
Darsteller: Bulle Ogier, Jean-Luc Bideau,
Jacques Denis, Véronique Alain, Daniel
Stuffel, Marcel Robert, André Schmidt,
Frangois Simon

Verleih: Alain Tanner, durch Filmpool Zi-
rich

«In einem Land wie dem unsrigen sind,
von einigen Ausnahmen abgesehen, alle
Bedurfnisse befriedigt. Man hat zu essen,
man hat ein Dach iber dem Kopf und ein
bisschen Geld, um zu leben. Und dann
werden die geistigen, kulturellen Beddrf-
nisse vollkommen tberfahren. Wenn uns
(und damit meint Tanner: die Kinstler)
Uberhaupt noch eine Rolle zukommt,
dann jene, diese Bedurfnisse zu schaffen,
diese anderen Bedurfnisse, die echten,
nicht die kinstlichen, die uns die Ge-
schaftsleute vorschlagen.» -

Das sagte Alain Tanner zu seinem ersten
Langspielfilm, «Charles mort ou vif». Er
sagt und zeigt es erneut, wenn auch nicht
explizit, in seinem letzten Werk: «La Sala-
mandrey. In einem Film, in dem die Sym-
ptome eines morbiden helvetischen Ra-
derwerks noch deutlicher werden als im
vorangegangenen Beitrag zu einer Chro-
nik unseres Landes. Doch Tanner wieder-
holt sich nicht: er variiert, vertieft, verviel-
faltigt. Und er weiss, dass man ihn — wie
liberhaupt den schweizerischen Film —
ernst zu nehmen beginnt, nicht nur im
Ausland, wo nach «James ou pas» von
Michel Soutter nun auch «La Salaman-
dre» Schlagzeilen macht. Und daher fallt
es dem Genfer noch leichter, Distanz zu
tiben sowohl gegeniiber der Geschichte

als auch gegentiiber der eigenen Person,
zu zeigen, dass er das Ganze nicht tierisch
ernst nimmt, um dann hinterriicks doch
wieder jeden Zweifel iber das Gewicht
der Grundidee des Films zu zerstoren, in
der ahnlichen Art, wie er ein wechselseiti-
ges Spiel mit der Realitat treibt, die dann
am echtesten erscheint, wenn sie ber-
spielt oder durch die Vision ersetzt wird.
Gleichzeitig entwickelt Tanner sein Ta-
lent zur Satire, zur ironischen, oft fast
schon zynischen Provokation, die sich
bereits am Anfang der Geschichte zeigt:
dort, wo der biedere Onkel, das Vorbild
des Birgerlichen, angeschossen wird —
von seiner eigenen Militarwaffe, von der
es heisst, schliesslich hatte sie ja mal fri-
her oder spater zu etwas dienen mussen.
Immerhin hatte er das Gewehr stolz
gleich bei der Haustir hangen.

An diesem nicht ganz gewohnlichen «fait
divers» entziindet sich die Geschichte.
Denn der Onkel beschuldigt Rosamonde
des Mordversuchs. Das 25jahrige Mad-
chen seinerseits beteuert, es handle sich
um einen Selbstunfall. Uber die verworre-
ne Angelegenheit soll nun Pierre, ein
eben aus Brasilien zurtickgekehrter Jour-
nalist, fir die Television ein Drehbuch
schreiben. Pierre, der an die Wirklichkeit
der sichtbaren Dinge glaubt, macht sich
an Rosamonde heran, zwingt sie zum
Sprechen und kommt zu keinem Resultat.
Er erzahlt seinem Freund, Paul, davon.
Dieser — Gelegenheitsarbeiter und Dich-
ter — schafft von Affare und Rosamonde
seine eigene Version, tiber der herumlie-
genden Alltagsrealitat: und dadurch viel
wahrer und wirklicher.

Doch im Zentrum steht Rosamonde, der
«Salamander», der (am Schluss des
Films) durchs Feuer geht — oder, am An-
fang zumindest, durch die Kélte einer pro-
sperierenden Welt, die den einzelnen un-
auffallig aushohlt und abstumpft und in
deren Ordnung die Wurzeln des heuti-
gen Unbehagens treiben. Zwischen Welt-
verlorenheit und Revolte treibt sie in ei-
nem diffusen Leben dahin, das einfach so
vorbeigeht, unbesehen, unbekannt. Sie
tritt Stellen an und gibt Stellen auf, iber
ihre Vergangenheit weiss sie nichts zu sa-
gen: das ist alles ein dumpfes, lahmendes,
erlebnisloses Ganzes, im Wirgegriff der
Ordnung (Onkel) und der sinnlosen, in-
humanen Arbeit fiir die Konsumation, ei-
ner Arbeit, die heute Hunderttausende zu
halben oder ganzen Automaten ernied-
rigt. Sporadischen Auflehnungen folgt
stille Verzweiflung oder Kapitulation: Ro-
samonde, unfdhig, den Mechanismus
dieses Systemszu erkennen, «bereitet sich
auf die Verdammnis vor».

Paul weigert sich, die « wirkliche» Rosa-
monde zu treffen. Mit seiner Vision ist er
der «Wirklichkeit» voraus. Doch es ist un-
vermeidlich: die beiden sehen sich, und
Liebe stellt sich ein. Nun beginnt ein Eng-
pass fir alle. Pauls Vision bricht zusam-
men und kann nicht weitergefiihrt wer-
den. Die Geschichte von Pierre stagniert.
Und Rosamonde wird mit Pauls «Rosa-
monde» — er hat sie Héliodore genannt —
konfrontiert. Und sie erkennt: ihre tiefere
Wirklichkeit, das, was ihre Bedirfnisse
und deren Realisierung verunmoglicht,
die Mechanismen der erdriickenden Ge-



sellschaft. Sie hat auf den Onkel geschos-
sen: man fuhlt, jetzt wirde sie es nicht
mehr tun, weil sie weiter sieht, weil sie
jetzt ihre Revolte und ihren Kampf um ein
bisschen individuelle Freiheit in einer ver-
walteten, arbeitenden Masse bewusster
und gezielter durchzufiihren vermag. Sie
hat geschossen, weil sie blind war in ihrer
ohnmachtigen Auflehnung — und viel-
leicht hat sie deshalb auch nicht richtig
getroffen. Die Eiswiste des Geistes, do-
miniert vom materiellen Profit, verdunkelt
von burgerlicher Konstanz, leergefegt
vom Komfort, hat sie, die die Spielregeln
des Systems refiisiert, nicht erfrieren las-
sen. Die Art, wie sie sich aus dem Schuh-
geschaft rausschmeissen lasst, vor Weih-
nachten, wie sie diese provozierte
Zwangsentlassung als Befreiung aus der
Zwangsjacke fuhlt, weist darauf hin. Aber
es liegt Bitterkeit und Trauer in diesem
Schluss. Es ist iberhaupt kein Schluss. Es
ist ein Anfang. Doch ein Anfang wozu?
Tanner gibt nicht vor, es zu wissen. Er gibt
sich nicht machtiger, als er sich fiihlt. Und
fur ihn ist der oft mitreissende, dann wie-
der hinterhaltige Humor nichts anderes
als ein Zeichen der Ohnmacht als politi-
scher Mensch. In derartigen Augenblik-
ken gewinnt sein Tonfall, zumeist zwi-
schen Ironie und Poesie, eine Transpa-
renz, ein Ineinander von Stimmungen, die
seinem sehr genferischen Blick auf die
Realitat entspricht: einer Annaherung, die
nie psychologisch ist, und einer Distan-
zierung, die Raum zur Reflexion schafft.
Der korrosive Humor iiberspielt dabei,
quasi als lindernde Arznei, die Unertrag-
lichkeit der materiellen Wohlstands- und
der ideellen Notstandswelt.
Unvergesslich dirften auch die drei Dar-
steller sein, die Tanner sehr differenziert
zu charakterisieren vermochte. Eine Ent-
deckung ist dabei zweifellos Jacques De-
nis, eine Personlichkeit von warmer Poe-
sie und fragiler Sanftheit, eine Erschei-
nung, die an keine andere mahnt und die
mit einem Minimum an Aufwand alles
Uberstromt und direkt auf den Zuschauer
einwirkt. Hinter dem Gesicht Jean-Luc
Bideaus, der auch in Soutters «James ou
pas» und «Les Arpenteursy (noch nicht
beendet) zu sehen sein wird, hinter seiner
Komik und Treffbarkeit 6ffnen sich immer
wieder dunkle, weite, oft gar verzweifelte
Raume. Mit dem Ulk seiner Person kon-
trastiert die fiebrige Sensibilitat Bulle
Ogiers, die die ganze Komplexitat Rosa-
mondes flahlbar zu machen vermag und
sowohl in den Momenten der eigentli-
chen Explosion wie in jenen der Resigna-
tion und Mattigkeit zu iberzeugen und zu
packen vermag. Und sorgfaltig auf die
Stimmung und Bedeutung von Tanners
Tonfall sind die Bilder Renato Bertas ab-
gestimmt: poetisch, wo sie poetisch sein
mussen, karg, wo sie karg sein mussen.
Tanners Film weist auf einen Aufbruch.
Pierre wird seinem anfangs des Films un-
realisierbaren Projekt nachgehen: er wird
in Paris flr eine politische Zeitschrift ar-
beiten. Rosamonde hat eine Spur des no-
tigen Bewusstseins gefunden, und Paul
setzt seinen Weg, um eine wichtige Er-
fahrung und Bestéatigung bereichert, fort.
Es sind dies Erfahrungen, die auch dem
Zuschauer neue Spuren aufzeigen — Spu-

ren, die aus der Leinwand und der alle-
gorischen Geschichte heraustreten. Die
zu neuen, lebenswerten, tief veranderten
Beziehungen zwischen Individuum und
Gesellschaft flihren — oder fihren konn-
ten.

Um eine neue, wirklich lebendige und le-
bende Gesellschaft schaffen zu konnen,
muss der einzelne seine elementaren Be-
durfnisse kennen und zugleich erfahren,
wie und gegen wen er sie verteidigen —
und notfalls auch durchsetzen muss. Wir
missen tatsachlich, wie Tanner in einem
Interview uber «La Salamandre» meint,
«alles neu erfinden: die Beziehungen der
Menschen untereinandery». Bruno Jaeggi

FILM -
AUFTRAG

Eine Arbeit fur den
Staatsanwalt

Kirchen in Deutschland stellen Mitarbeit
bei «Erwachsenenfreigabe » ein

epd. Die evangelische und die katho-
lische Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland stellen ab 1.Januar 1972
ihre Mitarbeit bei der « Erwachsenenfrei-
gabe» in der Freiwilligen Selbstkontrolle
der Filmwirtschaft (FSK) ein. Sie sind
jedoch bereit, bei der Prifung von Fil-
men auf ihre Eignung zur Vorfihrung
vor Jugendlichen und an den sog. ern-
sten Feiertagen auch weiterhin mitzuar-
beiten. Dies geht aus einer Mitteilung
hervor, die von den Filmbeauftragten
der beiden Kirchen, Dr.Gerd Albrecht
und Wilhelm Schatzler (beide Koln), in
Wiesbaden im Anschluss an eine Sit-
zung des erweiterten Aussprachegremi-
ums der Offentlichkeit (bergeben
wurde. Diese «Stellungnahme der Film-
beauftragten der beiden Kirchen zur
Frage ihrer Mitarbeit in der Freiwilligen
Selbstkontrolle der Filmwirtschaft» ge-
ben wir leicht gekiirzt wieder.

Stellungnahme der Filmbeauftragten

1. Am 1.Januar 1972 stellen die beiden
Kirchen ihre Mitarbeit bei der Erwach-
senenfreigabe in der Freiwilligen Selbst-
kontrolle der Filmwirtschaft ein. Beide
Kirchen sind jedoch bereit, sich weiter-
hin an der Jugend- und Feiertagsfrei-
gabe zu beteiligen.

2. Schon Ende des Jahres 1970, als die
Freiwillige Selbstkontrolle der Filmwirt-
schaft ihre Grundsatze revidierte, haben
beide Kirchen ihrer Beflrchtung Aus-
druck verliehen, dass es lediglich bei
einer Anderung des Wortlauts bleiben
wiirde. Die Erfahrung der letzten Zeit
hat dies bestatigt. Beide Kirchen haben

betont, dass sie nach einer gewissen Er-
probungszeit ber ihre Mitarbeit in der
FSK endgliltig entscheiden.

3. Die Grinde, warum die beiden Kir-
chen ihre weitere Mitarbeit in der Er-
wachsenenfreigabe der FSK einstellen,
sind prinzipieller Art. Beide Kirchen
haben sich in der FSK nicht nur als Ver-
treter ihrer Glieder und ihrer Interessen,
sondern als Mandatstrager der gesamten
Offentlichkeit und des Gemeinwohls
verstanden. Sie sahen ihre Aufgabe
darin, die Meinungen und Vorstellungen
der Offentlichkeit aus ihrer Sicht in die
Arbeit der FSK einzubringen und in der
Konfrontation mit anderen geltend zu
machen. In der Entwicklung der letzten
Jahre trat diese Auseinandersetzung in
der FSK in den Hintergrund und wich
immer mehr der Frage nach der straf-
rechtlichen Unbedenklichkeit der Filme.
Eine Mitarbeit bei derartigen Entschei-
dungen erwartet jedoch die Offentlich-
keit vom Staatsanwalt, nicht aber von
den Kirchen; im Interesse der Offent-
lichkeit kann dies auch nicht Aufgabe
der Kirche sein.

4. Beide Kirchen sind bereit, die Film-
wirtschaft in der Erwachsenenfreigabe
durch Sachverstindige zu beraten,
sobald Fragen auftauchen, fir die kirch-
liche Stellungnahmen gewiinscht wer-
den und zweckdienlich erscheinen.
Beide Kirchen sind auch weiterhin be-
reit, sich im sog. Erweiterten Ausspra-
chegremium mit allen bisher an der FSK
Beteiligten um die Klarung der bei der
Filmfreigabe entstehenden prinzipiellen
Fragen zu bemuhen.

5. Die beiden Kirchen beenden mit Be-
dauern ihre Mitarbeit in der Erwachse-
nenfreigabe der FSK. Diese Institution
war nach ihrer Zielsetzung ein Instru-
ment der gesellschaftlichen Selbstkon-
trolle und insofern Ausdruck demokrati-
scher Selbstbestimmung der Gesell-
schaft. Weil dies aber immer weniger
das Selbstverstandnis der FSK ist, deren
Entscheidungen und deren Beurteilung
in der Offentlichkeit bestimmt werden, ge-
ben beide Kirchen ihre Mitarbeit in der
Erwachsenenfreigabe auf.

6. Beide Kirchen betonen, dass die Auf-
kindigung ihrer Mitarbeit bei der Er-
wachsenenfreigabe nicht Signal fir ein
Disengagement in filmpolitischen Fra-
gen ist.

Dr. Albrecht: « Nicht das Ende der FSK»
Dass der Rickzug der Kirchen aus der
«Erwachsenenfreigabe» nicht das Ende
der FSK bedeute, sondern deren «Er-
neuerung» ermogliche, hat der evange-
lische Filmbeauftragte, Dr.Gerd Alb-
recht, in einer Stellungnahme betont.
Dr. Albrecht sagte wortlich:

«Die Kirchen haben von Anfang an in
der FSK mitgearbeitet, also seit 1949.
Dass sie die Erwachsenenfreigabe in
Zukunft nicht mehr mitmachen, ist nicht
Ausdruck einer Verargerung oder Ohn-
macht. Aber in der FSK selbst und in
der Offentlichkeit besteht keine Klarheit
mehr dariiber, ob die FSK ihre Erwach-
senenfreigabe noch weitergehend ,libe-
ralisieren” soll, also den mindigen
Staatsbiirger selber entscheiden lassen

7



	Filmkritik

