
Zeitschrift: Zoom : illustrierte Halbmonatsschrift für Film, Radio und Fernsehen

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Fernseh- und Radioarbeit

Band: 23 (1971)

Heft: 23

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
KRITIK
Sacco e Vanzetti
(Sacco und Vanzetti)

Produktion: Italien/Frankreich, 1971
Regie: Giuliano Montaldo
Szenario: Giuliano Mantaldo und Fabrizio

Onofri
Musik: Ennio Morricone, Joan Baez
Kamera: Silvano Ippoliti
Darsteller: Gian Maria Volonte
(Vanzetti), Riccardo Cucciola (Sacco), Cyril
Cusack (Staatsanwalt), Milo O'Shea
(erster Verteidiger), William Prince
(zweiter Verteidiger) sowie Rosanna
Fratello, Geoffrey Keen, Claude Mann.
Verleih: Sadfi, Genf

Der Fall von Nicola Sacco und Bartolo-
meo Vanzetti, die am 23.August 1927
für ein Verbrechen, das sie sieben Jahre
zuvor nicht begangen hatten, hingerichtet

wurden, ist authentisch: in den
Zeitungen dieser Zeit bleibt heute nachzulesen,

wie stark das Ausland - selbst die
Schweiz - darauf reagiert hat: in Genf
und Basel forderten die Demonstrationen

und Terrorakte gar Todesopfer.
Obwohl Giuliano Montaldo, von
Erfahrungen mit Lizzani und Pontecorvo
geprägt und seit seinem Debüt 1961 für
einen engagierten Film optierend, diese
rein politische Affäre in einen Spielfilm

mit dokumentarischem Einschlag
kleidet, ist sein Ziel von Anfang an klar:
sein Werk reflektiert auch heutige
Mechanismen. «Die Geschichte von

Sacco und Vanzetti ist beispielhaft»,
meint der Regisseur von «Gott mit uns».
«Intoleranz und Rassismus sind nie tot.
Es gibt Momente, wo die Justiz nicht
mehr gerecht ist: nämlich dann, wenn in
ihre Beweggründe die Politik eindringt.
Die Macht wird zur wichtigsten Sache.»
Montaldo braucht keine Namen zu nennen:

weder Angela Davis noch Fred
Hamptom, noch die Studentenprozesse
oder die Soledad-Brothers. Zum
Beispiel.

Nach aussen geht - oder ging es lange
Zeit - um einen Mord: in den Gestalten
von Sacco und Vanzetti glaubte man
die Urheber eines blutigen Raubüberfalls
gefunden zu haben. Während des
Prozesses - er fand in Dedham, einem
reichen Aussenquartier von Boston statt —

konnten von 59 Zeugen indessen nur
fünf aufgetrieben werden, die in Nicola
Sacco den Mörder zu erkennen vorgaben.

Die Entlastungszeugen der
Verteidigung dagegen galten zum vornherein
als unglaubwürdig, waren sie doch -
wie Sacco und Vanzetti - nur italienische

Arbeiter, zu Gast in den Vereinigten
Staaten. Als «Abschaum», als

«zweifelhafte Individuen» werden sie
abgestempelt in einem Gerichtssaal,
dessen sauberster Platz die Anklagebank
ist, auf der zwei Männer sitzen, die
nicht wegen eines Mordes, sondern
wegen ihrer Gesinnung abgeurteilt werden

müssen, im Namen der Macht, der
Demokratie, stellvertretend für jene, die
für die Gewerkschaft arbeiten und für
eine sozial bessere Welt einstehen. Die
beiden wanderten aus, um in den USA
eine gerechtere Gesellschaft zu finden;
ihre bittere Enttäuschung liess sie zu
Anarchisten, zu Praktikern der Toleranz,
der Gewaltlosigkeit und des Sozialismus
werden. Dadurch haben sie sich schuldig

gemacht vor einem Gericht, das
ihnen einen «regulären» Prozess anbie-

Dass sie zu Praktikern der Toleranz,
der Gewaltlosigkeit und des Sozialismus
wurden, hat sie schuldig gemacht

tet, einen Prozess, der zeigen soll, dass
man in einer Demokratie, im beispielgebenden

Land des Westens lebt, kurz
nach der ersten Welle der Oktoberrevolution:

Früher hätte man die Anarchisten
deportiert. Doch diese neue, sublimierte
Methode ist weit grausamer und effektvoller.

Man führt einen Prozess durch,
vor den Augen der Welt. Im Hintergrund
ziehen Gericht samt Vorsitzendem,
Politiker, Polizei und Besitzbürgertum am
gleichen Strick. Nur eines haben diese
Kräfte übersehen: Sie brachten zwar
Sacco und Vanzetti auf den elektrischen
Stuhl, im Einvernehmen mit dem
zynisch-sterilen Gouverneur, aber sie
haben aus den Verurteilten ein Symbol
gemacht. So rief etwa der Schriftsteller
John Dos Passos aus: «Einverstanden:
ihr habt gewonnen. Aber ihr habt Amerika

in zwei Teile gespalten.» Doch auch
daraus hat man heute gelernt. Man ist
noch einmal sublimer geworden. Um so
schwerer wiegen die Worte Montaldos:
«Die Geschichte wiederholt sich, und
man kann die Warnungen nicht genügend

wiederholen.»
Nun aber: wie wirksam ist diese
Warnung in der heutigen Welt, die alles zu
schlucken, zu verkraften und zu
verdauen scheint? Der Start in unseren
Kinos ist bis heute jedenfalls
niederschmetternd. Montaldos unbequemes
Kreuzverhör demokratischen - besser
scheindemokratischen — Verhaltens
setzte sich beim Publikum nicht durch,
obwohl der Film die Intensität eines «Z»
besitzt, obwohl er über die Brisanz eines
«Indagine su un cittadino...» verfügt,
dem gegenüber er aber nüchterner und
bestimmter erscheint. Montaldo deckt
die fatalen Mechanismen der Macht fast
ausschliesslich anhand des Prozesses
und der versuchten Revision auf;
dadurch gewinnt sein Film eine enorme
Geschlossenheit, die durch den Ernst,
die Gemessenheit und die Intensität der
Darsteller verstärkt wird. Diese lassen
einige spröde oder schematisch konstruierte

Momente vergessen und verdoppeln

die Wirkung einer rigorosen Montage,

die fühlbar macht, mit welch
diabolischer Irreversibilität sich hier ein
Kreis um die Wahrheit schliesst, im
Namen des Bürgersinns und der Freiheit.

Gian Maria Volonte, selbst einer
der engagiertesten Schauspieler der
Gegenwart, beeindruckt durch seine feste
Haltung, seinen Scharfsinn, der die
Intelligenz des Autodidakten verrät;
zerbrechlicher, unbestimmter erscheint
Riccardo Cucciola als Sacco, der das
System noch nicht ganz durchschaut
hat und immer noch von einer individuell

lebenswerten Existenz inmitten einer
schlecht organisierten, ungerechten
Gesellschaft träumt; beide Darsteller
könnte man sich schwerlich überzeugender

und profilierter vorstellen.
Charakteristisch für deren geschickte
Abstimmung ist etwa jener Wortwechsel,
in dem, kurz nach der Verurteilung,
Sacco ausruft: «Ich will kein politischer
Märtyrer sein; ich will leben, leben!»,
worauf Vanzetti erwidert: «Auch ich will
leben - aber in einer besseren Welt.»

Bruno Jaeggi

2



The Hired Hand
(Der weite Ritt)

Produktion: USA 1971
Regie: Peter Fonda
Kamera: Vilmos Zsigmond
Musik: Bruce Langhorn
Darsteller: Peter Fonda, Warren Oates,
Verna Bloom
Verleih: Universal, Zürich

Wenn die Hippie-Bewegung im weitesten

Sinne als Bevorzugung des
individuellen menschlichen Glückes gegenüber

materiellen Werten definiert werden
kann, dann hat «Easy Rider» Peter Fonda
zweifellos einen Hippie-Western
geschaffen. Doch weil auch der Hippie
nicht in Frieden leben kann, wenn es dem
bösen Nachbarn nicht gefällt, ist die
«Macht der Blume», in diesem Falle des
wogenden Getreidefeldes, zu klein, um
Gewaltlosigkeit und Frieden zu sichern.
So bleibt denn auch in Fondas «The
Hired Hand» das klassische Western-
Motiv erhalten: das Schlussduell, ausgetragen

mit rauchenden Colts. Statt des
Erntesegens erklingt das Wiegenlied vom
Totschlag...
Nach den Edelwestern der fünfziger
Jahre, nach der Aktion -«.Blutige
Leinwand» aus dem Italo-Schfachthaus und
nach der Peckinpahschen Entmythologi-
sierungswelle blüht jetzt das zarte Pflänz-
chen der Romantik auch in den Pferdeopern.

So breitet sich in «The Hired
Hand» Lyrik aus: Die Anfangssequenz
ist von zauberhafter Schönheit, optisch
virtuos gestaltet, eine poetische Folge
von geschmacksicheren Überblendungen.

Da lädt, in künstlerische Unschärfe
getaucht, ein silbrig glitzernder Fluss
verführerisch zum Bade, bis als grausamer

Schock, gleichsam Böses ankündigend,

die Leiche eines kleinen Mädchens
vorbeitreibt. Damit sind in der «Ouvertüre»

- eine rhythmische Synthese
zwischen Folk-Blues und Pop-Musik -
gleich schon die Elemente von Fondas
Western enthalten: gewalttätige
Einbrüche in eine Welt persönlicher Suche
nach dem Glück.
Drei Männer reiten zusammen durch die
unermesslichen Weiten der wilden (noch
unbezwungenen), schönen Natur, zwei
von ihnen schon seit Jahren. Der eine
hat vor langer Zeit Frau und Kind
verlassen, getrieben von Fernweh, der
andere träumt vom Traumland
Kalifornien, und der jüngste findet statt des
Rauschens des Meeres die Finsternis des
Todes. Kalifornien zerrinnt wie ein
Traum... So beschliesst der erste nach
abenteuerlichen sieben Jahren wieder
heimzukehren, begleitet von seinem
langjährigen Freund. Damit beginnt die Story,
aus der in lyrischer Folge die leisen
Gefühle von Liebe und Freundschaft
wachsen, von Sich-wiederfinden und
neuerlicher Trennung, von Schmerz und
schliesslich Tod in einer Umwelt, die
(bis heute) noch immer-wie makaber!-
Geschmack am Leichengeruch findet.
Peter Fonda hat mit seinem Regie-Erstling

bewiesen, dass der Western zu

Des Herumziehens müde geworden,
kehrt Collings (Peter Fonda) mit seinem
«Sattel Tramp» Harris (Warren Oates)
zu Frau und Kind zurück

Recht als «uramerikanische Kunstform
mit archaischem Charakter» gefeiert wird.
Diese Gattung entspricht in einem derart
hohen Masse dem Medium Film, dass die
ständig jungen und unverbrauchten
Stilmittel immer neuen Impulsen zugänglich
sind. Die Möglichkeiten des Westerns
sind unbeschränkt: da ist Platz für Lyrik
und Poesie, für Gewalt und Leidenschaft,
für Hass und Liebe, für hintergründige
Gesellschaftskritik und Sentimentalität,
für Erkenntnis auch, für Geschichtsfälschung

und Wahrheit. Im Western breitet

sich kaum Langweile aus, da ist Raum
für individuelle Betrachtungsweise.
Western sind Filme, die ein persönliches
Verhältnis zum Betrachter erschliessen
und dabei in absoluter Gültigkeit menschliche

Verhaltensweisen aufdecken. «Der
erste wirkliche Film war ein Western, und
wenn es einen letzten gibt, wird es wieder
ein Western sein», ist einmal geschrieben
worden. Rolf Niederer

Früchte paradiesischer

Bäume
Ovace stromu rajskych)

Produktion: Tschechoslowakei, 1970
Regie: Vera Chytilova
Buch: Vera Chytilova und Ester Krum-
bachova
Kamera: Jaroslav Kucera (Gatte der
Chytilova)

Musik: Zdenek Liska
Kostüme: Ester Krumbachova
Darsteller: Karel Novak, Jitka Novakova,
Jan Schmid
Verleih: Colombus, Zürich

Orthodoxer Kirchengesang erzählt zu
Beginn die altbekannte «Geschichte vom
Sündenfall» (I.Mose 3), während im
Bild in rasch ineinandergeblendeten
einfarbigen, aber schwarzgemusterten
Einstellungen ein junges Paar sich tanzend
bewegt. Die Zeitlupe verleiht ihren
Schritten und Gesten die Unbeschwertheit

des paradiesisch-harmonischen
Spiels der nackten Körper; in einem
Teich, umgeben und überdacht von
einem dichten, schützenden Blätterhimmel,
suchen sich die beiden «ersten»
Menschen zu begegnen und einander zu
umfangen. Auch die Kamera spielt mit und
holt die Figuren und ihre Gesichter immer
wieder in Grossaufnahmen heran, lässt
sie aber auch gleich wieder in die gebührende

Distanz der Nahaufnahme zurücktreten.

Es ist dieses «erste» Liebespaar,
das ohne Hemmung und ohne Leidenschaft

wirklich frei spielend die Leinwand
erfüllt.
Dann fällt der Apfel - und hier wechselt
der Film vom experimentell einheitlichen
(formalistischen?) Vorspiel zur
geschichtlich situierten Erzählung-in Evas
Schoss, die neben Josef, ihrem Mann,
unter einem wunderschönen, fast
kitschigen Baum im Park eines Erholungsheimes

ruht. Er lehnt ab, auch in den Apfel

zu beissen, und bleibt, während Eva
aufspringt und essend wegläuft,
teilnahmslos ruhend liegen. Sie springt dem
Postboten entgegen und nimmt die Briefe
für Josef in Empfang, darunter einen mit
einem verdächtigen Parfümgeruch. Sie
muss vermuten, dass ihr Mann sie
betrügt, aber sie möchte wissen, wie es
wirklich steht. Uns versucht der Film
traumhaft verhüllend und doch offenbarend

zu zeigen, wie sich etwa die Aufhebung

der vermeintlich paradiesischen Ur-
harmonie wegen des einmal losgebrochenen

Drangs nach Erkenntnis und
Unterscheidung von «Gut und Böse» konkret

im Leben dieses Paares vollziehen
mag. Die Beispielerzählung von Eva und
Josef spielt, erkennbar an Kostümen und
Dekor, im Zeitalter des Rokoko, der
«zierlich-graziösen, spielerisch-frivolen,
galanten Gesellschaftsdichtung» (dtv-Lexi-

3



kon); sie wird für uns dadurch gleichzeitig
konkret historisch, datierbar im

18. Jahrhundert und zeitlos - also auch in
der Gegenwart - gültig. Wer einmal in die
«Frucht vom Baum der Erkenntnis»
gebissen und ihren Saft in sich gesogen hat,
der muss der Leidenschaft nach der
Wahrheit erliegen, bis er «Gut und Böse»
unterscheiden kann
Also läuft Eva, nachdem sie die Briefe
abgegeben hat, restlos wieder weg
und streicht dem verführerisch
anziehenden «Galant» Robert, dem leichtfertigen

Tändler ihrer Erholungsgesellschaft
nach. Sie sucht ihm unablässig zu begegnen,

vielleicht noch zusätzlich dadurch
gereizt, dass er sich und das Geheimnis
seiner rostroten Mappe ihr immer wieder
entzieht; bis er beim Gesellschaftsspiel im
Sand seinen Zimmerschlüssel verliert.
Zuerst will Eva ihn auf den Verlust aufmerksam

machen, nimmt aber, als er nicht
reagiert, den Schlüssel an sich und ergreift
kurz entschlossen die Gelegenheit, das
Geheimnis vielleicht in Roberts Zimmer
zu lüften. Sie findet die rostrote
Ledermappe und in dieser mehrere
Zahlenstempel und ein Stempelkissen mit roter
Tinte; verliebt in den kleinen Erfolg,
drückt sie sich lachend eine der Zahlen,
eine nussgrosse 6, auf ihren linken
Oberschenkel.

Zur ballspielenden Gesellschaft im Sand
zurückgekehrt, wird ihr aus einer eben
eingetroffenen Zeitung eine Meldung
über den vielgesuchten Frauenmörder
vorgelesen, der seine Opfer mit roten
Stempelzahlen numeriere und kürzlich
sein sechstes gefunden habe! Zutiefst
erschrocken über die unausweichliche
Einsicht, dass Robert der gesuchte
Mörder sein muss, kontrolliert sie
betroffen ihr Zeichen am Oberschenkel

und fällt in Ohnmacht. Als sie
erwacht, liegt sie in ihrem Zimmer auf dem
Bett und Josef daneben; er gesteht ihr,
dass er sie tatsächlich betrogen habe, nun
aber - auf Robert eifersüchtig geworden
- ihre Liebe zurückgewinnen will. Nun
kennt sie also «ihre Liebe» und «ihren
Tod», sie kann unterscheiden zwischen
«Gut und Böse», sie hat die Wahrheit,
nach der sie streben musste, erlangt und
will fliehen; mit Hutschachtel und Koffer
macht sie sich überstürzt auf den Weg,

wird aber von Josef und Robert gemeinsam

zurückgehalten. Das Spiel geht weiter,

und Eva sollte sich für den einen oder
den andern entscheiden, sie kann sich der
Wahrheit nicht durch Flucht entziehen.
Also lässt sie sich von Robert, der trotz
oder wegen der bei ihm drohenden
Lebensgefahr die stärkere Anziehungskraft

auf sie ausübt, zu heimlich-unheimlichen

Treffpunkten locken: ins Ruderboot,

wo sie nur knapp dem Wassertod
entrinnt; in den Sumpf, wo sie von Josef
gerettet wird usw. Eva kann aber gar nicht
das sechste Opfer werden, als das sie sich
voreilig abgestempelt hat; sie muss
vielmehr selbst das siebente Opfer bringen,
indem sie Robert erschiesst und so ihren
vorzeitigen eigenen Tod tötet. Wo ihre
Leidenschaft nach der Wahrheit sie
hindrängt auf dem Weg des Todes, da muss
sie selber mit bis ans Ende gehen, um
dann den Weg der Liebe mit Josef wieder
aufnehmen zu können.
Als sie zu Josef zurückläuft, der das
Erholungsheim eben verlassen will, bleibt dieser

nur sehr zögernd stehen und ergreift
auch die Rose nicht, die sie ihm diesmal -
anstelle des Apfels! - hinstreckt.
Vielleicht hat er gelernt, dass man von der
unteilbaren Wahrheit nicht nur die eine
Hälfte, die Liebe, wollen und die andere,
den Tod, verdrängen kann. Er muss einsehen,

dass es zwar durch die Leidenschaft
nach Erkenntnis nicht viel zu gewinnen
gibt, wenn man am Ende doch bloss die
alte Polarität von Liebe und Tod, von
«Gut und Böse», von Leben und Sterben
findet, dass man aber andererseits ausser
der falschen, unwahren Unschuld, die er
sich zuerst bewahren wollte, auch nicht
viel zu verlieren hat und sich der Weg also
dennoch lohnt.
Die kunstvoll erhellend-verbergende
Beispielerzählung der Vera Chytilova und
ihrer Mitarbeiter konfrontiert uns mit drei
gewinnenden Verlierern: Robert begegnet

einer furchtlosen, freiwilligen Zuneigung

und findet doch das Ende seines
todspendenden Lebens; Josef verliert

Früchte paradiesischer Bäume: ein aus-
sergewöhnlich interessanter, aber stark
verschlüsselter Film der tschechoslowakischen

Regisseurin Vera Chytilova

seine falsche, auf Verdrängung bauende
Gewissensruhe und gewinnt doch Evas
Liebe zurück; Eva selbst erfährt die
Stillung ihrer Erkenntnis-Leidenschaft, muss
dafür aber ihre ursprüngliche Unschuld
opfern, also schuldig werden! Ein unzeit-
gemäss tragischer Schluss, dem sich
jedoch unter der Zweideutigkeit der
«ausserhalb des Paradieses» sich
ereignenden und zu verantwortenden
Geschichte keiner entziehen kann: Wer das
Paradies der vermeintlichen Unschuld
einmal verlassen musste, begibt sich ge-
zwungenermassen unter den Widerspruch

von «Gut und Böse»; es bleibt
ihm nicht einmal die Gewissheit der Ur-
harmonie, die er erst durch die Erkenntnis
von Liebe und Tod hindurch wieder zu
finden hofft! Die entmythologisierte
Schlange ist in die Haut der konkret
erfahrbaren Versuchung gekrochen, die die
leidenschaffende Anziehungskraft des
Fremden und Geheimnisvollen und das
trügerisch ruhige Verharren beim
Bekannten und Vertrauten für uns darstellen.

Um das Leben aber leben zu können,
anstatt bei der undurchschauten
Halbwahrheit, die alles Leben tötet, stehenzubleiben

oder gar zu fliehen, dazu muss der
einzelne in Grenzsituationen bereit sein,
schuldig zu werden - denn es gehört, wie
Dietrich Bonhoeffer in seiner «Ethik»
schreibt, «zur Struktur verantwortlichen
Handelns die Bereitschaft zur Schuldü
bernahme und die Freiheit» (vgl. 7.Aufl.,
S.255 f.); oder der einzelne muss, wie es
Vera Chytilova ausdrückt und für sich in
Anspruch nimmt, die hemmende Angst
vor Fehlern in allen Lebenslagen
überwinden: «Ich vertraue viel der Spontaneität,

esgibtkeine fixen Ideen, ich bin immer
bereit, neue, unerwartete Wege
einzuschlagen, ohne jede Angst, etwas
Falsches zu tun. Denn mit dieser Angst wäre
man gefesselt und gelähmt: Man würde
nichts wirklich Neues, Imaginäres
entdecken. Ja man muss scheinbare Fehler
sogar als Ausgangspunkt nehmen, darin
weitermachen, vorwärtsgehen, sich
forttragen lassen, und dann wird man plötzlich

entdecken, dass man gar keinen Fehler,

sondern wirklich etwas Neues
geschaffen hat» (vgl. «radio + fernsehen»
Nr.45/1 971, S. 18 f.).
Wenn der Film in uns also die verschüttete,

oder vielleicht gar verlorene Sehnsucht

nach der Urharmonie wiederzu-
wecken vermag, dann sollte er auch die
Leidenschaft nach der unbequemen
Erkenntnis, die Spontaneität auf das Neue
und Unbekannte hin beleben, ohne sie in
der Angst vor Fehlern und Schuld gleich
wieder zu ersticken. So würde die filmische

Beispielerzählung zu einem mutig
offenen und zugleich poetisch verhüllenden

Bekenntnis, dass - gemäss der altte-
stamentlichen Geschichte «vom Verlust
des Paradieses» - Eros und Thenatos
(griechisch für Liebe und Tod) als die
sich dialektisch ergänzenden Kräfte des
Lebens auf dem Weg zum «neuen
Himmel» und zur «neuen Erde» bejaht und
angenommen werden dürfen.
Allerdings fehlt nun bei Vera Chytilova -
wie übrigens auch im Alten Testament -
meines Erachtens die neutestamentliche
Kategorie der Vergebung; sie erst könnte

4



nach der Trauer über den zwar not-wen-
denden, aber doch schuld-eröffnenden
Weg für Eva und Josef einen wirklichen
Neuanfang begründen. Die erschütternde
Erkenntnis, zu der uns unverkrampfte
Leidenschaft führen muss, bedarf der
komplementären Vergebung, um ehrlich und
frei vom Vergangenen neu anzufangen
und ein «gutes» Stück weiterzukommen.
Aber vielleicht ist es ungerechtfertigt,
voreilig, anmassend, diese Forderung an
einen tschechoslowakischen Film zu
richten, angesichts der äusserst kritischen
Lage in der CSSR seit der russischen
Invasion 1968; vielleicht lässt sie sich nicht
einmal an den «freien Schweizer»
Kinogänger richten, weil er in seiner Selbstsicherheit

Vergebung gar nicht braucht?
Vielleicht müssen wir es also bei der
mutig resignierten Deutung der Vera

Chytilova bewenden lassen: «Eva wird
mit verschiedenen Wahrheiten konfrontiert;

Sie liebt Robert, den mysteriösen
Frauenmörder, und entdeckt, dass ihr
Mann sie betrügt; sie sieht in ihm einen
Heuchler. Diese verzweifelte, scheinbar
ausweglose Wahrheit ist für sie zu grausam:

sie tötet Robert. Andererseits will sie
nicht mehr in der Halbwahrheit, also in
der Lüge, leben. Aber selbst wenn die
Wahrheit grausam ist, man kann sie, einmal

bekannt, nicht ausradieren. Man
muss, trotz allem, weiterleben, überleben.
Das betrifft nicht nur mich, sondern viele,
die ich kenne, in meinem Land. Es ist dies
die Verzweiflung sowohl des einzelnen,
der verraten wird, wie die Verzweiflung
des Filmschaffenden über die Begrenztheit

seiner Möglichkeiten» (Zit. nach
«radio + fernsehen» Nr.45/1971, S.19).

Urs Etter

Dialog
Produktion: Schweiz, 1971
Regie: Richard Dindo
Kamera: Peter von Gunten
Ton: Jean-Daniel Bioesch
Diskussionsteilnehmer: Pfarrer
Kurt Marti, Dr.Konrad Farner
Verleih: Filmpool, Zürich

Das Gespräch, das der gegenwärtig in
Paris lebende Zürcher Jungfilmer Richard
Dindo auf Zelluloid gebannt hat, wäre in
dieser Form vor wenigen Jahren kaum
möglich gewesen. Ohne einander mit
wohlpräparierten Voten von der Richtigkeit

und alleinseligmachenden Wirkung
ihrer Religion oder Ideologie überzeugen
zu wollen, diskutieren der überzeugte
Christ Pfarrer Kurt Marti (Bern) und der
erklärte Marxist Dr.Konrad Farner (Thal-
wil) über eine beiden Partnern notwendig
erscheinende Veränderung unserer
Gesellschaft. Im Mittelpunkt des Gesprächs
steht der Dialog zwischen Christentum
und Marxismus, wie er sich bei jungen
Leuten gerade in letzter Zeit in verstärktem

Ausmasse manifestiert hat. Marxismus

und Christentum haben eine grosse
Gemeinsamkeit: sie sind - zumindest im
europäischen Raum - mitbestimmender
Teil in einer sich im Umbruch befindli¬

chen Welt. Sie sind beide am Sozialisie-
rungsprozess innerhalb einer kapitalistischen

Gesellschaft interessiert und treiben

ihn in mehr oder minder evolutionärer
oder revolutionärer Weise voran. Warum
also sollen sich die marxistische Ideologie
und die christliche Religion nicht zu
einem Dialog finden, der, falls er eines
Tages in der Öffentlichkeit fortgesetzt würde,

zum gemeinsamen politischen Vorgehen

führen könnte? Sind das die
Überlegungen einiger Phantasten? Ist das
Gespräch zwischen Marxismus und
Christentum zur ewigen Utopie verdammt?
Das sind Fragen, die der Film «Dialog»
aufwirft und zur Diskussion stellt. Dass er
die Antworten schuldig bleibt, liegt in der
Natur der Sache. Aber er reisst eine
Auseinandersetzung an, die einige
Überlegungen wert ist und der zu stellen es sich
lohnen könnte.
«Dialog» ist ein Film, der vielen zum
Ärgernis werden wird: den von der
Parteiideologie überzeugten doktrinären
Marxisten nicht weniger als jenen, den Grossteil

des Kirchenvolkes bildenden Christen,

denen ihre Religion mehr erbauende
denn aufbauende und damit verändernde
Einrichtung geworden ist. Das Gespräch
zwischen Farner und Marti reisst Schranken

nieder und fordert gleichzeitig ein
Bekenntnis. Ein Bekenntnis allerdings
weniger zur Religion oder zum Marxismus

als zu einer menschlichen Gesellschaft.

Das Bekenntnis zu Gott oder Marx

- um es extrem auszudrücken - weist
bloss den allerdings mit Überzeugung
anzutretenden Weg in der Richtung einer
solchen Humanisierung. Daraus wird
bereits deutlich, dass weder Marti noch Farner

nach einer Synthese zwischen christlicher

und marxistischer Ethik .streben.
« Die Christen sollen Christen bleiben und
noch bessere Christen werden, und die
Marxisten sollen Marxisten bleiben und
noch bessere Marxisten werden.» Diese
Worte Dr.Konrad Farners stehen gleich
am Anfang des Filmes gleichsam als ein
Manifest, dass es beim Gespräch
zwischen den beiden Exponenten sich nie
und nimmer um ein billiges, weder den
Grundsätzen des Christentums noch
jenen des Marxismus entsprechendes und
somit in keiner Weise vertretbares
Fusionsgeplauder gehen kann. Gegenseitige

Akzeptierung ohne Bekehrungsversuche
ist die Grundlage zum Dialog.

«Dialog» ist, nicht ohne das Wissen des
Regisseurs, auch zu einem Film gegen die
Extreme geworden. Schlecht kommen jene

weg - ohne dass es im Bild gezeigt zu
werden braucht-, die sich bedingungslos
und stur um ihre Fahne scharen und in
stürmischem Vorwärtsdrängen oder auch
in blindem Konservativismus die
ursprünglichen Ziele und Anliegen ihrer
Ideologie oder Religion vergessen: Die
Erschaffung eines besseren Menschen
und einer besseren Gesellschaft nämlich.
Gerade hier haben die beiden Partner
voneinander zu lernen. Die Christen etwa
müssen sich ihres sozialethischen Auftrages

neu bewusst werden, was eine
Politisierung zur Folge hat. Auf welchen
Widerstand ein solches Anliegen stösst,
bewies etwa die Diskussion um den
finanziellen Beitrag des Weltkirchenrates an

revolutionäre Organisationen, die gegen
die Unterdrückung und Ausbeutung
kämpfen. Die Marxisten dagegen hätten
sich an das Menschenbild des frühen
Marx zu erinnern und die von ihnen
vernachlässigte Individualethik zu erneuern;
ein Vorgehen, das etwa die institutionalisierte

Form des in Moskau gepflegten
Staatskapitalismus arg in Frage stellen
würde. Das Abweichen von einer sturen
Parteidoktrin zugunsten einer Selbsterkenntnis

ist Voraussetzung für jedes
gewinnbringende Gespräch. Dr.Konrad
Farner, der aus der Partei der Arbeit
(PdA) «nach links» ausgetreten ist,
demonstriert das im Film. Er wird sich
dadurch auf seiner Seite wenig Freunde
schaffen. Wer indessen glaubt, er werde
dadurch ein bequemer Partner für die
bürgerliche Gesellschaft, sieht sich
getäuscht. Wer immer eine Gesellschaft in
ihrer gegenwärtigen Struktur zu verändern

sucht, wird sich Gegner schaffen.
Das gilt für Pfarrer Kurt Marti nicht weniger.

Sein Bekenntnis zu einer progressiven
Kirche muss im bürgerlichen Lager

schockieren, vor allem natürlich dort, wo
die herrschende Güter- und Besitzverteilung

als eine gottgegebene Tatsache
angesehen wird.
Veränderung der Gesellschaft: das heisst
nicht zuletzt auch Veränderung der
Besitzverhältnisse, Abschaffung des
Privateigentums. Ob dadurch der bessere
Mensch und damit die bessere Gesellschaft

erreicht werden, bleibt in Frage
gestellt. Sicher aber ist, dass sich dem
Menschen dadurch bessere Möglichkeiten
offerieren. Ziel müsste es sein, der Ausbeutung

des Menschen durch den Menschen
ein Ende zu bereiten. Erreicht wurde dieses

Ziel weder vom Marxismus noch vom
Christentum, wiewohl es das Anliegen
beider Exponenten ist, eine Humanisierung

und Entmaterialisierung herbeizuführen.

Kapitalismus und Bürgertum, so
Pfarrer Marti, seien mit einem gelebten
Christentum sowenig zu vereinbaren wie
mit dem Marxismus. Wie aber soll die
Veränderung herbeigeführt werden?
Durch die Evolution oder einen ihrer
möglichen Bestandteile, die Revolution?
Und ist es dem Christen erlaubt, im Falle
einer Revolution zur Gewalt zu greifen?
Die Kirchengeschichte zeigt, dass Christen

immer wieder zum Mittel der
Revolution, oftmals unter Anwendung der
Gewalt, gegriffen haben. Christus selbst,
meint Farner, sei kein Feuerlöscher, sondern

ein Brandstifter gewesen. Das ist eine

sehr pointierte Formulierung, und sie
beinhaltet wohl nur die halbe Wahrheit.
Es stimmt zwar, dass grundlegende
gesellschaftliche Veränderungen, wie sie
die Verkündigung des Evangeliums etwa
darstellt, nur selten ohne Gewalttätigkeit
entstanden. Es müsste aber gerade hier
festgehalten werden, dass, um ein
modernes Schlagwort zu gebrauchen, die
Christusrevolution eine Revolution der
Liebe in ihrem ursprünglichsten Sinne
war. Und eben diese Liebe scheint mir im
Gespräch zwischen Kurt Marti und Konrad

Farner zu kurz zu kommen. Dass
christliche Liebe, Friede und Gerechtigkeit

besser sind als Hass, Krieg,
Unterdrückung und Macht, sei eigentlich nie

5



bewiesen worden, meint Pfarrer Marti dazu;

doch bestehe der Glaube just darin, zu
behaupten, Liebe sei besser, ohne es
beweisen zu können. Auf die Frage des
Pfarrers, ob es überhaupt möglich sei, die
Welt ohne diesen Glauben zu verändern,
bleibt Farner die Antwort schuldig. Dass
gerade hier sich eine tiefe Kluft im
Gespräch zwischen Christentum und
Marxismus sich öffnen könnte und vielleicht
auch müsste, wird leider nicht ausgesprochen.

Wobei mit aller Deutlichkeit festzuhalten

bleibt, dass christliche Liebe
nichts, aber auch gar nichts mit jenem
wehleidigen und verlogenen «Seid lieb
zueinander», wie es heute vielfach eben
auch von der Kanzel herunter gepredigt
wird, gemein hat.
Richard Dindo liefert mit seinem etwa
50minütigen Film ein sehr reiches und
wertvolles Material zum Gespräch
zwischen Christ und Marxist. Viel Provokati-
ves und Unbequemes wird da dem
Zuschauer und Zuhörer an den Kopf
geworfen. Manches wird einer scharfen
Kritik rufen, wird Zorn erregen. Doch
gerade dies ist das Positive dieses in jeder
Beziehung ernst zu nehmenden Filmes.
Jede Diskussion, die Argumenten und
Gegenargumenten ruft, ist besser als das
sture Verhalten in den Festungen, das
zu nichts führt als zu Vorurteilen und zu
einem Verharren in den vielleicht
unglaubhaft gewordenen Positionen. Tatsache

ist, dass die Welt einer Veränderung
bedarf und dass alle, die guten Willens
sind, gemeinsam daran arbeiten müssen,
gleich, ob sie sich Christen oder Marxisten

nennen. Dass der Film dazu
überhaupt eine Grundlage schafft, ist sein
grosses Verdienst. Dass er es abseits einer
unfruchtbaren Haltung der gegenseitigen
Ächtung tut, macht ihn wertvoll, bei allen
Mängeln, die ihm anhaften. Dem Berner
Peter von Gunten (Kamera) ist es gelungen,

den Dialog zwischen Marti und Farner

so einzufangen, dass sich der
Zuschauer jederzeit direkt anwesend fühlt
und der Eindruck einer Aufzeichnung gar
nicht erst entsteht. Dadurch erhält das
Gespräch eine Intensität, der sich
niemand entziehen kann, selbst wenn er hinter

die Aussagen der beiden Gesprächspartner

ein grosses Fragezeichen setzen
muss. Urs Jaeggi

Komödie vor ernstem Hintergrund:
Jacques Denis (rechts) und Jean-Luc
Bideau in «La Salamandre»

La Salamandre
Produktion: Schweiz, 1970/71
Regie, Buch, Dialog, Produktion: Alain
Tanner
Mitwirkung am Buch: John Berger
Kamera: R. Berta, S. Bernardoni
Ton: Marcel Sommerer (Direktton)
Musik: Patrick Moraz, Main Horse Airline
Darsteller: Bulle Ogier, Jean-Luc Bideau,
Jacques Denis, Véronique Alain, Daniel
Stuffei, .Marcel Robert, André Schmidt,
François Simon
Verleih: Alain Tanner, durch Filmpool
Zürich

«In einem Land wie dem unsrigen sind,
von einigen Ausnahmen abgesehen, alle
Bedürfnisse befriedigt. Man hat zu essen,
man hat ein Dach über dem Kopf und ein
bisschen Geld, um zu leben. Und dann
werden die geistigen, kulturellen Bedürfnisse

vollkommen überfahren. Wenn uns
(und damit meint Tanner: die Künstler)
überhaupt noch eine Rolle zukommt,
dann jene, diese Bedürfnisse zu schaffen,
diese anderen Bedürfnisse, die echten,
nicht die künstlichen, die uns die
Geschäftsleute vorschlagen.» •

Das sagte Alain Tanner zu seinem ersten
Langspielfilm, «Charles mort ou vif». Er

sagt und zeigt es erneut, wenn auch nicht
explizit, in seinem letzten Werk: «La
Salamandre». In einem Film, in dem die
Symptome eines morbiden helvetischen
Räderwerks noch deutlicher werden als im
vorangegangenen Beitrag zu einer Chronik

unseres Landes. Doch Tanner wiederholt

sich nicht: er variiert, vertieft, vervielfältigt.

Und er weiss, dass man ihn - wie
überhaupt den schweizerischen Film -
ernst zu nehmen beginnt, nicht nur im
Ausland, wo nach «James ou pas» von
Michel Soutter nun auch «La Salamandre»

Schlagzeilen macht. Und daher fällt
es dem Genfer noch leichter, Distanz zu
üben sowohl gegenüber der Geschichte

als auch gegenüber der eigenen Person,
zu zeigen, dass er das Ganze nicht tierisch
ernst nimmt, um dann hinterrücks doch
wieder jeden Zweifel über das Gewicht
der Grundidee des Films zu zerstören, in
der ähnlichen Art, wie er ein wechselseitiges

Spiel mit der Realität treibt, die dann
am echtesten erscheint, wenn sie
überspielt oder durch die Vision ersetzt wird.
Gleichzeitig entwickelt Tanner sein
Talent zur Satire, zur ironischen, oft fast
schon zynischen Provokation, die sich
bereits am Anfang der Geschichte zeigt:
dort, wo der biedere Onkel, das Vorbild
des Bürgerlichen, angeschossen wird -
von seiner eigenen Militärwaffe, von der
es heisst, schliesslich hätte sie ja mal früher

oder später zu etwas dienen müssen.
Immerhin hatte er das Gewehr stolz
gleich bei der Haustür hängen.
An diesem nicht ganz gewöhnlichen «fait
divers» entzündet sich die Geschichte.
Denn der Onkel beschuldigt Rosamonde
des Mordversuchs. Das 25jährige Mädchen

seinerseits beteuert, es handle sich
um einen Selbstunfall. Über die verworrene

Angelegenheit soll nun Pierre, ein
eben aus Brasilien zurückgekehrter
Journalist, für die Television ein Drehbuch
schreiben. Pierre, der an die Wirklichkeit
der sichtbaren Dinge glaubt, macht sich
an Rosamonde heran, zwingt sie zum
Sprechen und kommt zu keinem Resultat.
Er erzählt seinem Freund, Paul, davon.
Dieser - Gelegenheitsarbeiter und Dichter

- schafft von Affäre und Rosamonde
seine eigene Version, über der herumliegenden

Alltagsrealität: und dadurch viel
wahrer und wirklicher.
Doch im Zentrum steht Rosamonde, der
«Salamander», der (am Schluss des
Films) durchs Feuer geht - oder, am
Anfang zumindest, durch die Kälte einer
prosperierenden Welt, die den einzelnen
unauffällig aushöhlt und abstumpft und in
deren Ordnung die Wurzeln des heutigen

Unbehagens treiben. Zwischen
Weltverlorenheit und Revolte treibt sie in
einem diffusen Leben dahin, das einfach so
vorbeigeht, unbesehen, unbekannt. Sie
tritt Stellen an und gibt Stellen auf, über
ihre Vergangenheit weiss sie nichts zu
sagen: das ist allesein dumpfes, lähmendes,
erlebnisloses Ganzes, im Würgegriff der
Ordnung (Onkel) und der sinnlosen,
inhumanen Arbeit für die Konsumation,
einer Arbeit, die heute Hunderttausende zu
halben oder ganzen Automaten erniedrigt.

Sporadischen Auflehnungen folgt
stille Verzweiflung oder Kapitulation:
Rosamonde, unfähig, den Mechanismus
dieses Systemszu erkennen, «bereitet sich
auf die Verdammnis vor».
Paul weigert sich, die «wirkliche»
Rosamonde zu treffen. Mit seiner Vision ist er
der «Wirklichkeit» voraus. Doch es ist
unvermeidlich: die beiden sehen sich, und
Liebe stellt sich ein. Nun beginnt ein Eng-
pass für alle. Pauls Vision bricht zusammen

und kann nicht weitergeführt werden.

Die Geschichte von Pierre stagniert.
Und Rosamonde wird mit Pauls
«Rosamonde» - er hat sie Héliodore genannt -
konfrontiert. Und sie erkennt: ihre tiefere
Wirklichkeit, das, was ihre Bedürfnisse
und deren Realisierung verunmöglicht,
die Mechanismen der erdrückenden Ge-

6



Seilschaft. Sie hat auf den Onkel geschossen:

man fühlt, jetzt würde sie es nicht
mehr tun, weil sie weiter sieht, weil sie
jetzt ihre Revolte und ihren Kampf um ein
bisschen individuelle Freiheit in einer
verwalteten, arbeitenden Masse bewusster
und gezielter durchzuführen vermag. Sie
hat geschossen, weil sie blind war in ihrer
ohnmächtigen Auflehnung - und
vielleicht hat sie deshalb auch nicht richtig
getroffen. Die Eiswüste des Geistes,
dominiert vom materiellen Profit, verdunkelt
von bürgerlicher Konstanz, leergefegt
vom Komfort, hat sie, die die Spielregeln
des Systems refüsiert, nicht erfrieren
lassen. Die Art, wie sie sich aus dem
Schuhgeschäft rausschmeissen lässt, vor
Weihnachten, wie sie diese provozierte
Zwangsentlassung als Befreiung aus der
Zwangsjacke fühlt, weist darauf hin. Aber
es liegt Bitterkeit und Trauer in diesem
Schluss. Es ist überhaupt kein Schluss. Es

ist ein Anfang. Doch ein Anfang wozu?
Tanner gibt nicht vor, es zu wissen. Er gibt
sich nicht mächtiger, als er sich fühlt. Und
für ihn ist der oft mitreissende, dann wieder

hinterhältige Humor nichts anderes
als ein Zeichen der Ohnmacht als politischer

Mensch. In derartigen Augenblik-
ken gewinnt sein Tonfall, zumeist
zwischen Ironie und Poesie, eine Transparenz,

ein Ineinander von Stimmungen, die
seinem sehr genferischen Blick auf die
Realität entspricht: einer Annäherung, die
nie psychologisch ist, und einer
Distanzierung, die Raum zur Reflexion schafft.
Der korrosive Humor überspielt dabei,
quasi als lindernde Arznei, die Unerträg-
lichkeit der materiellen Wohlstands- und
der ideellen Notstandswelt.
Unvergesslich dürften auch die drei
Darsteller sein, die Tanner sehr differenziert
zu charakterisieren vermochte. Eine
Entdeckung ist dabei zweifellos Jacques Denis,

eine Persönlichkeit von warmer Poesie

und fragiler Sanftheit, eine Erscheinung,

die an keine andere mahnt und die
mit einem Minimum an Aufwand alles
überströmt und direkt auf den Zuschauer
einwirkt. Hinter dem Gesicht Jean-Luc
Bideaus, der auch in Soutters «James ou
pas» und «Les Arpenteurs» (noch nicht
beendet) zu sehen sein wird, hinter seiner
Komik und Treffbarkeit öffnen sich immer
wieder dunkle, weite, oft gar verzweifelte
Räume. Mit dem Ulk seiner Person
kontrastiert die fiebrige Sensibilität Bulle
Ogiers, die die ganze Komplexität
Rosamondes fühlbar zu machen vermag und
sowohl in den Momenten der eigentlichen

Explosion wie in jenen der Resignation

und Mattigkeit zu überzeugen und zu
packen vermag. Und sorgfältig auf die
Stimmung und Bedeutung von Tanners
Tonfall sind die Bilder Renato Bertas
abgestimmt: poetisch, wo sie poetisch sein
müssen, karg, wo sie karg sein müssen.
Tanners Film weist auf einen Aufbruch.
Pierre wird seinem anfangs des Films
unrealisierbaren Projekt nachgehen: er wird
in Paris für eine politische Zeitschrift
arbeiten. Rosamonde hat eine Spur des
nötigen Bewusstseins gefunden, und Paul
setzt seinen Weg, um eine wichtige
Erfahrung und Bestätigung bereichert, fort.
Es sind dies Erfahrungen, die auch dem
Zuschauer neue Spuren aufzeigen - Spu¬

ren, die aus der Leinwand und der
allegorischen Geschichte heraustreten. Die
zu neuen, lebenswerten, tief veränderten
Beziehungen zwischen Individuum und
Gesellschaft führen - oder führen könnten.

Um eine neue, wirklich lebendige und
lebende Gesellschaft schaffen zu können,
muss der einzelne seine elementaren
Bedürfnisse kennen und zugleich erfahren,
wie und gegen wen er sie verteidigen -
und notfalls auch durchsetzen muss. Wir
müssen tatsächlich, wie Tanner in einem
Interview über «La Salamandre» meint,
«alles neu erfinden: die Beziehungen der
Menschen untereinander». Bruno Jaeggi

FILM +
AUFTRAG
Eine Arbeit für den
Staatsanwalt
Kirchen in Deutschland stellen Mitarbeit
bei «Erwachsenenfreigabe » ein

epd. Die evangelische und die katholische

Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland stellen ab I.Januar 1972
ihre Mitarbeit bei der «Erwachsenenfreigabe»

in der Freiwilligen Selbstkontrolle
der Filmwirtschaft (FSK) ein. Sie sind
jedoch bereit, bei der Prüfung von
Filmen auf ihre Eignung zur Vorführung
vor Jugendlichen und an den sog.
ernsten Feiertagen auch weiterhin mitzuarbeiten.

Dies geht aus einer Mitteilung
hervor, die von den Filmbeauftragten
der beiden Kirchen, Dr. Gerd Albrecht
und Wilhelm Schätzler (beide Köln), in
Wiesbaden im Anschluss an eine
Sitzung des erweiterten Aussprachegremiums

der Öffentlichkeit übergeben
wurde. Diese «Stellungnahme der
Filmbeauftragten der beiden Kirchen zur
Frage ihrer Mitarbeit in der Freiwilligen
Selbstkontrolle der Filmwirtschaft»
geben wir leicht gekürzt wieder.

Stellungnahme der Filmbeauftragten
1. Am I.Januar 1972 stellen die beiden
Kirchen ihre Mitarbeit bei der
Erwachsenenfreigabe in der Freiwilligen
Selbstkontrolle der Filmwirtschaft ein. Beide
Kirchen sind jedoch bereit, sich weiterhin

an der Jugend- und Feiertagsfreigabe

zu beteiligen.
2. Schon Ende des Jahres 1970, als die
Freiwillige Selbstkontrolle der Filmwirtschaft

ihre Grundsätze revidierte, haben
beide Kirchen ihrer Befürchtung
Ausdruck verliehen, dass es lediglich bei
einer Änderung des Wortlauts bleiben
würde. Die Erfahrung der letzten Zeit
hat dies bestätigt. Beide Kirchen haben

betont, dass sie nach einer gewissen
Erprobungszeit über ihre Mitarbeit in der
FSK endgültig entscheiden.
3. Die Gründe, warum die beiden
Kirchen ihre weitere Mitarbeit in der
Erwachsenenfreigabe der FSK einstellen,
sind prinzipieller Art. Beide Kirchen
haben sich in der FSK nicht nur als
Vertreter ihrer Glieder und ihrer Interessen,
sondern als Mandatsträger der gesamten
Öffentlichkeit und des Gemeinwohls
verstanden. Sie sahen ihre Aufgabe
darin, die Meinungen und Vorstellungen
der Öffentlichkeit aus ihrer Sicht in die
Arbeit der FSK einzubringen und in der
Konfrontation mit anderen geltend zu
machen. In der Entwicklung der letzten
Jahre trat diese Auseinandersetzung in
der FSK in den Hintergrund und wich
immer mehr der Frage nach der
strafrechtlichen Unbedenklichkeit der Filme.
Eine Mitarbeit bei derartigen Entscheidungen

erwartet jedoch die Öffentlichkeit

vom Staatsanwalt, nicht aber von
den Kirchen; im Interesse der
Öffentlichkeit kann dies auch nicht Aufgabe
der Kirche sein.
4. Beide Kirchen sind bereit, die
Filmwirtschaft in der Erwachsenenfreigabe
durch Sachverständige zu beraten,
sobald Fragen auftauchen, für die kirchliche

Stellungnahmen gewünscht werden

und zweckdienlich erscheinen.
Beide Kirchen sind auch weiterhin
bereit, sich im sog. Erweiterten
Aussprachegremium mit allen bisher an der FSK
Beteiligten um die Klärung der bei der
Filmfreigabe entstehenden prinzipiellen
Fragen zu bemühen.
5. Die beiden Kirchen beenden mit
Bedauern ihre Mitarbeit in der
Erwachsenenfreigabe der FSK. Diese Institution
war nach ihrer Zielsetzung ein Instrument

der gesellschaftlichen Selbstkontrolle

und insofern Ausdruck demokratischer

Selbstbestimmung der Gesellschaft.

Weil dies aber immer weniger
das Selbstverständnis der FSK ist, deren
Entscheidungen und deren Beurteilung
in der Öffentlichkeit bestimmt werden,
geben beide Kirchen ihre Mitarbeit in der
Erwachsenenfreigabe auf.
6. Beide Kirchen betonen, dass die
Aufkündigung ihrer Mitarbeit bei der
Erwachsenenfreigabe nicht Signal für ein
Disengagement in filmpolitischen Fragen

ist.

Dr. Albrecht: «Nicht das Ende der FSK»
Dass der Rückzug der Kirchen aus der
«Erwachsenenfreigabe» nicht das Ende
der FSK bedeute, sondern deren
«Erneuerung» ermögliche, hat der evangelische

Filmbeauftragte, Dr.Gerd
Albrecht, in einer Stellungnahme betont.
Dr. Albrecht sagte wörtlich:
«Die Kirchen haben von Anfang an in
der FSK mitgearbeitet, also seit 1949.
Dass sie die Erwachsenenfreigabe in
Zukunft nicht mehr mitmachen, ist nicht
Ausdruck einer Verärgerung oder
Ohnmacht. Aber in der FSK selbst und in
der Öffentlichkeit besteht keine Klarheit
mehr darüber, ob die FSK ihre
Erwachsenenfreigabe noch weitergehend ,libe-
ralisieren' soll, also den mündigen
Staatsbürger selber entscheiden lassen

7


	Filmkritik

