Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 16

Artikel: Luzern : Akademisches Filmforum 1970
Autor: Etter, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-963276

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-963276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wir namlich unsere Welterfahrung verste-
hen wollen, dann missen wir sie befra-
gen und schliesslich das, was wir erfragt
haben, auch aussagen; d. h. wir mussen
uns, um zu verstehen, der Sprache bedie-
nen, deren beide Bewegungen oder Pole
Frage und Aussage (Antwort) die
sprachliche Dialektik ausmachen, und
erst diese Dialektik ermoglicht uns das
Verstehen, das Aufnehmen, Bewahren
und Benutzen von Erfahrungen. Nun ist
uns unsere Sprache natirlich immer
schon vor-gegeben, denn wir haben sie
gelernt, und das bedeutet, dass wir sie
von anderen Menschen (Mutter-Spra-
che!), die sie schon vor uns erlernt und
benutzt haben, iUbernehmen. Gleichzeitig
mit der Sprache aber lbernehmen wir
auch einen Grossteil der umgebenden
Kultur mit, und das heisst, dass uns die
sprachlich vermittelte Kultur eben auch
bestimmte Vor-Urteile setzt, die wir dann
nicht ohne Risiko aufs Spiel setzen und
hinterfragen konnen. Wenn wir uns in-
nerhalb einer Sprache bewegen, dann ist
unser Verstehens- « Horizonty» durch die-
se begrenzt, da wir ja immer nur erfragen
konnen, was diese unsere Sprache bereits
hergibt, und wir konnen demnach auch
nur verstehen und aussagen, was in den
Mitteln unserer Sprache oder, etwas ver-
einfachend ausgedrickt, in unserem
Wortschatz bereits angelegt und also vor-
gegeben ist. Wir missen sogar so weit
gehen, dass wir einsehen: Eigentlich kon-
nen wir nur verstehen, was wir bereits
wissen, was in unserer Sprache schon
vorhanden ist, was wir uns bloss noch
nicht bewusst gemacht haben; ja eigent-
lich bestimmt schon die Frage, die wir
stellen und die ja selber durch unseren
Sprach- « Horizont» begrenzt wird, schon
die ganze Antwort, die wir finden moéch-
ten: Wir bewegen uns bei all unserem
Fragen und Aussagen in einem Kreis,
dessen Peripherie (Horizont) wir nicht
uberspringen konnen. Der so mit der
Sprachlichkeit unseres Verstehens vorge-
gebene sogenannte «hermeneutische
Zirkel» lasst sich nicht sprengen, aber er
lasst sich vielleicht vorsichtig und behut-
sam ausdehnen, etwa wenn wir dadurch
unsere Sprache zu erweitern lernen, dass
wir neue Worte mit alten verkntupfen und
in unseren Wortschatz aufnehmen oder
dass wir verschiedene alte Worte neu mit-
einander verknupfen und so langsam aber
stetig einen weiteren (Sprach- und Ver-
stehens-) « Horizont» gewinnen.

Nun mussen wir auch fur das Kino, fur
unser Verstehen eines Films, diesen Ver-
stehenszirkel voraussetzen und uns somit
einige unserer das Verstehen bestimmen-
den Motive bewusst machen. Einmal ler-
nen wir als Kinder — noch vor der Schrift!
— Bilder und Photos als Abbilder unserer
nachstumgebenden Wirklichkeit «lesen»,
d. h. wir lernen zunachst uns schon be-
kannte Personen, spater auch Lebewesen
und Gegenstande immer sicherer wieder-
erkennen. Der Film «L’enfant sauvage»
von Francois Truffaut etwa zeigt diesen
Lernprozess des Gegenstand-, Abbild-
und schliesslich Schrift-Erkennens sehr
deutlich (vgl.ZOOM 13/1970). Mit der
Zeit lernen wir auch — beispielsweise
durch Film und Fernsehen, aber auch

8

durch Magazine — Bilder als solche, sozu-
sagen als Zweit-Hand-Erfahrung, erken-
nen und wiedererkennen, die dann nicht
an eine direkte und unmittelbare Wirk-
lichkeitserfahrung anschliessen. Jedoch
ist auch diese Horizonterweiterung noch
an unsere Kultur gebunden und schafft
uns ebenso wie die Sprache einen Zirkel
von Vor-Urteilen und Vor-Verstandnissen
bezuglich der Bilder, und auch er lasst
sich nicht sprengen, sondern hochstens
wiederum erweitern. Da nun unsere Kin-
der schon viel friher und viel intensiver
einer Bilderflut ausgesetzt und mit ihr
konfrontiert sind, kommt es wohl dazu,
dass sie gelegentlich Filme besser «ver-
stehen»y als die altere Generation, die hier
einen Lernprozess in vorgeschrittenem
Alter und mit mehr oder weniger grosser
Mihe nachzuholen hat, wenn sie vor
der Kino- und TV-Erfahrung nicht resi-
gnieren wollen. Allerdings bleibt selbst
fir die Jugendlichen das Verstehen mo-
derner Filme noch sehr im Unbewussten,
im Unsagbaren, wahrscheinlich, weil sie
nur passiv lernen, Bilder zu erkennen,
nicht aber aktiv selber zu filmen oder zu
photographieren, wie sie etwa das Zeich-
nen und Schreiben schon sehr frih Gben.
Was jedoch nicht sprachlich bemachtigt
und bewusst werden kann, bleibt irgend-
wie unheimlich, weil es einen unkontrol-
lierbaren Einfluss auf uns ausiibt. Schon
von da her erscheint es wunschenswert,
in Schule und Unterweisung solche Um-
setzung von Bild- und Kinoerfahrungen
in die Sprache zu uben und gegebener-
massen auch selber das aktive Filmen und
Photographieren zu erlernen.  Urs Etter

FILM +
AUFTRAG

Luzern:
Akademisches Film-
forum 1970

Nach den Worten des verantwortlichen
Organisators dieses Weekends, Dr.Paul
Gregor (Wettingen), hat sich das «Aka-
demische Filmforum» zum Ziel gesetzt,
alljahrlich ein interessiertes Publikum
mit einigen anspruchsvollen Filmen je
eines Regisseurs zu konfrontieren, um
durch Referate und Diskussionen die
Begegnung mit der «jlungsten Kunst» zu
vertiefen. Fir dieses Jahr hat man sich
Pier Paolo Pasolini, den italo-marxisti-
schen Schriftsteller und Filmschopfer,
vorgenommen, und Dr. Gregor hat uber
ihn und seine umstrittenen Werke eine
umfangreiche Dokumentation zusam-
mengestellt, die den Teilnehmern eine

weitgehende Vorarbeit abforderte. Es
wurde dabei einmal mehr deutlich, dass
die modernen Filme ohne intensive Aus-
einandersetzung und Be-Sprechung
kaum zu erfassen sind.

Fanf Filme

Finf Filme von Pasolini wurden gezeigt,
unter denen leider drei wichtige Titel
fehlten, weil sie nicht eingefuhrt werden
konnten, namlich: «ll Vangelo secondo
Matteo» (Das Matthaus-Evangelium,
1964), «Uccellacci e uccellini» (Grosse
Vogel, kleine Vogel, 1965) und
«Medea» (1969). Dafur waren die funf
folgenden Filme wiederzusehen: «Acca-
tone» (Bettler, 1961), der erste Film
Pasolinis, den er nach einer fruchtbaren
literarischen Tatigkeit erst mit 39 Jahren
schuf. Mit dieser liebevollen Darstellung
des kleinen Zuhélters unter den berufs-
und arbeitslosen Aussenseitern in den
romischen Slums machte er erstmals in
einer weiten italienischen Offentlichkeit
einige soziale Missstande bewusst. —
«La terra vista dalla luna» (Die Erde,
vom Mond aus gesehen, ein Kurzfilm
von 1966). Mit diesem humorvollen
Beitrag zum Episodenfilm «Le streghe»
(Die Hexen) attackierte Pasolini in einer
«clownesken Satire die Stellung der
Frau im italienischen Mannerbewusst-
sein: Die Donna ist die grosse Zauberin,
die alles vermag; der Mann ist schwach
wie ein Kind» (Gregor) — «Edipo Re»
(Konig Odipus, 1967) weist eine ge-
wisse Verwandtschaft des unglucklichen
vom Schicksal verfolgten Konigssohnes
aus der Sage von Sophokles mit dem
Wanderprediger Jesus von Nazareth im
«Vangelo» nach: Einsam, in einem stan-
digen Zwiespalt, kampft er einmal gegen
die Anerkennung und dann um die Ein-
sicht seines Schicksals — Pasolini deutet
dieses als sein triebhaftes Unbewusstes
nach Freud —, das ihm Vatermord und
Mutterschandung auferlegte. — «Teo-
rema» (Lehrsatz, 1969) gestaltet die
These vom «Gottlichen Jingling» (Dio-
nysos-Jahwe ?), der einer Industriellen-
familie begegnet und ihr die Erfillung
der korperlichen Liebe, das Glick der
totalen Kommunikation bringt, sie aber
durch seinen Abschied in die grosse
Krise sturzt. — «Porcile» (Der Schwei-
nestall 1969) endlich will ganz brutal
den scheusslichen Barbarismus der
bourgeoisen deutschen Gesellschaft de-
nunzieren, indem er natlrlichen Kanni-
balismus und zur Sodomie genotigte
Lebenskraft der geschaftlichen Vereini-
gung von Herdhitze, einem alten Nazi,
und Klotz, einem den Verbrennungsofen
des Dritten Reiches entgangenen
Juden, gegenuberstellt.

Pasolini als Schriftsteller und Dichter

Nach der Darstellung von Frau Dr.K.
Naf, die das erste Referat hielt, suchte
Pasolini mit seinen ersten Gedichten,
die er wahrend der Kriegs- und Nach-
kriegsjahre in Casarsa, dem Heimatdorf
seiner Mutter, und in friaulischem und
venezianischem Dialekt schieb, Gebor-
genheit und eine heile Welt unter den
tiefreligiosen Bauern. Bald durchschaute
er jedoch diese Glaubigkeit als Narziss-



mus, geriet mit der Kirche in Konflikt,
die Gott und Christus in ein moralisches
Gefangnis gesteckt und verschittet hat,
und ging langsam der illusionaren Ge-
borgenheit verlustig. Spater verbindet er
den Glauben an das verschuttete ideal
des Gottlichen und der Liebe mit der
marxistischen Sozialkritik und konkreti-
siert ihn in den Gedichten « Entdeckung
von Marx» (1949). In der CPI (der ita-
lienischen kommunistischen Partei) hielt
er es allerdings nur ein Jahr aus: «Der
paternalistische Stalinismus Togliattis
war ihm zuwider» (Gregor). Von nun an
hielt er sich mehr an den frihen italieni-
schen Sozialisten Antonio Gramsci
(1891-1937). Als Volksschullehrer wid-
mete er ab 1950 seine literarischen
Werke dem Subproletariat in einem Vor-
ort Roms, besonders zwei wichtige
Romane «Ragazzi di Vita» (1955) und
«Una vita violenta» (1959), teils 'in
romischem Dialekt geschrieben. Sein
Engagement fir die Bewusstmachung
des Notstandes in den Slums blieb
jedoch vermischt mit einem (starkeren?)
asthetischen und sprachtheoretischen
Anliegen, das ihn oft mehr nach der
Wirkung seiner Sprachspiele schielen
liess; eine Spannung, die auch in den
Filmen immer deutlicher werden wird,
die Pasolini selber jedoch nicht wahrha-
ben mochte.

Das zweite Referat von Dr. M. Schlapp-
ner, « Pasolini als Regisseur», explizierte
die vier wichtigsten Themenkreise in
Pasolinis filmischem Werk je an einem
Film:

Die Sozialkritik in « Accatonen

Als sich der italienische Film in den letz-
ten funfziger Jahren auf den Neorealis-
mus eines Rosi und Visconti zuriickbe-
sann und den alltagschronistischen Stil
wiederentdeckte, brachte Pasolini ein
starkes Formbewusstsein in diese Be-
wegung ein. Er selbst erhoffte sich vom
Film zweierlei: einmal eine konkretere
Leibhaftigkeit seines sozialen Engage-
ments durch das Mittel der Photogra-
phie, und dann eine grossere Breiten-
wirkung als sie durch literarische Werke
moglich war. Hierin wurde er jedoch
enttauscht, weil seine Filme eine Inter-
pretation erfordern und deshalb vom
Volk, an das er sich zunachst richten
wollte, nicht verstanden werden kon-
nen. Asthetisch bewusst stellt er schon
in seinem ersten Film der (neoreali-
stisch) dargestellten Unordnung der
vorfindlichen Welt die kontrare Ordnung
Bachscher Musik gegentiber. Dieser
Umstand und die Traumsequenz, in
welcher Accatone seinen Tod erahnt
und eine karge, paradiesische Land-
schaft jenseits der Friedhofmauern er-
hofft, kennzeichnen schon diesen Film
deutlich als Parabel: Das Ineinander von
Sozial-Realismus und Sakral-Symbolik,
das in «Teorema» schematisiert werden
wird, ist hier schon angelegt.

Die Religionskritik in «Teoreman

Die fast mathematisch aufgebaute Para-
bel vom charismatischen Jiingling, der
die utopische Hoffnung konkretisiert,
gestaltet den «Berge versetzenden

Glaubeny» an eine Religiositat im Sinne
eines numinosen Humanismus und an
die Veranderbarkeit des Menschen. Das
Geschenk der massiv korperlichen Liebe
als neue, symbolisch-totale Kommuni-
kation kann von den Figuren des deka-
denten Burgertums nicht nachvollzogen
werden; ausser der Magd, die in ihr
bauerliches Milieu zurlckkehrt, sich in
einer Baugrube der technologischen
Zivilisation lebendig begraben lasst und
so zur wahren Heiligkeit findet, sind sie
eher negativ oder doch ausserst zwie-
spaltig gezeichnet. Auch hier streitet
Pasolini eine Spannung zwischen seiner
(kirchenkritischen) Religiositat und dem
Marxismus ab.

Die Aktualisierung des Mythos in « Edipo
Ren

Die geistesgeschichtliche Tradition darf
nicht als angesammeltes Bildungsgut
stagnieren, sie verpflichtet zum Engage-
ment fur die Gegenwart! Odipus muss
darum ein Revolutionar sein, der um
sein Schicksal ringen muss, um naher
an die noch schreckenerregende Heilig-
keit heranzukommen. Wenn er am Ende
als Blinder durch die Strassen Mai-
lands zieht und auf seiner Flote ein
russisches Revolutionslied pfeift, dann
wird der — allerdings sehr konstruierte!
— Sinnzusammenhang deutlich, und
seine Blindheit wird zum Zeichen fir
jenes «innere Gesichty, dessen der
Revolutionar nach Pasolini bedarf.

Die Auseinandersetzung mit der Dritten
Welt in « Medea»

Medea wird von Jason aus ihrer barba-
risch-urnaturlichen Welt, die Pasolini
mit besonderer Anteilnahme zeigt (ganz
im Gegensatz zu Euripides), ins zivili-
sierte Griechenland entfihrt, wo sie
schliesslich flur die Hybris der politischen
Vernunft ihres Gatten Rache nehmen
muss. Dies Geschehen soll ein Gleichnis
sein fur die Begegnung der Dritten Welt
mit der westlichen Zivilisation. Die
Spannung zwischen Mythos und
Moderne, im Kentaur als dem Pflegeva-
ter Jasons ziemlich kunstlich verbunden,
fihrt uns zu der Frage, ob es Pasolini
nicht doch weniger um Weltanschauung
und Sozialkritik geht als um den astheti-
schen Genuss archaischer Landschaften
und urtimlicher Sitten (Menschenop-
fer!).

Differenzierte Widerspriiche

In den folgenden Gruppendiskussionen
stutzte man sich vorwiegend auf «Por-
cile», der in den Referaten noch nicht
ausfuhrlich zur Sprache gekommen war,

und brachte weitere, ziemlich differen- '

zierte Widerspriche in Pasolinis Werk
an den Tag. Einmal konnte der Kon-
flikt zwischen barbarisch-kannibalischer
Religiositat und marxistisch-dialekti-
schem Materialismus nicht aufgelost
werden, und wenn Pasolini behauptet,
dass hier keine Spannung bestehe, dann
unterliegt er wohl einer Selbsttau-
schung. Weiter zeigt er gerade im For-
malen, dass er selber einem Rationalis-
mus und Traditionalismus verhaftet
bleibt, den er eigentlich Uberwinden

mochte; seine Rolle in «Edipo Re» als
Hohepriester, der die Flote des charis-
matischen Propheten nicht ergreifen
kann, durfte dies bestatigen. Schliesslich
gelingt es ihm auch nicht, psycholo-
gisch seinen Barbarismus mit der ideo-
logisch bestimmten Gesellschaftskritik
zu vermitteln, weil er die Technologie so
vehement negiert, dass er gar keine In-
tegration der archaischen Triebe anstre-
ben kann! — An diesem Punkte nun
wurde man sich eines kulturellen Ge-
gensatzes zwischen deutschem Sprach-
raum und «ltalianita» bewusst, der sich
gelegentlich in der Verstandnislosigkeit
von  Kritikern  fir  Sentimentalitat,
Mythologie und Ritualismus in italieni-
schen Filmen bemerkbar macht. Wir
haben wohl das durch Pasolini ange-
griffene antike Bildungsideal des Klassi-
zismus mit Nietzsche und anderen seit
langem, wenn auch nie vollstandig,
Uberwunden, weshalb fur uns diese Kul-
turmudigkeit, der Bildungsabbau und
die Sehnsucht nach romantischem Bar-
barismus reichlich spat kommen; sie bil-
den in Italien zwar eine wirkliche Revo-
lution, die wir allerdings nicht nachvoll-
ziehen konnen.

Fragen ohne Antwort

Was also wollen wir solchen Filmen be-
zuglich unserer (schweizerischen) Kultur
und Politik fur eine Funktion zuspre-
chen, wo wir doch im wesentlichen nur
Widerspruche aufdecken konnten? —
Diese sehr wichtige Frage lag neben an-
deren der leider fast durchwegs katho-
lisch gepragten Podiumsrunde (Frau
Naf und den Herren Gregor, Schlapp-
ner, Sidler, Ulrich, Wettstein) vor und
konnte nicht beantwortet werden. Ver-
mutlich hatte sich eine gewisse Affinitat
zum gegenwartig eine Renaissance erle-
benden protestantischen Theologen der
Romantik, Friedrich Schleiermacher, und

«Monte Walsh»: der alternde Cowboy
Walsh (Lee Marvin) will nicht begreifen,
dass auch im Wilden Westen eine neue
Zeit Einzug halt




seinem religiosen « Gefuhl der schlecht-
hinigen Abhangigkeity, oder zur Wie-
derentdeckung der alttestamentlichen
Propheten (z.B.Hosea und Amos) fur
die Sozialkritik, oder zur utopischen
Hoffnung auf den prometheischen Men-
schen im Werk des deutschen Philoso-
phen Ernst Bloch nachweisen lassen,

aber die Zeit reichte nicht. Dr.Schlapp-
ner konnte lediglich noch auf den poli-
tischen Romantizismus der Jungen Lin-
ken und ihren Traum vom Anarchismus
verweisen, der sich eventuell mitdem Bar-
barismus Pasolinis identifizieren konnte.

Urs Etter

GEDANKEN
AM BILDSCHIRM

Unheile Familie

Die Fernsehzeit von 18 bis 20 Uhr ge-
hort der Werbung. Fernsehwerbung
kostet viel Geld, und darum hat der
Auftraggeber eines Werbespots auch
das Recht, dass moglichst viele Zu-
schauer mit seinem Produkt bekannt ge-
macht werden. Da aber Werbefilme
allein kaum grosse Zuschauermassen
vor den Bildschirm bringen, missen zu
diesem Zweck besonders zugkraftige
Programme in die Werbezeit eingestreut
werden. Es sind dies vorwiegend die
Kriminal-, Familien- oder Tierserien, die
immer wieder die gleichen Personen
und Akteure auf den Bildschirm bringen
und mittlerweile so etwas wie die Fort-
setzungsromane des Fernsehens gewor-
den sind. Um eine weitere Folge seiner
Lieblingsserie zu sehen, betatigt der Zu-
schauer den Einschaltknopf; die
Reklame erhalt er als Gratisbeigabe
nebenbei serviert. Manche Sender ver-
schweigen sogar listigerweise die ge-
naue Anfangszeit der Serienfilme, so
dass der Zuschauer gezwungen ist, ob
er will oder nicht, die ganze Werbung
mitanzusehen, wenn er nicht den An-
fang verpassen will. Eines haben die
Serien alle gemeinsam: Sie spiegeln ein-
trachtig die sogenannte heile Welt
wider, eine Welt, in der es wohl kleine

10

Unglucksfalle, Abenteuer, aber niemals
Katastrophen gibt. Eine Welt, in der das
Gute im Menschen am Schluss doch
triumphiert und alles wieder ins Gleich-
gewicht gebracht wird. Im allerhcchsten
Fall bleibt eine kleine Spannung am
Schluss zuruck, die den Zuschauer an-
regt, auch die nachste Folge wieder zu
konsumieren. Da Serienfilme zur Unter-
haltung gehoren, mussen sie so sein,
hort man immer wieder. Mussen sie
wirklich?

Um das Thema Unterhaltung ging es
bei den diesjahrigern Mainzer Tagen der
Fernsehkritik. Das hervorstechendste
Merkmal dieser zwei Tage war vielleicht,
dass allenthalben auf seiten der Kritiker
und auf seiten der Fernsehschaffenden
ein Unbehagen an der heilen Welt der
Unterhaltung zu Tage trat. Dabei wurde
immer wieder das Thema « Familie Mack
verandert sich» in die Debatte gewor-
fen. Es ist dies eine sechsteilige Familien-
serie, die vom Zweiten Deutschen Fern-
sehen ausgestrahlt wurde und die eben
gerade auch das Deutschschweizer
Fernsehen sendete. Diese Serie war ein
Publikumserfolg, sie kam an, wie die In-
dexzahlen beweisen. Dabei schlagt sie

Gilbert Bécaud und Francoise Arnoul in
Marcel Carnés Komodie «Le Pays d'ou
je viensy

all dem ins Gesicht, was man die heile
Welt nennt. Ein Vater hat Geld unter-
schlagen um seiner Familie ein Haus zu
bauen, dafur muss er ins Gefangnis, wie
es rechtens ist. Das hat Konsequenzen
fur seine Familie, soziale und person-
liche. Kein Mitglied bleibt ausgenom-
men. Das ist die Veranderung, die die
Familie Mack uber sich ergehen lassen
muss.

Es war faszinierend, zu sehen, wie in
Mainz bei der Diskussion fast niemand
um diese Familie Mack herumkam. Sie
beschaftigte, offensichtlich ob ihres Er-
folges, die Unterhaltungsfachleute tfef.
Woh! trat ein Robert Lembke, der
Moderator der Sendung «Beruferateny»
vehement fir die Unterhaltung der hei-
len Welt in die Bresche, aber seine Aus-
fGhrungen wurden mit hoflichem, aber
unliiberhorbar  peinlichem Schweigen
ubergangen.

Was mag die Ursache fiir den anschei-
nend so regelwidrigen Erfolg der Familie
Mack sein? In erster Linie hangt es
wohl damit zusammen, dass, obwohl
die Serie durchaus in der unheilen Welt
angesiedelt ist, sie als reine Unterhal-
tungssendung konzipiert und produziert
wurde. Wohl stellt sie ein Problem un-
serer Gesellschaft zur Debatte. Aber wer
will, kann diese Sendung auch als reine
Unterhaltung, als spannendes Abenteuer
konsumieren. Aber er kann sich auch
zum Nachdenken (ber Probleme verlei-
ten lassen, auf die man sonst nicht all-
taglich mit der Nase stosst, und die,
wenn man sie sozusagen «miterlebty,
eine ganz andere Dimension annehmen,
als wenn man auf anderem Wege bloss
davon Kenntnis nimmt. Vielleicht macht
die Familie Mack Fernsehgeschichte als
eine neue Form der Unterhaltungssen-
dung. In diesem Jahr ging, vom glei-
chen Team produziert, eine sechsteilige
Kriminalserie unter dem Namen « Haupt-
bahnhof Minchen» Uber die Sender des
ZDF, eine weitere Sendereihe Uber das
Problem der Obdachlosen ist gegenwar-
tig in Arbeit.

Zum Schluss eine kleine Denkaufgabe
fur Fernsehschaffende: Kommen die
hohen Zuschauerzahlen der Seriensen-
dungen der sogenannten heilen Welt
daher, dass das Publikum die heile Welt
eben will, oder rihren sie daher, dass es
keine Alternative gibt und das Publikum
in der gunstigsten Fernsehzeit eben
konsumiert, was ihm vorgesetzt wird?
Und fir Fortgeschrittene die kleine Zu-
satzfrage: Welche Konsequenzen konnte
man ziehen? H.-D. Leuenberger

Recht oder Unrecht

uj. Der Sudwestfunk-Reihe « Recht oder
Unrechty», die nun auch Uber die Kanéle
des deutschschweizerischen Fernsehens
ausgestrahlt wird, kommt angesichts der
Tatsache, dass heute die Verbrecherjagd
als Nervenkitzel in die guten Stuben der
Birger getragen wird (Aktenzeichen XY
— ungel6st), besondere Bedeutung zu.



	Luzern : Akademisches Filmforum 1970

