
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 16

Artikel: Luzern : Akademisches Filmforum 1970

Autor: Etter, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wir nämlich unsere Welterfahrung verstehen

wollen, dann müssen wir sie befragen

und schliesslich das, was wir erfragt
haben, auch aussagen; d. h. wir müssen
uns, um zu verstehen, der Sprache bedienen,

deren beide Bewegungen oder Pole
Frage und Aussage (Antwort) die
sprachliche Dialektik ausmachen, und
erst diese Dialektik ermöglicht uns das
Verstehen, das Aufnehmen, Bewahren
und Benutzen von Erfahrungen. Nun ist
uns unsere Sprache natürlich immer
schon vor-gegeben, denn wir haben sie
gelernt, und das bedeutet, dass wir sie
von anderen Menschen (Mutter-Sprache!),

die sie schon vor uns erlernt und
benutzt haben, übernehmen. Gleichzeitig
mit der Sprache aber übernehmen wir
auch einen Grossteil der umgebenden
Kultur mit, und das heisst, dass uns die
sprachlich vermittelte Kultur eben auch
bestimmte Vor-Urteile setzt, die wir dann
nicht ohne Risiko aufs Spiel setzen und
hinterfragen können. Wenn wir uns
innerhalb einer Sprache bewegen, dann ist
unser Verstehens- «Horizont» durch diese

begrenzt, da wir ja immer nur erfragen
können, was diese unsere Sprache bereits
hergibt, und wir können demnach auch
nur verstehen und aussagen, was in den
Mitteln unserer Sprache oder, etwas
vereinfachend ausgedrückt, in unserem
Wortschatz bereits angelegt und also
vorgegeben ist. Wir müssen sogar so weit
gehen, dass wir einsehen: Eigentlich können

wir nur verstehen, was wir bereits
wissen, was in unserer Sprache schon
vorhanden ist, was wir uns bloss noch
nicht bewusst gemacht haben; ja eigentlich

bestimmt schon die Frage, die wir
stellen und die ja selber durch unseren
Sprach- « Horizont» begrenzt wird, schon
die ganze Antwort, die wir finden möchten:

Wir bewegen uns bei all unserem
Fragen und Aussagen in einem Kreis,
dessen Peripherie (Horizont) wir nicht
überspringen können. Der so mit der
Sprachlichkeit unseres Verstehens
vorgegebene sogenannte « hermeneutische
Zirkel» lässt sich nicht sprengen, aber er
lässt sich vielleicht vorsichtig und behutsam

ausdehnen, etwa wenn wir dadurch
unsere Sprache zu erweitern lernen, dass
wir neue Worte mit alten verknüpfen und
in unseren Wortschatz aufnehmen oder
dass wir verschiedene alte Worte neu
miteinander verknüpfen und so langsam aber
stetig einen weiteren (Sprach- und
Verstehens-) « Horizont» gewinnen.
Nun müssen wir auch für das Kino, für
unser Verstehen eines Films, diesen Ver-
stehenszirkel voraussetzen und uns somit
einige unserer das Verstehen bestimmenden

Motive bewusst machen. Einmal
lernen wir als Kinder - noch vor der Schrift
- Bilder und Photos als Abbilder unserer
nächstumgebenden Wirklichkeit «lesen»,
d. h. wir lernen zunächst uns schon
bekannte Personen, später auch Lebewesen
und Gegenstände immer sicherer
wiedererkennen. Der Film «L'enfant sauvage»
von François Truffaut etwa zeigt diesen
Lernprozess des Gegenstand-, Abbild -

und schliesslich Schrift-Erkennens sehr
deutlich (vgl.ZOOM 13/1970). Mit der
Zeit lernen wir auch - beispielsweise
durch Film und Fernsehen, aber auch

durch Magazine - Bilder als solche,
sozusagen als Zweit-Hand-Erfahrung, erkennen

und wiedererkennen, die dann nicht
an eine direkte und unmittelbare
Wirklichkeitserfahrung anschliessen. Jedoch
ist auch diese Horizonterweiterung noch
an unsere Kultur gebunden und schafft
uns ebenso wie die Sprache einen Zirkel
von Vor-Urteilen und Vor-Verständnissen
bezüglich der Bilder, und auch er lässt
sich nicht sprengen, sondern höchstens
wiederum erweitern. Da nun unsere Kinder

schon viel früher und viel intensiver
einer Bilderflut ausgesetzt und mit ihr
konfrontiert sind, kommt es wohl dazu,
dass sie gelegentlich Filme besser
«verstehen» als die ältere Generation, die hier
einen Lernprozess in vorgeschrittenem
Alter und mit mehr oder weniger grosser
Mühe nachzuholen hat, wenn sie vor
der Kino- und TV-Erfahrung nicht
resignieren wollen. Allerdings bleibt selbst
für die Jugendlichen das Verstehen
moderner Filme noch sehr im Unbewussten,
im Unsagbaren, wahrscheinlich, weil sie
nur passiv lernen, Bilder zu erkennen,
nicht aber aktiv selber zu filmen oder zu
photographieren, wie sie etwa das Zeichnen

und Schreiben schon sehr früh üben.
Was jedoch nicht sprachlich bemächtigt
und bewusst werden kann, bleibt irgendwie

unheimlich, weil es einen unkontrollierbaren

Einfluss auf uns ausübt. Schon
von da her erscheint es wünschenswert,
in Schule und Unterweisung solche
Umsetzung von Bild- und Kinoerfahrungen
in die Sprache zu üben und gegebener-
massen auch selber das aktive Filmen und
Photographieren zu erlernen. Urs Etter

FILM +
AUFTRAG

Luzern:
Akademisches
Filmforum 1970
Nach den Worten des verantwortlichen
Organisators dieses Weekends, Dr. Paul
Gregor (Wettingen), hat sich das
«Akademische Filmforum» zum Ziel gesetzt,
alljährlich ein interessiertes Publikum
mit einigen anspruchsvollen Filmen je
eines Regisseurs zu konfrontieren, um
durch Referate und Diskussionen die
Begegnung mit der «jüngsten Kunst» zu
vertiefen. Für dieses Jahr hat man sich
Pier Paolo Pasolini, den italo-marxisti-
schen Schriftsteller und Filmschöpfer,
vorgenommen, und Dr. Gregor hat über
ihn und seine umstrittenen Werke eine
umfangreiche Dokumentation
zusammengestellt, die den Teilnehmern eine

weitgehende Vorarbeit abforderte. Es

wurde dabei einmal mehr deutlich, dass
die modernen Filme ohne intensive
Auseinandersetzung und Be-Sprechung
kaum zu erfassen sind.

Fünf Filme
Fünf Filme von Pasolini wurden gezeigt,
unter denen leider drei wichtige Titel
fehlten, weil sie nicht eingeführt werden
konnten, nämlich: «II Vangelo secondo
Matteo» (Das Matthäus-Evangelium,
1964), «Uccellacci e uccellini» (Grosse
Vögel, kleine Vögel, 1965) und
«Medea» (1969). Dafür waren die fünf
folgenden Filme wiederzusehen: «Acca-
tone» (Bettler, 1961), der erste Film
Pasolinis, den er nach einer fruchtbaren
literarischen Tätigkeit erst mit 39 Jahren
schuf. Mit dieser liebevollen Darstellung
des kleinen Zuhälters unter den berufs-
und arbeitslosen Aussenseitern in den
römischen Slums machte er erstmals in
einer weiten italienischen Öffentlichkeit
einige soziale Missstände bewusst. -
«La terra vista dalla luna» (Die Erde,
vom Mond aus gesehen, ein Kurzfilm
von 1966). Mit diesem humorvollen
Beitrag zum Episodenfilm «Le streghe»
(Die Hexen) attackierte Pasolini in einer
«clownesken Satire die Stellung der
Frau im italienischen Männerbewusst-
sein: Die Donna ist die grosse Zauberin,
die alles vermag; der Mann ist schwach
wie ein Kind» (Gregor) - «Edipo Re»
(König Ödipus, 1967) weist eine
gewisse Verwandtschaft des unglücklichen
vom Schicksal verfolgten Königssohnes
aus der Sage von Sophokles mit dem
Wanderprediger Jesus von Nazareth im
«Vangelo» nach: Einsam, in einem
ständigen Zwiespalt, kämpft er einmal gegen
die Anerkennung und dann um die
Einsicht seines Schicksals - Pasolini deutet
dieses als sein triebhaftes Unbewusstes
nach Freud -, das ihm Vatermord und
Mutterschändung auferlegte. - «Teo-
rema» (Lehrsatz, 1969) gestaltet die
These vom «Göttlichen Jüngling»
(Dionysos-Jahwe der einer Industriellenfamilie

begegnet und ihr die Erfüllung
der körperlichen Liebe, das Glück der
totalen Kommunikation bringt, sie aber
durch seinen Abschied in die grosse
Krise stürzt. - «Porcile» (Der Schweinestall

1969) endlich will ganz brutal
den scheusslichen Barbarismus der
bourgeoisen deutschen Gesellschaft
denunzieren, indem er natürlichen
Kannibalismus und zur Sodomie genötigte
Lebenskraft der geschäftlichen Vereinigung

von Herdhitze, einem alten Nazi,
und Klotz, einem den Verbrennungsöfen
des Dritten Reiches entgangenen
Juden, gegenüberstellt.

Pasolini als Schriftsteller und Dichter
Nach der Darstellung von Frau Dr. K.

Näf, die das erste Referat hielt, suchte
Pasolini mit seinen ersten Gedichten,
die er während der Kriegs- und
Nachkriegsjahre in Casarsa, dem Heimatdorf
seiner Mutter, und in friaulischem und
venezianischem Dialekt schieb,
Geborgenheit und eine heile Welt unter den
tiefreligiösen Bauern. Bald durchschaute
er jedoch diese Gläubigkeit als Narziss-

8



mus, geriet mit der Kirche in Konflikt,
die Gott und Christus in ein moralisches
Gefängnis gesteckt und verschüttet hat,
und ging langsam der illusionären
Geborgenheit verlustig. Später verbindet er
den Glauben an das verschüttete Ideal
des Göttlichen und der Liebe mit der
marxistischen Sozialkritik und konkretisiert

ihn in den Gedichten «Entdeckung
von Marx» (1949). In der CPI (der
italienischen kommunistischen Partei) hielt
er es allerdings nur ein Jahr aus: «Der
paternalistische Stalinismus Togliattis
war ihm zuwider» (Gregor). Von nun an
hielt er sich mehr an den frühen italienischen

Sozialisten Antonio Gramsci
(1891-1937). Als Volksschullehrer
widmete er ab 1950 seine literarischen
Werke dem Subproletariat in einem Vorort

Roms, besonders zwei wichtige
Romane «Ragazzi di Vita» (1955) und
«Una vita violenta» (1959), teils in
römischem Dialekt geschrieben. Sein
Engagement für die Bewusstmachung
des Notstandes in den Slums blieb
jedoch vermischt mit einem (stärkeren?)
ästhetischen und sprachtheoretischen
Anliegen, das ihn oft mehr nach der
Wirkung seiner Sprachspiele schielen
liess; eine Spannung, die auch in den
Filmen immer deutlicher werden wird,
die Pasolini selber jedoch nicht wahrhaben

möchte.
Das zweite Referat von Dr. M. Schlappner,

«Pasolini als Regisseur», explizierte
die vier wichtigsten Themenkreise in
Pasolinis filmischem Werk je an einem
Film:

Die Sozialkritik in « Aceatone»
Als sich der italienische Film in den letzten

fünfziger Jahren auf den Neorealismus

eines Rosi und Visconti zurückbesann

und den alltagschronistischen Stil
wiederentdeckte, brachte Pasolini ein
starkes Formbewusstsein in diese
Bewegung ein. Er selbst erhoffte sich vom
Film zweierlei: einmal eine konkretere
Leibhaftigkeit seines sozialen Engagements

durch das Mittel der Photographie,

und dann eine grössere
Breitenwirkung als sie durch literarische Werke
möglich war. Hierin wurde er jedoch
enttäuscht, weil seine Filme eine
Interpretation erfordern und deshalb vom
Volk, an das er sich zunächst richten
wollte, nicht verstanden werden können.

Ästhetisch bewusst stellt er schon
in seinem ersten Film der (neorealistisch)

dargestellten Unordnung der
vorfindlichen Welt die konträre Ordnung
Bachscher Musik gegenüber. Dieser
Umstand und die Traumsequenz, in
welcher Accatone seinen Tod erahnt
und eine karge, paradiesische
Landschaft jenseits der Friedhofmauern
erhofft, kennzeichnen schon diesen Film
deutlich als Parabel: Das Ineinander von
Sozial-Realismus und Sakral-Symbolik,
das in «Teorema» schematisiert werden
wird, ist hier schon angelegt.

Die Religionskritik in «Teorema»
Die fast mathematisch aufgebaute Parabel

vom charismatischen Jüngling, der
die utopische Hoffnung konkretisiert,
gestaltet den « Berge versetzenden

Glauben» an eine Religiosität im Sinne
eines numinosen Humanismus und an
die Veränderbarkeit des Menschen. Das
Geschenk der massiv körperlichen Liebe
als neuè, symbolisch-totale Kommunikation

kann von den Figuren des
dekadenten Bürgertums nicht nachvollzogen
werden; ausser der Magd, die in ihr
bäuerliches Milieu zurückkehrt, sich in
einer Baugrube der technologischen
Zivilisation lebendig begraben lässt und
so zur wahren Heiligkeit findet, sind sie
eher negativ oder doch äusserst
zwiespältig gezeichnet. Auch hier streitet
Pasolini eine Spannung zwischen seiner
(kirchenkritischen) Religiosität und dem
Marxismus ab.

Die Aktualisierung des Mythos in « Edipo
Reu '
Die geistesgeschichtliche Tradition darf
nicht als angesammeltes Bildungsgut
stagnieren, sie verpflichtet zum Engagement

für die Gegenwart! Ödipus muss
darum ein Revolutionär sein, der um
sein Schicksal ringen muss, um näher
an die noch schreckenerregende Heiligkeit

heranzukommen. Wenn er am Ende
als Blinder durch die Strassen
Mailands zieht und auf seiner Flöte ein
russisches Revolutionslied pfeift, dann
wird der - allerdings sehr konstruierte!
- Sinnzusammenhang deutlich, und
seine Blindheit wird zum Zeichen für
jenes «innere Gesicht», dessen der
Revolutionär nach Pasolini bedarf.

Die Auseinandersetzung mit der Dritten
Welt in « Medean
Medea wird von Jason aus ihrer
barbarisch-urnatürlichen Welt, die Pasolini
mit besonderer Anteilnahme zeigt (ganz
im Gegensatz zu Euripides), ins
zivilisierte Griechenland entführt, wo sie
schliesslich für die Hybris der politischen
Vernunft ihres Gatten Rache nehmen
muss. Dies Geschehen soll ein Gleichnis
sein für die Begegnung der Dritten Welt
mit der westlichen Zivilisation. Die
Spannung zwischen Mythos und
Moderne, im Kentaur als dem Pflegevater

Jasons ziemlich künstlich verbunden,
führt uns zu der Frage, ob es Pasolini
nicht doch weniger um Weltanschauung
und Sozialkritik geht als um den ästhetischen

Genuss archaischer Landschaften
und urtümlicher Sitten (Menschenopfer!).

Differenzierte Widersprüche
In den folgenden Gruppendiskussionen
stützte man sich vorwiegend auf « Por-
cile», der in den Referaten noch nicht
ausführlich zur Sprache gekommen war,
und brachte weitere, ziemlich differenzierte

Widersprüche in Pasolinis Werk
an den Tag. Einmal konnte der Konflikt

zwischen barbarisch-kannibalischer
Religiosität und marxistisch-dialektischem

Materialismus nicht aufgelöst
werden, und wenn Pasolini behauptet,
dass hier keine Spannung bestehe, dann
unterliegt er wohl einer Selbsttäuschung.

Weiter zeigt er gerade im
Formalen, dass er selber einem Rationalismus

und Traditionalismus verhaftet
bleibt, den er eigentlich überwinden

möchte; seine Rolle in «Edipo Re» als
Hohepriester, der die Flöte des
charismatischen Propheten nicht ergreifen
kann, dürfte dies bestätigen. Schliesslich
gelingt es ihm auch nicht, psychologisch

seinen Barbarismus mit der
ideologisch bestimmten Gesellschaftskritik
zu vermitteln, weil er die Technologie so
vehement negiert, dass er gar keine
Integration der archaischen Triebe anstreben

kann! - An diesem Punkte nun
wurde man sich eines kulturellen
Gegensatzes zwischen deutschem Sprachraum

und «Italianitä» bewusst, der sich
gelegentlich in der Verständnislosigkeit
von Kritikern für Sentimentalität,
Mythologie und Ritualismus in italienischen

Filmen bemerkbar macht. Wir
haben wohl das durch Pasolini
angegriffene antike Bildungsideal des
Klassizismus mit Nietzsche und anderen seit
langem, wenn auch nie vollständig,
überwunden, weshalb für uns diese
Kulturmüdigkeit, der Bildungsabbau und
die Sehnsucht nach romantischem
Barbarismus reichlich spät kommen; sie
bilden in Italien zwar eine wirkliche
Revolution, die wir allerdings nicht nachvollziehen

können.

Fragen ohne Antwort
Was also wollen wir solchen Filmen
bezüglich unserer (schweizerischen) Kultur
und Politik für eine Funktion zusprechen,

wo wir doch im wesentlichen nur
Widersprüche aufdecken konnten? -
Diese sehr wichtige Frage lag neben
anderen der leider fast durchwegs katholisch

geprägten Podiumsrunde (Frau
Näf und den Herren Gregor, Schlappner,

Sidler, Ulrich, Wettstein) vor und
konnte nicht beantwortet werden.
Vermutlich hätte sich eine gewisse Affinität
zum gegenwärtig eine Renaissance
erlebenden protestantischen Theologen der
Romantik, Friedrich Schleiermacher, und

«Monte Walsh»: der alternde Cowboy
Walsh (Lee Marvin) will nicht begreifen,
dass auch im Wilden Westen eine neue
Zeit Einzug hält

9



seinem religiösen «Gefühl der schlechthinigen

Abhängigkeit», oder zur
Wiederentdeckung der alttestamentlichen
Propheten (z.B.Hosea und Arnos) für
die Sozialkritik, oder zur utopischen
Hoffnung auf den prometheischen
Menschen im Werk des deutschen Philosophen

Ernst Bloch nachweisen lassen,

aber die Zeit reichte nicht. Dr. Schlappner
konnte lediglich noch auf den

politischen Romantizismus der Jungen Linken

und ihren Traum vom Anarchismus
verweisen, der sich eventuell mit dem
Bärbarismus Pasolinis identifizieren könnte.

Urs Etter

GEDANKEN
AM BILDSCHIRM
Unheile Familie
Die Fernsehzeit von 18 bis 20 Uhr
gehört der Werbung. Fernsehwerbung
kostet viel Geld, und darum hat der
Auftraggeber eines Werbespots auch
das Recht, dass möglichst viele
Zuschauer mit seinem Produkt bekannt
gemacht werden. Da aber Werbefilme
allein kaum grosse Zuschauermassen
vor den Bildschirm bringen, müssen zu
diesem Zweck besonders zugkräftige
Programme in die Werbezeit eingestreut
werden. Es sind dies vorwiegend die
Kriminal-, Familien- oder Tierserien, die
immer wieder die gleichen Personen
und Akteure auf den Bildschirm bringen
und mittlerweile so etwas wie die
Fortsetzungsromane des Fernsehens geworden

sind. Um eine weitere Folge seiner
Lieblingsserie zu sehen, betätigt der
Zuschauer den Einschaltknopf; die
Reklame erhält er als Gratisbeigabe
nebenbei serviert. Manche Sender
verschweigen sogar listigerweise die
genaue Anfangszeit der Serienfilme, so
dass der Zuschauer gezwungen ist, ob
er will oder nicht, die ganze Werbung
mitanzusehen, wenn er nicht den
Anfang verpassen will. Eines haben die
Serien alle gemeinsam: Sie spiegeln
einträchtig die sogenannte heile Welt
wider, eine Welt, in der es wohl kleine

Unglücksfälle, Abenteuer, aber niemals
Katastrophen gibt. Eine Welt, in der das
Gute im Menschen am Schluss doch
triumphiert und alles wieder ins
Gleichgewicht gebracht wird. Im allerhöchsten
Fall bleibt eine kleine Spannung am
Schluss zurück, die den Zuschauer
anregt, auch die nächste Folge wieder zu
konsumieren. Da Serienfilme zur
Unterhaltung gehören, müssen sie so sein,
hört man immer wieder. Müssen sie
wirklich?
Um das Thema Unterhaltung ging es
bei den diesjährigem Mainzer Tagen der
Fernsehkritik. Das hervorstechendste
Merkmal dieser zwei Tage war vielleicht,
dass allenthalben auf seiten der Kritiker
und auf Seiten der Fernsehschaffenden
ein Unbehagen an der heilen Welt der
Unterhaltung zu Tage trat. Dabei wurde
immer wieder das Thema «Familie Mack
verändert sich» in die Debatte geworfen.

Es ist dies eine sechsteilige Familienserie,

die vom Zweiten Deutschen
Fernsehen ausgestrahlt wurde und die eben
gerade auch das Deutschschweizer
Fernsehen sendete. Diese Serie war ein
Publikumserfolg, sie kam an, wie die
Indexzahlen beweisen. Dabei schlägt sie

Gilbert Bécaud und Françoise Arnoul in
Marcel Carnés Komödie «Le Pays d'où
je viens»

all dem ins Gesicht, was man die heile
Welt nennt. Ein Vater hat Geld
unterschlagen um seiner Familie ein Haus zu
bauen, dafür muss er ins Gefängnis, wie
es rechtens ist. Das hat Konsequenzen
für seine Familie, soziale und persönliche.

Kein Mitglied bleibt ausgenommen.
Das ist die Veränderung, die die

Familie Mack über sich ergehen lassen
muss.
Es war faszinierend, zu sehen, wie in
Mainz bei der Diskussion fast niemand
um diese Familie Mack herumkam. Sie
beschäftigte, offensichtlich ob ihres
Erfolges, die Unterhaltungsfachleute tief.
Wohl trat ein Robert Lembke, der
Moderator der Sendung «Beruferaten»
vehement für die Unterhaltung der heilen

Welt in die Bresche, aber seine
Ausführungen wurden mit höflichem, aber
unüberhörbar peinlichem Schweigen
übergangen.
Was mag die Ursache für den anscheinend

so regelwidrigen Erfolg der Familie
Mack sein? In erster Linie hängt es
wohl damit zusammen, dass, obwohl
die Serie durchaus in der unheilen Welt
angesiedelt ist, sie als reine
Unterhaltungssendung konzipiert und produziert
wurde. Wohl stellt sie ein Problem
unserer Gesellschaft zur Debatte. Aber wer
will, kann diese Sendung auch als reine
Unterhaltung, als spannendes Abenteuer
konsumieren. Aber er kann sich auch
zum Nachdenken über Probleme verleiten

lassen, auf die man sonst nicht
alltäglich mit der Nase stösst, und die,
wenn man sie sozusagen «miterlebt»,
eine ganz andere Dimension annehmen,
als wenn man auf anderem Wege bloss
davon Kenntnis nimmt. Vielleicht macht
die Familie Mack Fernsehgeschichte als
eine neue Form der Unterhaltungssendung.

In diesem Jahr ging, vom
gleichen Team produziert, eine sechsteilige
Kriminalserie unter dem Namen «Hauptbahnhof

München» über die Sender des
ZDF, eine weitere Sendereihe über das
Problem der Obdachlosen ist gegenwärtig

in Arbeit.
Zum Schluss eine kleine Denkaufgabe
für Fernsehschaffende: Kommen die
hohen Zuschauerzahlen der Seriensendungen

der sogenannten heilen Welt
daher, dass das Publikum die heile Welt
eben will, oder rühren sie daher, dass es
keine Alternative gibt und das Publikum
in der günstigsten Fernsehzeit eben
konsumiert, was ihm vorgesetzt wird?
Und für Fortgeschrittene die kleine
Zusatzfrage: Welche Konsequenzen könnte
man ziehen? H.-D. Leuenberger

Recht oder Unrecht
uj. Der Südwestfunk-Reihe «Recht oder
Unrecht», die nun auch über die Kanäle
des deutschschweizerischen Fernsehens
ausgestrahlt wird, kommt angesichts der
Tatsache, dass heute die Verbrecherjagd
als Nervenkitzel in die guten Stuben der
Bürger getragen wird (Aktenzeichen XY

- ungelöst), besondere Bedeutung zu.

10


	Luzern : Akademisches Filmforum 1970

