Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)
Heft: 16
Rubrik: Arbeitsblatter zur Filmkunde

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erfahrungsberichte

Der Film wurde in zwei bernischen
Seminarklassen (etwa 17jahrige) und in
einem Pfarrverein vorgefuhrt. Die Semi-
naristen diskutierten vor allem die Frage
nach der «Schuld» des Unterrichts an
der spateren Entfremdung von der Kir-
che (Kritik am Gottesdienstzwang, an
der Person des Pfarrers u.a.). Der Film
selbst wurde von vielen eher als mittel-
massig bis langweilig empfunden. Am
interessantesten erschienen die Inter-
views mit den Jungen (offenbar echte
Ausserungen) und der Hinweis auf eine
neue Form des Abendmahls mit
Jugendlichen. Der Pfarrverein fand
positiv, dass das «Malaise» offen und
ehrlich zugegeben wird. Der Film sei
geeignet, Erwachsene, besonders sol-
che, die sich noch lllusionen machen,
mit der Situation zu konfrontieren (z.B.
also Konfirmandeneltern). Einer meinte:
Der Film wird niemandem Freude
machen, nicht einmal einem Atheisten.
Kritisch wurde gefragt, ob die Inter-
views nicht zu sehr gestellt seien, um
rein oberflachliche Antworten zu provo-
zieren (die reprasentative Gultigkeit der
Antworten der Jungen wird also doch
bezweifelt), ob der Unterricht denn so
konsequent auf das Prinzip «Gut ist,
was Spass macht» ausgerichtet werden
dirfe, und schliesslich, ob nicht die

Jugendlichen selber diese neuen Versu-
che als allzu absichtsvolle Anbiederun-
gen empfinden konnten.

Methodische Hinweise

Der Film ist im Fernsehen ausgestrahlt
worden, also konnen alle ihn sehen. Er
ist als Gesprachsanreiz sicher geeignet
fur Pfarrer, Katecheten, Kirchgemeinde-
rate, Konfirmandeneltern und Jugend-
gruppen, wohl nicht zuletzt auch fur
Konfirmandenklassen (hier allerdings
vielleicht mit abschnittweiser Vorfih-
rung zu grundlicher Verarbeitung der
einzelnen, in der Detailanalyse aufge-
wiesenen Teile). — Maogliche Themen:
Der Glaube bei Kindern und Jugend-
lichen. Ist Glaube lehrbar? Ziele des
kirchlichen Unterrichts. Neue Unter-
richtsformen. Konfirmation. Wie konnte
die Entfremdung von Kirche und
Jugend Uberwunden werden? u.a.

Literatur
Walter Neidhart: Konfirmandenunterricht
in der Volkskirche. EVZ-Verlag 1964.
Herbert Schultze: Konfirmation heute
und morgen. Alte Wege — neue Ziele.
Quell-Verlag, Stuttgart 1969. Max Thu-
rian: Die Konfirmation. Gutersloher Ver-
lagshaus 1961. Karl Witt: Konfirman-
denuntrricht. Gottingen, 3, Auflade 1964.
Hans Hodel und Hans Schiltknecht

ARBEITSBLATTER
ZUR FILMKUNDE

Stichworte zu einer
kleinen Hermeneutik
des Kinos (l)

Warum Hermeneutik? — Die Hermeneutik
befasst sich mit dem Verstehen, mit dem
Aufnehmen, Bewahren und Benutzen
von Erfahrungen. Dieser Aufsatz sollte zu-
erst (berschrieben werden: « Ansatze fur
eine Methodologie der Filmanalyse.»
Nun erscheint dieser Titel zu einschran-
kend, zu stark das eigentlich umfassende-
re Thema begrenzend, denn es soll nicht
allein um eine methodologische Theorie
der Filmanalyse gehen, sondern vielmehr
um eine beschreibende und ordnende
Untersuchung des Verstandigungspro-
zesses im Kino, wie er sich zwischen Pu-
blikum und Leinwand vollzieht. Gegen-
stand der vorliegenden « Stichworte» soll
also einmal das Geschehen sein, das sich
in einem verdunkelten Vorfihrungssaal
zwischen projiziertem Film und aufmerk-
samem Betrachter abspielt. Zwei Partner
dieses Kommunikationsprozesses sind
damit bereits genannt; mit dem Begriff

«Kino» sind aber noch die Hersteller, das
Produktionsteam des Films mitgemeint,
auch sie gehoren zum Kino, und ihre Ab-
sichten und Interessen — hinter und in
dem betreffenden Film — sollen bei der
versuchsweisen Umschreibung der Kino-
Hermeneutik mitberucksichtigt werden.
Sie sind sozusagen der dritte Partner im
Kommunikationsprozess im Kino und
konnen aus verschiedenen Grunden, auf
die wir spater zurickkommen werden,
nicht einfach mit dem vorgefihrten Film
gleichgesetzt werden. Wir konnen nam-
lich, wenn es auch letztlich um eine Be-
sinnung Uber die Bedingungen des Ver-
stehens eines Filmes geht, nicht einfach
vom Film als einem « Kunstwerk an sich»
ausgehen und dieses abgesondert von
den Betrachtern einerseits und von den
Herstellern andererseits zum alleinigen
Gegenstand unserer Bemuhungen ma-
chen. Es ist normalerweise das Kino (vor
dem TV-Apparat sind die Verhaltnisse et-
was zu differenzieren!), in welchem wir
Filme sehen und horen und— eventuell ! —
auch verstehen wollen, und wir selber ge-
héren mit zu diesem Kino und konnen uns
selber als Betrachter nicht ausser acht las-

sen, weil der «Film an sich» Uberhaupt
nicht existiert; der Film bedarf notwendi-
gerweise des Publikums, das seinen Ab-
lauf, sein Wieder-Entstehen wahrend an-
derthalb Stunden mitvollzieht und ihn
mit je personlicher geistiger und gefuhls-
massiger Aktivitat begleitet; aber der Film.
selbstist auch nicht ohne seine Hersteller,
die ihn geschaffen und gestaltet haben,
ohne die er auch nach seiner Fertigstel-
lung nicht existiert, weil er sich nicht voll-
standig von ihnen abldsen kann, weil sie
mit dem Film immer selber auch da sind.
Schliesslich bedarf der Film noch eines
Operateurs, der den geregelten Ablauf der
Rollen mit mehr oder weniger grossem
Geschick besorgen und je nach dem den
Verstandigungsprozess fordern  oder
hemmen kann!

Noch einmal: Es interessiert im folgenden
nicht der « Film an sich», oder die beson-
dere Grammatik einer allfallig anzuneh-
menden Filmsprache allein, sondern das
Publikum, das aus sehr verschiedenen —
und wie die Hermeneutik gerade zeigen
kann, fur den Verstandigungsprozess
wichtigen — Motiven dem Ereignis einer
Filmprojektion beiwohnt und dieses Ge-
schehen mitgestaltet, ob es sich nun des-
sen bewusst ist oder nicht; es interessiert
der Aufnahmevorgang, der nicht allein
durch die erste Entstehung, die eigentli-
che Produktion des Films, aber durch die-
se auch, bestimmt wird.

Was meint « Hermeneutik»? — Bevor wir
uns der speziellen Kino-Hermeneutik zu-
wenden, mussen wir uns einige grund-
satzliche Uberlegungen der allgemeinen
oder philosophischen Hermeneutik an-
eignen. Der deutsche Philosoph Hans-
Georg Gadamer lasst sich in seinem
grundlegenden Buch zu diesem Thema,
Wahrheit und Methode — Grundzuge ei-
ner philosophischen Hermeneutik (Mohr,
Tubingen, 2.Aufl.1965), im wesentli-
chen von Gedanken eines anderen gros-
sen Philosophen, Heidegger, leiten, der
eindrucklich gezeigt hat, «dass Verstehen
nicht eine unter den Verhaltensweisen
des Subjektes, sondern die Seinsweise
des Daseins selber isty. Gadamer erlau-
tert: « Hermeneutik ... bezeichnet also die
Grundbewegtheit des Daseins, die seine
Endlichkeit und Geschichtlichkeit aus-
macht, und umfasst daher das Ganze
seiner Welterfahrung.» Die Welt begeg-
net uns und will — wie Hermes, der Got-
terbote der griechischen Mythologie,
von dem her das Wort seine Bedeutung
hat — erfahren und verstanden werden; so
geschieht unser In-der-Welt-Sein, unser
Dasein als endliche und geschichtliche
Erfahrung und als Verstehen. Wir konnen
also sagen, die Hermeneutik untersuche
und beschreibe, wie dieses Dasein als
«Verstehen im Vollzug», wie ich es nen-
nen mochte, vor sich geht und zustande
kommt, an welche Bedingungen also im
vorgegebenen Fall unsere Kinoerfahrung
als Teil unseres Lebens, unserer Welter-
fahrung geknupft ist.

Nun besteht wohl die wichtigste Entdek-
kung der philosophischen Hermeneutik
in der Erkenntnis des sogenannten «her-
meneutischen Zirkels» (vgl. Gadamer,
S.250 ff.), innerhalb dessen wir uns bei
all unserem Verstehen bewegen: Wenn

7



wir namlich unsere Welterfahrung verste-
hen wollen, dann missen wir sie befra-
gen und schliesslich das, was wir erfragt
haben, auch aussagen; d. h. wir mussen
uns, um zu verstehen, der Sprache bedie-
nen, deren beide Bewegungen oder Pole
Frage und Aussage (Antwort) die
sprachliche Dialektik ausmachen, und
erst diese Dialektik ermoglicht uns das
Verstehen, das Aufnehmen, Bewahren
und Benutzen von Erfahrungen. Nun ist
uns unsere Sprache natirlich immer
schon vor-gegeben, denn wir haben sie
gelernt, und das bedeutet, dass wir sie
von anderen Menschen (Mutter-Spra-
che!), die sie schon vor uns erlernt und
benutzt haben, iUbernehmen. Gleichzeitig
mit der Sprache aber lbernehmen wir
auch einen Grossteil der umgebenden
Kultur mit, und das heisst, dass uns die
sprachlich vermittelte Kultur eben auch
bestimmte Vor-Urteile setzt, die wir dann
nicht ohne Risiko aufs Spiel setzen und
hinterfragen konnen. Wenn wir uns in-
nerhalb einer Sprache bewegen, dann ist
unser Verstehens- « Horizonty» durch die-
se begrenzt, da wir ja immer nur erfragen
konnen, was diese unsere Sprache bereits
hergibt, und wir konnen demnach auch
nur verstehen und aussagen, was in den
Mitteln unserer Sprache oder, etwas ver-
einfachend ausgedrickt, in unserem
Wortschatz bereits angelegt und also vor-
gegeben ist. Wir missen sogar so weit
gehen, dass wir einsehen: Eigentlich kon-
nen wir nur verstehen, was wir bereits
wissen, was in unserer Sprache schon
vorhanden ist, was wir uns bloss noch
nicht bewusst gemacht haben; ja eigent-
lich bestimmt schon die Frage, die wir
stellen und die ja selber durch unseren
Sprach- « Horizont» begrenzt wird, schon
die ganze Antwort, die wir finden moéch-
ten: Wir bewegen uns bei all unserem
Fragen und Aussagen in einem Kreis,
dessen Peripherie (Horizont) wir nicht
uberspringen konnen. Der so mit der
Sprachlichkeit unseres Verstehens vorge-
gebene sogenannte «hermeneutische
Zirkel» lasst sich nicht sprengen, aber er
lasst sich vielleicht vorsichtig und behut-
sam ausdehnen, etwa wenn wir dadurch
unsere Sprache zu erweitern lernen, dass
wir neue Worte mit alten verkntupfen und
in unseren Wortschatz aufnehmen oder
dass wir verschiedene alte Worte neu mit-
einander verknupfen und so langsam aber
stetig einen weiteren (Sprach- und Ver-
stehens-) « Horizont» gewinnen.

Nun mussen wir auch fur das Kino, fur
unser Verstehen eines Films, diesen Ver-
stehenszirkel voraussetzen und uns somit
einige unserer das Verstehen bestimmen-
den Motive bewusst machen. Einmal ler-
nen wir als Kinder — noch vor der Schrift!
— Bilder und Photos als Abbilder unserer
nachstumgebenden Wirklichkeit «lesen»,
d. h. wir lernen zunachst uns schon be-
kannte Personen, spater auch Lebewesen
und Gegenstande immer sicherer wieder-
erkennen. Der Film «L’enfant sauvage»
von Francois Truffaut etwa zeigt diesen
Lernprozess des Gegenstand-, Abbild-
und schliesslich Schrift-Erkennens sehr
deutlich (vgl.ZOOM 13/1970). Mit der
Zeit lernen wir auch — beispielsweise
durch Film und Fernsehen, aber auch

8

durch Magazine — Bilder als solche, sozu-
sagen als Zweit-Hand-Erfahrung, erken-
nen und wiedererkennen, die dann nicht
an eine direkte und unmittelbare Wirk-
lichkeitserfahrung anschliessen. Jedoch
ist auch diese Horizonterweiterung noch
an unsere Kultur gebunden und schafft
uns ebenso wie die Sprache einen Zirkel
von Vor-Urteilen und Vor-Verstandnissen
bezuglich der Bilder, und auch er lasst
sich nicht sprengen, sondern hochstens
wiederum erweitern. Da nun unsere Kin-
der schon viel friher und viel intensiver
einer Bilderflut ausgesetzt und mit ihr
konfrontiert sind, kommt es wohl dazu,
dass sie gelegentlich Filme besser «ver-
stehen»y als die altere Generation, die hier
einen Lernprozess in vorgeschrittenem
Alter und mit mehr oder weniger grosser
Mihe nachzuholen hat, wenn sie vor
der Kino- und TV-Erfahrung nicht resi-
gnieren wollen. Allerdings bleibt selbst
fir die Jugendlichen das Verstehen mo-
derner Filme noch sehr im Unbewussten,
im Unsagbaren, wahrscheinlich, weil sie
nur passiv lernen, Bilder zu erkennen,
nicht aber aktiv selber zu filmen oder zu
photographieren, wie sie etwa das Zeich-
nen und Schreiben schon sehr frih Gben.
Was jedoch nicht sprachlich bemachtigt
und bewusst werden kann, bleibt irgend-
wie unheimlich, weil es einen unkontrol-
lierbaren Einfluss auf uns ausiibt. Schon
von da her erscheint es wunschenswert,
in Schule und Unterweisung solche Um-
setzung von Bild- und Kinoerfahrungen
in die Sprache zu uben und gegebener-
massen auch selber das aktive Filmen und
Photographieren zu erlernen.  Urs Etter

FILM +
AUFTRAG

Luzern:
Akademisches Film-
forum 1970

Nach den Worten des verantwortlichen
Organisators dieses Weekends, Dr.Paul
Gregor (Wettingen), hat sich das «Aka-
demische Filmforum» zum Ziel gesetzt,
alljahrlich ein interessiertes Publikum
mit einigen anspruchsvollen Filmen je
eines Regisseurs zu konfrontieren, um
durch Referate und Diskussionen die
Begegnung mit der «jlungsten Kunst» zu
vertiefen. Fir dieses Jahr hat man sich
Pier Paolo Pasolini, den italo-marxisti-
schen Schriftsteller und Filmschopfer,
vorgenommen, und Dr. Gregor hat uber
ihn und seine umstrittenen Werke eine
umfangreiche Dokumentation zusam-
mengestellt, die den Teilnehmern eine

weitgehende Vorarbeit abforderte. Es
wurde dabei einmal mehr deutlich, dass
die modernen Filme ohne intensive Aus-
einandersetzung und Be-Sprechung
kaum zu erfassen sind.

Fanf Filme

Finf Filme von Pasolini wurden gezeigt,
unter denen leider drei wichtige Titel
fehlten, weil sie nicht eingefuhrt werden
konnten, namlich: «ll Vangelo secondo
Matteo» (Das Matthaus-Evangelium,
1964), «Uccellacci e uccellini» (Grosse
Vogel, kleine Vogel, 1965) und
«Medea» (1969). Dafur waren die funf
folgenden Filme wiederzusehen: «Acca-
tone» (Bettler, 1961), der erste Film
Pasolinis, den er nach einer fruchtbaren
literarischen Tatigkeit erst mit 39 Jahren
schuf. Mit dieser liebevollen Darstellung
des kleinen Zuhélters unter den berufs-
und arbeitslosen Aussenseitern in den
romischen Slums machte er erstmals in
einer weiten italienischen Offentlichkeit
einige soziale Missstande bewusst. —
«La terra vista dalla luna» (Die Erde,
vom Mond aus gesehen, ein Kurzfilm
von 1966). Mit diesem humorvollen
Beitrag zum Episodenfilm «Le streghe»
(Die Hexen) attackierte Pasolini in einer
«clownesken Satire die Stellung der
Frau im italienischen Mannerbewusst-
sein: Die Donna ist die grosse Zauberin,
die alles vermag; der Mann ist schwach
wie ein Kind» (Gregor) — «Edipo Re»
(Konig Odipus, 1967) weist eine ge-
wisse Verwandtschaft des unglucklichen
vom Schicksal verfolgten Konigssohnes
aus der Sage von Sophokles mit dem
Wanderprediger Jesus von Nazareth im
«Vangelo» nach: Einsam, in einem stan-
digen Zwiespalt, kampft er einmal gegen
die Anerkennung und dann um die Ein-
sicht seines Schicksals — Pasolini deutet
dieses als sein triebhaftes Unbewusstes
nach Freud —, das ihm Vatermord und
Mutterschandung auferlegte. — «Teo-
rema» (Lehrsatz, 1969) gestaltet die
These vom «Gottlichen Jingling» (Dio-
nysos-Jahwe ?), der einer Industriellen-
familie begegnet und ihr die Erfillung
der korperlichen Liebe, das Glick der
totalen Kommunikation bringt, sie aber
durch seinen Abschied in die grosse
Krise sturzt. — «Porcile» (Der Schwei-
nestall 1969) endlich will ganz brutal
den scheusslichen Barbarismus der
bourgeoisen deutschen Gesellschaft de-
nunzieren, indem er natlrlichen Kanni-
balismus und zur Sodomie genotigte
Lebenskraft der geschaftlichen Vereini-
gung von Herdhitze, einem alten Nazi,
und Klotz, einem den Verbrennungsofen
des Dritten Reiches entgangenen
Juden, gegenuberstellt.

Pasolini als Schriftsteller und Dichter

Nach der Darstellung von Frau Dr.K.
Naf, die das erste Referat hielt, suchte
Pasolini mit seinen ersten Gedichten,
die er wahrend der Kriegs- und Nach-
kriegsjahre in Casarsa, dem Heimatdorf
seiner Mutter, und in friaulischem und
venezianischem Dialekt schieb, Gebor-
genheit und eine heile Welt unter den
tiefreligiosen Bauern. Bald durchschaute
er jedoch diese Glaubigkeit als Narziss-



	Arbeitsblätter zur Filmkunde

