
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 16

Rubrik: Arbeitsblätter zur Filmkunde

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erfahrungsberichte
Der Film wurde in zwei bernischen
Seminarklassen (etwa 17jährige) und in
einem Pfarrverein vorgeführt. Die
Seminaristen diskutierten vor allem die Frage
nach der «Schuld» des Unterrichts an
der späteren Entfremdung von der
Kirche (Kritik am Gottesdienstzwang, an
der Person des Pfarrers u.a.). Der Film
selbst wurde von vielen eher als mittel-
mässig bis langweilig empfunden. Am
interessantesten erschienen die
Interviews mit den Jungen (offenbar echte
Äusserungen) und der Hinweis auf eine
neue Form des Abendmahls mit
Jugendlichen. Der Pfarrverein fand
positiv, dass das «Malaise» offen und
ehrlich zugegeben wird. Der Film sei

geeignet, Erwachsene, besonders
solche, die sich noch Illusionen machen,
mit der Situation zu konfrontieren (z. B.

also Konfirmandeneltern). Einer meinte:
Der Film wird niemandem Freude
machen, nicht einmal einem Atheisten.
Kritisch wurde gefragt, ob die
Interviews nicht zu sehr gestellt seien, um
rein oberflächliche Antworten zu provozieren

(die repräsentative Gültigkeit der
Antworten der Jungen wird also doch
bezweifelt), ob der Unterricht denn so
konsequent auf das Prinzip «Gut ist,
was Spass macht» ausgerichtet werden
dürfe, und schliesslich, ob nicht die

Jugendlichen selber diese neuen Versuche

als allzu absichtsvolle Anbiederungen

empfinden könnten.

Methodische Hinweise
Der Film ist im Fernsehen ausgestrahlt
worden, also können alle ihn sehen. Er

ist als Gesprächsanreiz sicher geeignet
für Pfarrer, Katecheten, Kirchgemeinderäte,

Konfirmandeneltern und
Jugendgruppen, wohl nicht zuletzt auch für
Konfirmandenklassen (hier allerdings
vielleicht mit abschnittweiser Vorführung

zu gründlicher Verarbeitung der
einzelnen, in der Detailanalyse
aufgewiesenen Teile). - Mögliche Themen:
Der Glaube bei Kindern und Jugendlichen.

Ist Glaube lehrbar? Ziele des
kirchlichen Unterrichts. Neue
Unterrichtsformen. Konfirmation. Wie könnte
die Entfremdung von Kirche und
Jugend überwunden werden? u.a.

Literatur
Walter Neidhart: Konfirmandenunterricht
in der Volkskirche. EVZ-Verlag 1964.
Herbert Schultze: Konfirmation heute
und morgen. Alte Wege - neue Ziele.
Quell-Verlag, Stuttgart 1969. Max Thu-
rian: Die Konfirmation. Gütersloher
Verlagshaus 1961. Karl Witt: Konfirman-
denuntrricht. Göttingen, 3, Auflade 1 964.

Hans Hödel und Hans Schiltknecht

ARBEITSBLATTER
ZUR FILMKUNDE
Stichworte zu einer
kleinen Hermeneutik
des Kinos (I)
Warum Hermeneutik? - Die Hermeneutik
befasst sich mit dem Verstehen, mit dem
Aufnehmen, Bewahren und Benutzen
von Erfahrungen. Dieser Aufsatz sollte
zuerst überschrieben werden: «Ansätze für
eine Methodologie der Filmanalyse.»
Nun erscheint dieser Titel zu einschränkend,

zu stark das eigentlich umfassendere
Thema begrenzend, denn es soll nicht

allein um eine methodologische Theorie
der Filmanalyse gehen, sondern vielmehr
um eine beschreibende und ordnende
Untersuchung des Verständigungsprozesses

im Kino, wie er sich zwischen
Publikum und Leinwand vollzieht. Gegenstand

der vorliegenden «Stichworte» soll
also einmal das Geschehen sein, das sich
in einem verdunkelten Vorführungssaal
zwischen projiziertem Film und aufmerksamem

Betrachter abspielt. Zwei Partner
dieses Kommunikationsprozesses sind
damit bereits genannt; mit dem Begriff

« Kino» sind aber noch die Hersteller, das
Produktionsteam des Films mitgemeint,
auch sie gehören zum Kino, und ihre
Absichten und Interessen - hinter und in
dem betreffenden Film - sollen bei der
versuchsweisen Umschreibung der Kino-
Hermeneutik mitberücksichtigt werden.
Sie sind sozusagen der dritte Partner im
Kommunikationsprozess im Kino und
können aus verschiedenen Gründen, auf
die wir später zurückkommen werden,
nicht einfach mit dem vorgeführten Film
gleichgesetzt werden. Wir können nämlich,

wenn es auch letztlich um eine
Besinnung über die Bedingungen des Ver-
stehens eines Filmes geht, nicht einfach
vom Film als einem « Kunstwerk an sich »

ausgehen und dieses abgesondert von
den Betrachtern einerseits und von den
Herstellern andererseits zum alleinigen
Gegenstand unserer Bemühungen
machen. Es ist normalerweise das Kino (vor
dem TV-Apparat sind die Verhältnisse
etwas zu differenzieren!), in welchem wir
Filme sehen und hören und- eventuell I -
auch verstehen wollen, und wir selber
gehören mit zu diesem Kino und können uns
selber als Betrachter nicht ausser acht las¬

sen, weil der «Film an sich» überhaupt
nicht existiert; der Film bedarf notwendigerweise

des Publikums, das seinen
Ablauf, sein Wieder-Entstehen während
anderthalb Stunden mitvollzieht und ihn
mit je persönlicher geistiger und gefübls-
mässiger Aktivität begleitet; aber der Film
selbst ist auch nicht ohne seine Hersteller,
die ihn geschaffen und gestaltet haben,
ohne die er auch nach seiner Fertigstellung

nicht existiert, weil er sich nicht
vollständig von ihnen ablösen kann, weil sie
mit dem Film immer selber auch da sind.
Schliesslich "bedarf der Film noch eines
Operateurs, der den geregelten Ablauf der
Rollen mit mehr oder weniger grossem
Geschick besorgen und je nach dem den
Verständigungsprozess fördern oder
hemmen kann
Noch einmal: Es interessiert im folgenden
nicht der « Film an sich », oder die besondere

Grammatik einer allfällig anzunehmenden

Filmsprache allein, sondern das
Publikum, das aus sehr verschiedenen -
und wie die Hermeneutik gerade zeigen
kann, für den Verständigungsprozess
wichtigen - Motiven dem Ereignis einer
Filmprojektion beiwohnt und dieses
Geschehen mitgestaltet, ob es sich nun dessen

bewusst ist oder nicht; es interessiert
der Aufnahmevorgang, der nicht allein
durch die erste Entstehung, die eigentliche

Produktion des Films, aber durch diese

auch, bestimmt wird.
Was meint «Hermeneutik»? - Bevor wir
uns der speziellen Kino-Hermeneutik
zuwenden, müssen wir uns einige
grundsätzliche Überlegungen der allgemeinen
oder philosophischen Hermeneutik
aneignen. Der deutsche Philosoph Hans-
Georg Gadamer lässt sich in seinem
grundlegenden Buch zu diesem Thema,
Wahrheit und Methode - Grundzüge
einer philosophischen Hermeneutik (Mohr,
Tübingen, 2.Aufl. 1 965), im wesentlichen

von Gedanken eines anderen grossen

Philosophen, Heidegger, leiten, der
eindrücklich gezeigt hat, «dass Verstehen
nicht eine unter den Verhaltensweisen
des Subjektes, sondern die Seinsweise
des Daseins selber ist». Gadamer erläutert:

« Hermeneutik bezeichnet also die
Grundbewegtheit des Daseins, die seine
Endlichkeit und Geschichtlichkeit
ausmacht, und umfasst daher das Ganze
seiner Welterfahrung » Die Welt begegnet

uns und will - wie Hermes, der
Götterbote der griechischen Mythologie,
von dem her das Wort seine Bedeutung
hat - erfahren und verstanden werden; so
geschieht unser In-der-Welt-Sein, unser
Dasein als endliche und geschichtliche
Erfahrung und als Verstehen. Wir können
also sagen, die Hermeneutik untersuche
und beschreibe, wie dieses Dasein als
«Verstehen im Vollzug», wie ich es nennen

möchte, vor sich geht und zustande
kommt, an welche Bedingungen also im
vorgegebenen Fall unsere Kinoerfahrung
als Teil unseres Lebens, unserer
Welterfahrung geknüpft ist.
Nun besteht wohl die wichtigste Entdek-
kung der philosophischen Hermeneutik
in der Erkenntnis des sogenannten «her-
meneutischen Zirkels» (vgl. Gadamer,
S.250 ff.), innerhalb dessen wir uns bei
all unserem Verstehen bewegen: Wenn

7



wir nämlich unsere Welterfahrung verstehen

wollen, dann müssen wir sie befragen

und schliesslich das, was wir erfragt
haben, auch aussagen; d. h. wir müssen
uns, um zu verstehen, der Sprache bedienen,

deren beide Bewegungen oder Pole
Frage und Aussage (Antwort) die
sprachliche Dialektik ausmachen, und
erst diese Dialektik ermöglicht uns das
Verstehen, das Aufnehmen, Bewahren
und Benutzen von Erfahrungen. Nun ist
uns unsere Sprache natürlich immer
schon vor-gegeben, denn wir haben sie
gelernt, und das bedeutet, dass wir sie
von anderen Menschen (Mutter-Sprache!),

die sie schon vor uns erlernt und
benutzt haben, übernehmen. Gleichzeitig
mit der Sprache aber übernehmen wir
auch einen Grossteil der umgebenden
Kultur mit, und das heisst, dass uns die
sprachlich vermittelte Kultur eben auch
bestimmte Vor-Urteile setzt, die wir dann
nicht ohne Risiko aufs Spiel setzen und
hinterfragen können. Wenn wir uns
innerhalb einer Sprache bewegen, dann ist
unser Verstehens- «Horizont» durch diese

begrenzt, da wir ja immer nur erfragen
können, was diese unsere Sprache bereits
hergibt, und wir können demnach auch
nur verstehen und aussagen, was in den
Mitteln unserer Sprache oder, etwas
vereinfachend ausgedrückt, in unserem
Wortschatz bereits angelegt und also
vorgegeben ist. Wir müssen sogar so weit
gehen, dass wir einsehen: Eigentlich können

wir nur verstehen, was wir bereits
wissen, was in unserer Sprache schon
vorhanden ist, was wir uns bloss noch
nicht bewusst gemacht haben; ja eigentlich

bestimmt schon die Frage, die wir
stellen und die ja selber durch unseren
Sprach- « Horizont» begrenzt wird, schon
die ganze Antwort, die wir finden möchten:

Wir bewegen uns bei all unserem
Fragen und Aussagen in einem Kreis,
dessen Peripherie (Horizont) wir nicht
überspringen können. Der so mit der
Sprachlichkeit unseres Verstehens
vorgegebene sogenannte « hermeneutische
Zirkel» lässt sich nicht sprengen, aber er
lässt sich vielleicht vorsichtig und behutsam

ausdehnen, etwa wenn wir dadurch
unsere Sprache zu erweitern lernen, dass
wir neue Worte mit alten verknüpfen und
in unseren Wortschatz aufnehmen oder
dass wir verschiedene alte Worte neu
miteinander verknüpfen und so langsam aber
stetig einen weiteren (Sprach- und
Verstehens-) « Horizont» gewinnen.
Nun müssen wir auch für das Kino, für
unser Verstehen eines Films, diesen Ver-
stehenszirkel voraussetzen und uns somit
einige unserer das Verstehen bestimmenden

Motive bewusst machen. Einmal
lernen wir als Kinder - noch vor der Schrift
- Bilder und Photos als Abbilder unserer
nächstumgebenden Wirklichkeit «lesen»,
d. h. wir lernen zunächst uns schon
bekannte Personen, später auch Lebewesen
und Gegenstände immer sicherer
wiedererkennen. Der Film «L'enfant sauvage»
von François Truffaut etwa zeigt diesen
Lernprozess des Gegenstand-, Abbild -

und schliesslich Schrift-Erkennens sehr
deutlich (vgl.ZOOM 13/1970). Mit der
Zeit lernen wir auch - beispielsweise
durch Film und Fernsehen, aber auch

durch Magazine - Bilder als solche,
sozusagen als Zweit-Hand-Erfahrung, erkennen

und wiedererkennen, die dann nicht
an eine direkte und unmittelbare
Wirklichkeitserfahrung anschliessen. Jedoch
ist auch diese Horizonterweiterung noch
an unsere Kultur gebunden und schafft
uns ebenso wie die Sprache einen Zirkel
von Vor-Urteilen und Vor-Verständnissen
bezüglich der Bilder, und auch er lässt
sich nicht sprengen, sondern höchstens
wiederum erweitern. Da nun unsere Kinder

schon viel früher und viel intensiver
einer Bilderflut ausgesetzt und mit ihr
konfrontiert sind, kommt es wohl dazu,
dass sie gelegentlich Filme besser
«verstehen» als die ältere Generation, die hier
einen Lernprozess in vorgeschrittenem
Alter und mit mehr oder weniger grosser
Mühe nachzuholen hat, wenn sie vor
der Kino- und TV-Erfahrung nicht
resignieren wollen. Allerdings bleibt selbst
für die Jugendlichen das Verstehen
moderner Filme noch sehr im Unbewussten,
im Unsagbaren, wahrscheinlich, weil sie
nur passiv lernen, Bilder zu erkennen,
nicht aber aktiv selber zu filmen oder zu
photographieren, wie sie etwa das Zeichnen

und Schreiben schon sehr früh üben.
Was jedoch nicht sprachlich bemächtigt
und bewusst werden kann, bleibt irgendwie

unheimlich, weil es einen unkontrollierbaren

Einfluss auf uns ausübt. Schon
von da her erscheint es wünschenswert,
in Schule und Unterweisung solche
Umsetzung von Bild- und Kinoerfahrungen
in die Sprache zu üben und gegebener-
massen auch selber das aktive Filmen und
Photographieren zu erlernen. Urs Etter

FILM +
AUFTRAG

Luzern:
Akademisches
Filmforum 1970
Nach den Worten des verantwortlichen
Organisators dieses Weekends, Dr. Paul
Gregor (Wettingen), hat sich das
«Akademische Filmforum» zum Ziel gesetzt,
alljährlich ein interessiertes Publikum
mit einigen anspruchsvollen Filmen je
eines Regisseurs zu konfrontieren, um
durch Referate und Diskussionen die
Begegnung mit der «jüngsten Kunst» zu
vertiefen. Für dieses Jahr hat man sich
Pier Paolo Pasolini, den italo-marxisti-
schen Schriftsteller und Filmschöpfer,
vorgenommen, und Dr. Gregor hat über
ihn und seine umstrittenen Werke eine
umfangreiche Dokumentation
zusammengestellt, die den Teilnehmern eine

weitgehende Vorarbeit abforderte. Es

wurde dabei einmal mehr deutlich, dass
die modernen Filme ohne intensive
Auseinandersetzung und Be-Sprechung
kaum zu erfassen sind.

Fünf Filme
Fünf Filme von Pasolini wurden gezeigt,
unter denen leider drei wichtige Titel
fehlten, weil sie nicht eingeführt werden
konnten, nämlich: «II Vangelo secondo
Matteo» (Das Matthäus-Evangelium,
1964), «Uccellacci e uccellini» (Grosse
Vögel, kleine Vögel, 1965) und
«Medea» (1969). Dafür waren die fünf
folgenden Filme wiederzusehen: «Acca-
tone» (Bettler, 1961), der erste Film
Pasolinis, den er nach einer fruchtbaren
literarischen Tätigkeit erst mit 39 Jahren
schuf. Mit dieser liebevollen Darstellung
des kleinen Zuhälters unter den berufs-
und arbeitslosen Aussenseitern in den
römischen Slums machte er erstmals in
einer weiten italienischen Öffentlichkeit
einige soziale Missstände bewusst. -
«La terra vista dalla luna» (Die Erde,
vom Mond aus gesehen, ein Kurzfilm
von 1966). Mit diesem humorvollen
Beitrag zum Episodenfilm «Le streghe»
(Die Hexen) attackierte Pasolini in einer
«clownesken Satire die Stellung der
Frau im italienischen Männerbewusst-
sein: Die Donna ist die grosse Zauberin,
die alles vermag; der Mann ist schwach
wie ein Kind» (Gregor) - «Edipo Re»
(König Ödipus, 1967) weist eine
gewisse Verwandtschaft des unglücklichen
vom Schicksal verfolgten Königssohnes
aus der Sage von Sophokles mit dem
Wanderprediger Jesus von Nazareth im
«Vangelo» nach: Einsam, in einem
ständigen Zwiespalt, kämpft er einmal gegen
die Anerkennung und dann um die
Einsicht seines Schicksals - Pasolini deutet
dieses als sein triebhaftes Unbewusstes
nach Freud -, das ihm Vatermord und
Mutterschändung auferlegte. - «Teo-
rema» (Lehrsatz, 1969) gestaltet die
These vom «Göttlichen Jüngling»
(Dionysos-Jahwe der einer Industriellenfamilie

begegnet und ihr die Erfüllung
der körperlichen Liebe, das Glück der
totalen Kommunikation bringt, sie aber
durch seinen Abschied in die grosse
Krise stürzt. - «Porcile» (Der Schweinestall

1969) endlich will ganz brutal
den scheusslichen Barbarismus der
bourgeoisen deutschen Gesellschaft
denunzieren, indem er natürlichen
Kannibalismus und zur Sodomie genötigte
Lebenskraft der geschäftlichen Vereinigung

von Herdhitze, einem alten Nazi,
und Klotz, einem den Verbrennungsöfen
des Dritten Reiches entgangenen
Juden, gegenüberstellt.

Pasolini als Schriftsteller und Dichter
Nach der Darstellung von Frau Dr. K.

Näf, die das erste Referat hielt, suchte
Pasolini mit seinen ersten Gedichten,
die er während der Kriegs- und
Nachkriegsjahre in Casarsa, dem Heimatdorf
seiner Mutter, und in friaulischem und
venezianischem Dialekt schieb,
Geborgenheit und eine heile Welt unter den
tiefreligiösen Bauern. Bald durchschaute
er jedoch diese Gläubigkeit als Narziss-

8


	Arbeitsblätter zur Filmkunde

