Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 13

Artikel: Pasolini zu "Teorema"

Autor: Pasolini, Pier Paolo / Rindlisbacher, Dolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-963268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-963268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILM +
AUFTRAG

Pasolini
zu «Teoremay

Wie wichtig der Kontakt von Filmkritikern
und Filminteressierten mit den Filmschaf-
fenden ist, hat mir die Begegnung mit Pier
Paolo Pasolini erneut gezeigt. Gerade
Fachkritiker unterscheiden sich in ihren
Interpretationen neuer Filme so sehr, dass
es wichtig ist, mit Regisseuren ins Ge-
sprach zu kommen, damit wir verstehen
kénnen, wie sie es meinen. Dass umge-
kehrt hier auch eine Kritik an den Film-
schaffenden liegt, die sich nicht mehr all-
gemein verstandlich ausdricken wollen
oder kénnen, ist ebenso deutlich.
«Teorema» wurde an der Tagung «Reli-
gionskritik im Filmy», zu der die Katho-
lische Akademie in Bayern, Miinchen,
eingeladen hatte, in 35 mm vorgefihrt.
Die Einflihrung besorgte Dr.Gerd Alb-
recht (KéIn), Dozent fir Filmanalyse an
der Film- und Fernsehakademie in Berlin.
Das Gesprach zeigte, dass man in Sach-
fragen sofort zu einer gewissen Klarheit
kam. So hatte niemand gegen die Gliede-
rung in vier Teile etwas einzuwenden:

1. Interview mit Fabrikarbeitern
(eigentlich ein verkapptes Referat
uber den Kapitalismus).

2. Erscheinung des namenlosen Gastes
(Farbe!) wund Verdnderung der
Familienglieder.

3. Das Bekenntnis der Veranderung
(Sohn Pietro, Tochter Odetta, Mut-
ter Lucia, Emilia und Paolo).

4. Aufdeckung der Zerstorung (Emilia
in der Grube, Erstarrung Odettas,
Pietro, Mutter, Paolo im Bahnhof).

Auch dariber, dass das Schwergewicht
des Geschehens in der Familie auf Emi-
lia und Paolo liegt, war man sich
rasch einig. Weiter war klar, dass Film
und Buch mit dem Motto «Da liess
Gott das Volk in die Wiste fihren»
(2.Mose, 13, 18), ein Gleichnis fir den
Weg des Kapitalismus (Paolo) ist, wie
Pasolini ihn sieht. Dann aber gingen
die Meinungen in der Aussprache aus-
einander. Wahrend die einen den Film
als « Edelkitsch» vollkommen ablehnten,
sahen andere in dem fremden Gast, der
alle begliickt, eine Christusdarstellung,
eine Art vollkommenen Menschen, der
alles andert und die Menschen in eine
neue Dimension (durch Beibehaltung
der Farbe deutlich gemacht) einfuhrt
und sie doch letztlich zugrunde richtet.
Andere sahen differenzierter.

Eine kleine Arbeitsgruppe, zu der auch

8

der Schreibende gehorte, hat in der
Nacht nach der verwirrenden Diskussion
die Fragen formuliert, die an Pasolini zu
richten waren. Pasolini antwortete durch
einen Dolmetscher. Wir geben seine
Antworten zum Teil wortlich, zum Teil
verkirzt wieder.

Frage 1: Ist das Ende der Emilia positiv
oder negativ? (Sie wird in der Grube
mit Erde zugedeckt, und eine Quelle
quillt hervor.)

Pasolini: Emilia ist die einzige Person, die
imstande war, Gott zu erkennen. Sie ge-
hort zum « Unterproletariaty (Darstellerin
ist eine bekannte italienische Kommu-
nistin). Es besteht eine innere Beziehung
eine « Komplizitaty zwischen Gott und
dem Unterproletariat. In Deutschland
existiert das Unterproletariat nicht mehr.
In den Entwicklungslandern allerdings
gibt es dies noch, in einer vorblurgerlichen
und vorindustrialisierten Welt. Es ist das
arme Bauernproletariat. Seit Jahrtausen-
den erschien Gott den Bauern. Theopha-
nien gibt es nur noch im baurischen Er-
lebnisraum. Die Bauern haben eine jahr-
tausendalte Gewohnung an Gotteser-
scheinungen. Emilia, die Angestellte der
Kapitalistenfamilie, kommt aus diesem
Milieu. So ist Emilia positiv. Sie ist ge-
rettet durch das Erscheinen Gottes. Als
Heilige (Levitation) ist sie lacherlich,
denn sie wirkt anachronistisch d.h. die
Fragen des Unterproletariates sind so
(durch Wunder) nicht zu Iosen. So ist
denn Emilia auch eine negative Gestalt.
Sie rettet sich, aber ihre Rettung hat keine
Bedeutung mehr. Das Begraben in der
Baugrube heisst: das Unterproletariat
verliert sich, 16st sich auf in der Industrie-
welt. Zur Frage der Tranen, die zur Quelle
werden: damit habe ich die personliche
Hoffnung ausgedriickt, dass die bauer-
liche Tradition (aus der Pasolini stammt)
nicht vollig aus der Geschichte ver-
schwindet und darum immer wieder eine
religiose Quelle aufbricht. (Pasolini hat
seine eigene Mutter unter die Bauerinnen
getan; im Film «Das Evangelium nach
Matthaus» ist seine einfache Mutter die
Maria. Sie soll tbrigens friaulischer Her-
kunft sein und Deutsch verstehen.)

Frage 2: Hatte der Vorspann (Radioin-
terview mit Arbeitern) nicht auch Nach-
spann sein kénnen?

Pasolini: Im Drehbuch steht das Inter-
view am Ende. Urspriinglich plante ich
zwei Interviews, eines uber die Ver-
schenkung der Fabrik, ein zweites uber
die «Heilige Emilia». Mit beiden Inter-
views ware die Sache klarer gewesen.
Aber die Formen entwickelten sich un-
aufhaltsam. So ist der Film schliesslich
ein Ratsel-Gleichnis geworden. Wenn
das Interview (im Film) an den Schluss
gesetzt worden ware, dann hatte es die
vollendete Form des Gleichnisses zerris-
sen. Damit ware auch der Inhalt veran-
dert worden. Teorema namlich ist eine
Hypothese. Die Darstellung des Filmes
hat diese These (Teorem: Geometrie der
Liebe) ad absurdum gefiihrt und alles in
den Raum der Gnade geriickt.

Pier Paolo Pasolini

Frage 3: Hort mit der Abschaffung des
Kapitalismus die Entfremdung des Men-
schen auf?

Pasolini: Die Frage ist zwar utopisch;
meine Antwort dennoch: ja. Die Welt
heute ist die Gesellschaft der Bour-
geoisie und der bourgeoisen Industrie.
Nur die Dritte Welt ist nicht bourgeois.
Eine Konstruktion ausserhalb der Dritten
ngt wie die meinige kann nur utopisch
sein.

Frage 4: Haben Sie mit der Wiiste auch
die Industriewdiste gemeint?

Pasolini: Ja.

Frage 5: Warum bleibt die Farbe nach
dem Weggang des Gastes? Anders for-
muliert: Was ist vom Gast geblieben, das
die Farbe rechtfertigt?

Pasolini: Schwarzweiss ist die doku-
mentarische Darstellung einer europai-
schen, kapitalistischen Familie. Mit dem
Gast andert sich alles, und die Ande-
rung bleibt bis zum Ende. Der Gast ist
Gott. Die Erscheinung Gottes in der
Welt ist irreversibel, kann nicht riickgéan-
gig gemacht werden. Keiner der Men-
schen ist imstande, Gott zu erkennen,
aber alle sind durch sein Erscheinen an-
ders geworden. Ich sagte Gott im kon-
ventionellen, nicht im konfessionellen
Sinn. Die Gotteserscheinung hat nicht
die Zuge, die wir aus der Tradition ken-
nen. 1. Gott ist im Film charismatisch
und nicht biblisch-traditionell. 2. Gott
ist mehrdeutig (er ist weder reich noch
arm, besser: er ist zugleich reich und
arm). Es schwebte mir die Idee eines
Archetyps vor. Der archetypische Gott
ist alles, ist zum Beispiel androgyn, also
Mann und Frau zugleich, ist Vater und
Sohn (darum ist die Sexualitat nur Zei-
chen der Kommunikation und in keiner
Weise, wie dies oft gedeutet wurde,
pathologisch oder abartig).



Frage 6: Ware der vollkommene
Mensch dann dieser Gott? oder anders
formuliert: /st Gott Symbol far alle
Méglichkeiten des Menschen, die aber
vom Menschen nicht eingeholt sind?

Pasolini: Der Gast (Gott) ist kein Ideal-
mensch. Oft ist er sogar unsympathisch.
Urspringlich  wollte ich einen Film
machen mit einem Gott, wie wir ihn ge-
wohnt sind, einem, der Wunderzeichen
tut und die Quelle alles Guten ist. Ein
Jahr lang habe ich einen Schauspieler
fir diese Rolle gesucht, aber nirgends
einen passenden gefunden. Da erkannte
ich, dass diese Konzeption falsch war.
Ich anderte sie und fand Terence Stamp
als Darsteller, der eine Mischung von
Gut und Bose, von Mann und Frau, von
Sohn und Tochter darstellt und (nach
meiner Meinung) auszudricken in der
Lage ist. — Zwischenfrage eines Zu-
schauers: Warum haben Sie die Kom-
munikation des Gastes mit den Fami-
liengliedern durch so starke sexuelle
Akte statt durch die Sprache hergestellt?
— Pasolinis pointierte Antwort: Wie es
mir nicht gelungen ist, einen Menschen
zu finden, der solche Worte (Gottes-
Worte, die echte Kommunikation stiften)
hatte sagen konnen, so héatte ich auch
nicht Dialoge schreiben konnen, die von
Gott hatten gesprochen sein konnen.
Urspringlich hatte ich die Idee, ein
Theaterstiick Gber den Stoff zu gestal-
ten. Weil ich die Worte, die von Gott
hatten stammen sollen, nicht zu formu-
lieren vermochte, darum habe ich einen
Film gemacht und nicht ein Theater-
stick geschrieben.

Frage 7: Ist der Schrei, den Paolo aus-
stosst, identisch mit dem Schrei Christi
im Film «Das Evangelium nach Mat-
thaus»?

Pasolini: Ich hatte daran nie gedacht,
aber die Sache kommt der Wahrheit
nahe. Es ist ein Schrei der Verzweiflung
und der Ungewissheit. — Zwischenfrage
eines Gesprachsteilnehmers: Ist dies
eventuell ein Schrei der Unsicherheit
und der Hoffnung? — Antwort Pasolinis:
Es ist ein Schrei der Unsicherheit und
Verzweiflung.

Frage 8: Erteilt die «Wdsten im Film dem
« Prinzip Hoffnung» eine Absage? An-
ders gesagt: Bringt die Wiste nicht als
Symbol schon die Hoffnungslosigkeit
zum Ausdruck?

Pasolini: Mit der Wiste habe ich (ich
weiss nicht, ob es mir wirklich gelungen
ist) ein Symbol fir die Askese gesetzt.
Askese heisst letztlich Ablehnung der
Geschichte. Paolo kommt zum asketi-
schen Leben, aber, da er keine asketi-
sche Erfahrung mitbringt, kann er nicht
durchstehen. Er geht zugrunde.

Es folgt dann die Kontroverse zwischen
Pasolini und der bekannten Filmkritike-
rin Frieda Grafe-Patalas Uber die Ver-
wendung der formalen christlichen Ele-
mente bei Bunuel und Pasolini und die
filmische Semantik bei beiden.

Frage 9 (von Frieda Grafe-Patalas): /st
heute Religionskritik nicht letztlich Kritik
am Logo-Zentrismus? Hat man nicht
alles auf sprachliche Dinge reduziert, die
durch die Bilder keine Erweckung mehr
erfahren?

Pasolini: Da miusste ich viel Zeit haben
zum Antworten. Teorema ist fast ein
Stummfilm. Sie beanstanden aber nicht
das. lhre Kritik betrifft den Mangel an
Geheimnis. Das genaue Gegenteil ist
mir wichtig: Film ist fir mich je langer,
je mehr Geheimnis und Ratsel. Film —
so meinen Sie — konne als Ganzes in
eine logische Sprache ubersetzt werden.
Die Sprache ist ein System von Zeichen,
aber. dieses System ist unendlich. Die
filmischen Zeichen sind aber vollig an-
ders als sprachliche Zeichen. Wenn ich
zum Beispiel cielo = Himmel sage, dann
bediene ich mich eines konventionellen
Zeichens, eines Symboles. Wenn ich
aber dafiir ein Bild setze, dann kommt
etwas mit, das ich nicht verbal erfassen
kann, mit anderen Worten, das Bild ist
immer geheimnisvoller als das Wort!
Jeder von uns ist im Besitz eines
«Code», um die Wirklichkeit und die
Bilder zu erkennen.

Die Kontroverse um diese Frage wurde
schliesslich ein Gesprach unter Fachleu-
ten. Erwahnt muss allerdings noch wer-
den, dass Dr.Gerd Albrecht aus Koln
energisch bestritt, dass Filmwirklichkeit
und Lebenswirklichkeit identisch seien.
Das Gesprach floss dann weiter und
drehte sich um die Frage der Christologie.
Pasolini erklarte, die Natur sei eine gott-
liche Angelegenheit. Die Natur ist nicht
an sich wirklich. Ein Objekt der Wirklich-

keit, ein Gesicht, ein Baum usw. ist erfullt
von Sakralem. Auf die Frage: Sehen Sie in
der Uberzeugung, dass in Christus Gott
Mensch geworden ist, eine Moglichkeit,
dass die Wirklichkeit eine gottliche Qua-
litat hat? hat Pasolini ausgefuhrt: Wenn
die christliche Tradition von der Men-
schwerdung Gottes spricht, so ist das
nichts Besonderes; alle Religionen sa-
gen das. Fur den baurischen Menschen
ist nichts nur natirlich. Es ist alles sa-
kral. Die Orthodoxie hat das alles in
Lehrsatzen versteinert und das Gefihl
ausgeschaltet. Darum bin ich ein Hareti-
ker! Die Behauptung, Pasolini setze
Signale (Bilder und Bildfolgen), die sich
gegen den Wortcharakter der christlichen
Botschaft wendeten, verneint Pasolini
scharf, indem er ausfiihrt, er spreche von
einer anderen, audiovisuellen Wirklich-
keit.
Wenn auch manches in dieser Ausspra-
che zuwenig deutlich wurde, so ist doch
durch die offene Antwort Pasolinis eini-
ges geklart worden: Pasolini kennt die
Bibel, wenn er sie auch anders interpre-
tiert, als wir es gewohnt sind. Er macht
aus seinem marxistischen Bekenntnis
kein Hehl, sieht sich religios als Haretiker.
Bedeutende theologische Erkenntnisse
wie beispielsweise die Tatsache, dass das
Erscheinen Gottes nicht umkehrbar ist,
stehen neben einer fast animistisch an-
mutenden Religiositat. Die Antworten
Pasolinis haben auch manche christliche
Fehlinterpretationen dieses Filmes zu-
nichte gemacht. Man kann Pasolini bei
aller Nahe nicht unkritisch fur das Chri-
stentum vereinnahmen. Dennoch hat er
wesentliche Dinge neu deutlich gemacht.
Dolf Rindlisbacher

KURZFILM IM
UNTERRICHT

Im schonsten
Wiesengrunde

G: Spielfilm schwarz-weiss 4’

P: vo-gu Film Bern

V: Protestantischer Filmdienst Diben-
dorf

R: Peter von Gunten

Besprechung, Analyse

Der Film zeigt ein altes Ehepaar beim
Anhoren der Gratulationssendung zu ih-
rer goldenen Hochzeit. Wahrend das
Radio das Mannerchorlied «Im schon-
sten Wiesengrunde» spielt, halt die Ka-
mera in einer einzigen Einstellung die

regungslos dasitzenden alten Leute fest.
Keine  Bewegung im Gesichtsausdruck;
der Mann bewegt einmal seine Hande.
Gutblrgerliches Interieur: Sofa mit Spit-
zentuchlein, Gemalde, Blicher, Teppich.

Deutung

Gerade dadurch, dass dieser Film die
herkémmlichen Ausdrucksmittel (Bewe-
gung, wechselnde Einstellungen) nicht
anwendet, erzielt er eine sehr starke, fast
schockierende Wirkung: die Stagnation
im Leben dieser alten Leute wird durch
die Starrheit der Einstellung, durch die
separaten, wie Festungen wirkenden
Lehnstihle, das langweilige Interieur
und die ausdruckslosen Gesichter fuhl-
bar. Besonders geschickt ist die Wahl

9



	Pasolini zu "Teorema"

