
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 13

Artikel: Pasolini zu "Teorema"

Autor: Pasolini, Pier Paolo / Rindlisbacher, Dölf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM +
AUFTRAG

Pasolini
zu «Teorema»
Wie wichtig der Kontakt von Filmkritikern
und Filminteressierten mit den Filmschaffenden

ist, hat mir die Begegnung mit Pier
Paolo Pasolini erneut gezeigt. Gerade
Fachkritiker unterscheiden sich in ihren
Interpretationen neuer Filme so sehr, dass
es wichtig ist, mit Regisseuren ins
Gespräch zu kommen, damit wir verstehen
können, wie sie es meinen. Dass umgekehrt

hier auch eine Kritik an den
Filmschaffenden liegt, die sich nicht mehr
allgemein verständlich ausdrücken wollen
oder können, ist ebenso deutlich.
«Teorema» wurde an der Tagung
«Religionskritik im Film», zu der die Katholische

Akademie in Bayern, München,
eingeladen hatte, in 35 mm vorgeführt.
Die Einführung besorgte Dr. Gerd
Albrecht (Köln), Dozent für Filmanalyse an
der Film- und Fernsehakademie in Berlin.
Das Gespräch zeigte, dass man in
Sachfragen sofort zu einer gewissen Klarheit
kam. So hatte niemand gegen die Gliederung

in vier Teile etwas einzuwenden:

1 Interview mit Fabrikarbeitern
(eigentlich ein verkapptes Referat
über den Kapitalismus).

2. Erscheinung des namenlosen Gastes
(Farbe!) und Veränderung der
Familienglieder.

3. Das Bekenntnis der Veränderung
(Sohn Pietro, Tochter Odetta, Mutter

Lucia, Emilia und Paolo).
4. Aufdeckung der Zerstörung (Emilia

in der Grube, Erstarrung Odettas,
Pietro, Mutter, Paolo im Bahnhof).

Auch darüber, dass das Schwergewicht
des Geschehens in der Familie auf Emilia

und Paolo liegt, war man sich
rasch einig. Weiter war klar, dass Film
und Buch mit dem Motto «Da liess
Gott das Volk in die Wüste führen»
(2. Mose, 13, 18), ein Gleichnis für den
Weg des Kapitalismus (Paolo) ist, wie
Pasolini ihn sieht. Dann aber gingen
die Meinungen in der Aussprache
auseinander. Während die einen den Film
als «Edelkitsch» vollkommen ablehnten,
sahen andere in dem fremden Gast, der
alle beglückt, eine Christusdarstellung,
eine Art vollkommenen Menschen, der
alles ändert und die Menschen in eine
neue Dimension (durch Beibehaltung
der Farbe deutlich gemacht) einführt
und sie doch letztlich zugrunde richtet.
Andere sahen differenzierter.
Eine kleine Arbeitsgruppe, zu der auch

der Schreibende gehörte, hat in der
Nacht nach der verwirrenden Diskussion
die Fragen formuliert, die an Pasolini zu
richten waren. Pasolini antwortete durch
einen Dolmetscher. Wir geben seine
Antworten zum Teil wörtlich, zum Teil
verkürzt wieder.

Frage 1 : Ist das Ende der Emilia positiv
oder negativ? (Sie wird in der Grube
mit Erde zugedeckt, und eine Quelle
quillt hervor.)

Pasolini: Emilia ist die einzige Person, die
imstande war, Gott zu erkennen. Sie
gehört zum «Unterproletariat» (Darstellerin
ist eine bekannte italienische Kommunistin).

Es besteht eine innere Beziehung
eine « Komplizität» zwischen Gott und
dem Unterproletariat. In Deutschland
existiert das Unterproletariat nicht mehr.
In den Entwicklungsländern allerdings
gibt es dies noch, in einer vorbürgerlichen
und vorindustrialisierten Welt. Es ist das
arme Bauernproletariat. Seit Jahrtausenden

erschien Gott den Bauern. Theopha-
nien gibt es nur noch im bäurischen
Erlebnisraum. Die Bauern haben eine
jahrtausendalte Gewöhnung an
Gotteserscheinungen. Emilia, die Angestellte der
Kapitalistenfamilie, kommt aus diesem
Milieu. So ist Emilia positiv. Sie ist
gerettet durch das Erscheinen Gottes. Als
Heilige (Lévitation) ist sie lächerlich,
denn sie wirkt anachronistisch d.h. die
Fragen des Unterproletariates sind so
(durch Wunder) nicht zu lösen. So ist
denn Emilia auch eine negative Gestalt.
Sie rettet sich, aber ihre Rettung hat keine
Bedeutung mehr. Das Begraben in der
Baugrube heisst: das Unterproletariat
verliert sich, löst sich auf in der Industriewelt.

Zur Frage der Tränen, die zur Quelle
werden: damit habe ich die persönliche
Hoffnung ausgedrückt, dass die bäuerliche

Tradition (aus der Pasolini stammt)
nicht völlig aus der Geschichte
verschwindet und darum immer wieder eine
religiöse Quelle aufbricht. (Pasolini hat
seine eigene Mutter unter die Bäuerinnen
getan; im Film «Das Evangelium nach
Matthäus» ist seine einfache Mutter die
Maria. Sie soll übrigens friaulischer
Herkunft sein und Deutsch verstehen.)

Frage 2: Plätte der Vorspann (Radiointerview

mit Arbeitern) nicht auch Nachspann

sein können?

Pasolini: Im Drehbuch steht das Interview

am Ende. Ursprünglich plante ich
zwei Interviews, eines über die Ver-
schenkung der Fabrik, ein zweites über
die «Heilige Emilia». Mit beiden
Interviews wäre die Sache klarer gewesen.
Aber die Formen entwickelten sich
unaufhaltsam. So ist der Film schliesslich
ein Rätsel-Gleichnis geworden. Wenn
das Interview (im Film) an den Schluss
gesetzt worden wäre, dann hätte es die
vollendete Form des Gleichnisses zerrissen.

Damit wäre auch der Inhalt verändert

worden. Teorema nämlich ist eine
Hypothese. Die Darstellung des Filmes
hat diese These (Teorem: Geometrie der
Liebe) ad absurdum geführt und alles in
den Raum der Gnade gerückt.

Pier Paolo Pasolini

Frage 3: Hört mit der Abschaffung des
Kapitalismus die Entfremdung des
Menschen auf?

Pasolini: Die Frage ist zwar utopisch;
meine Antwort dennoch: ja. Die Welt
heute ist die Gesellschaft der
Bourgeoisie und der bourgeoisen Industrie.
Nur die Dritte Welt ist nicht bourgeois.
Eine Konstruktion ausserhalb der Dritten
Welt wie die meinige kann nur utopisch
sein.

Frage 4: Haben Sie mit der Wüste auch
die Industriewüste gemeint?

Pasolini: Ja.

Frage 5: Warum bleibt die Farbe nach
dem Weggang des Gastes? Anders
formuliert: Was ist vom Gast geblieben, das
die Farbe rechtfertigt?

Pasolini: Schwarzweiss ist die
dokumentarische Darstellung einer europäischen,

kapitalistischen Familie. Mit dem
Gast ändert sich alles, und die Änderung

bleibt bis zum Ende. Der Gast ist
Gott. Die Erscheinung Gottes in der
Welt ist irreversibel, kann nicht rückgängig

gemacht werden. Keiner der
Menschen ist imstande, Gott zu erkennen,
aber alle sind durch sein Erscheinen
anders geworden. Ich sagte Gott im
konventionellen, nicht im konfessionellen
Sinn. Die Gotteserscheinung hat nicht
die Züge, die wir aus der Tradition kennen.

1. Gott ist im Film charismatisch
und nicht biblisch-traditionell. 2. Gott
ist mehrdeutig (er ist weder reich noch
arm, besser: er ist zugleich reich und
arm). Es schwebte mir die Idee eines
Archetyps vor. Der archetypische Gott
ist alles, ist zum Beispiel androgyn, also
Mann und Frau zugleich, ist Vater und
Sohn (darum ist die Sexualität nur
Zeichen der Kommunikation und in keiner
Weise, wie dies oft gedeutet wurde,
pathologisch oder abartig).

8



Frage 6: Wäre der vollkommene
Mensch dann dieser Gott? oder anders
formuliert: Ist Gott Symbol für alle
Möglichkeiten des Menschen, die aber
vom Menschen nicht eingeholt sind?

Pasolini: Der Gast (Gott) ist kein Ideal -
mensch. Oft ist er sogar unsympathisch.
Ursprünglich wollte ich einen Film
machen mit einem Gott, wie wir ihn
gewohnt sind, einem, der Wunderzeichen
tut und die Quelle alles Guten ist. Ein
Jahr lang habe ich einen Schauspieler
für diese Rolle gesucht, aber nirgends
einen passenden gefunden. Da erkannte
ich, dass diese Konzeption falsch war.
Ich änderte sie und fand Terence Stamp
als Darsteller, der eine Mischung von
Gut und Böse, von Mann und Frau, von
Sohn und Tochter darstellt und (nach
meiner Meinung) auszudrücken in der
Lage ist. - Zwischenfrage eines
Zuschauers: Warum haben Sie die
Kommunikation des Gastes mit den
Familiengliedern durch so starke sexuelle
Akte statt durch die Sprache hergestellt?
- Pasolinis pointierte Antwort: Wie es
mir nicht gelungen ist, einen Menschen
zu finden, der solche Worte (Gottes-
Worte, die echte Kommunikation stiften)
hätte sagen können, so hätte ich auch
nicht Dialoge schreiben können, die von
Gott hätten gesprochen sein können.
Ursprünglich hatte ich die Idee, ein
Theaterstück über den Stoff zu gestalten.

Weil ich die Worte, die von Gott
hätten stammen sollen, nicht zu formulieren

vermochte, darum habe ich einen
Film gemacht und nicht ein Theaterstück

geschrieben.

Frage 7: Ist der Schrei, den Paolo aus-
stösst, identisch mit dem Schrei Christi
im Film «Das Evangelium nach
Matthäus»?

Pasolini: Ich hatte daran nie gedacht,
aber die Sache kommt der Wahrheit
nahe. Es ist ein Schrei der Verzweiflung
und der Ungewissheit. - Zwischenfrage
eines Gesprächsteilnehmers: Ist dies
eventuell ein Schrei der Unsicherheit
und der Floffnung? - Antwort Pasolinis:
Es ist ein Schrei der Unsicherheit und
Verzweiflung.

Frage 8: Erteilt die «Wüste» im Film dem
«Prinzip Hoffnung» eine Absage?
Anders gesagt: Bringt die Wüste nicht als
Symbol schon die Hoffnungslosigkeit
zum Ausdruck?

Pasolini: Mit der Wüste habe ich (ich
weiss nicht, ob es mir wirklich gelungen
ist) ein Symbol für die Askese gesetzt.
Askese heisst letztlich Ablehnung der
Geschichte. Paolo kommt zum asketischen

Leben, aber, da er keine asketische

Erfahrung mitbringt, kann er nicht
durchstehen. Er geht zugrunde.

Es folgt dann die Kontroverse zwischen
Pasolini und der bekannten Filmkritikerin

Frieda Gräfe-Patalas über die
Verwendung der formalen christlichen
Elemente bei Bunuel und Pasolini und die
filmische Semantik bei beiden.

Frage 9 (von Frieda Gräfe-Patalas): Ist
heute Religionskritik nicht letztlich Kritik
am Logo-Zentrismus? Hat man nicht
alles auf sprachliche Dinge reduziert, die
durch die Bilder keine Erweckung mehr
erfahren

Pasolini: Da müsste ich viel Zeit haben
zum Antworten. Teorema ist fast ein
Stummfilm. Sie beanstanden aber nicht
das. Ihre Kritik betrifft den Mangel an
Geheimnis. Das genaue Gegenteil ist
mir wichtig: Film ist für mich je länger,
je mehr Geheimnis und Rätsel. Film -
so meinen Sie - könne als Ganzes in
eine logische Sprache übersetzt werden.
Die Sprache ist ein System von Zeichen,
aber, dieses System ist unendlich. Die
filmischen Zeichen sind aber völlig
anders als sprachliche Zeichen. Wenn ich
zum Beispiel cielo Hümmel sage, dann
bediene ich mich eines konventionellen
Zeichens, eines Symboles. Wenn ich
aber dafür ein Bild setze, dann kommt
etwas mit, das ich nicht verbal erfassen
kann, mit anderen Worten, das Bild ist
immer geheimnisvoller als das Wort!
Jeder von uns ist im Besitz eines
«Code», um die Wirklichkeit und die
Bilder zu erkennen.
Die Kontroverse um diese Frage wurde
schliesslich ein Gespräch unter Fachleuten.

Erwähnt muss allerdings noch werden,

dass Dr. Gerd Albrecht aus Köln
energisch bestritt, dass Filmwirklichkeit
und Lebenswirklichkeit identisch seien.
Das Gespräch floss dann weiter und
drehte sich um die Frage der Christologie.
Pasolini erklärte, die Natur sei eine göttliche

Angelegenheit. Die Natur ist nicht
an sich wirklich. Ein Objekt der Wirklich¬

keit, ein Gesicht, ein Baum usw. ist erfüllt
von Sakralem. Auf die Frage: Sehen Sie in
der Überzeugung, dass in Christus Gott
Mensch geworden ist, eine Möglichkeit,
dass die Wirklichkeit eine göttliche Qualität

hat? hat Pasolini ausgeführt: Wenn
die christliche Tradition von der
Menschwerdung Gottes spricht, so ist das
nichts Besonderes; alle Religionen
sagen das. Für den bäurischen Menschen
ist nichts nur natürlich. Es ist alles
sakral. Die Orthodoxie hat das alles in
Lehrsätzen versteinert und das Gefühl
ausgeschaltet. Darum bin ich ein Häretiker!

Die Behauptung, Pasolini setze
Signale (Bilder und Bildfolgen), die sich
gegen den Wortcharakter der christlichen
Botschaft wendeten, verneint Pasolini
scharf, indem er ausführt, er spreche von
einer anderen, audiovisuellen Wirklichkeit.

Wenn auch manches in dieser Aussprache

zuwenig deutlich wurde, so ist doch
durch die offene Antwort Pasolinis einiges

geklärt worden: Pasolini kennt die
Bibel, wenn er sie auch anders interpretiert,

als wir es gewohnt sind. Er macht
aus seinem marxistischen Bekenntnis
kein Hehl, sieht sich religiös als Häretiker.
Bedeutende theologische Erkenntnisse
wie beispielsweise die Tatsache, dass das
Erscheinen Gottes nicht umkehrbar ist,
stehen neben einer fast animistisch
anmutenden Religiosität. Die Antworten
Pasolinis haben auch manche christliche
Fehlinterpretationen dieses Filmes
zunichte gemacht. Man kann Pasolini bei
aller Nähe nicht unkritisch für das
Christentum vereinnahmen. Dennoch hat er
wesentliche Dinge neu deutlich gemacht.

Dölf Rindiisbacher

KURZFILM IM
UNTERRICHT
Im schönsten
Wiesengrunde
G: Spielfilm schwarz-weiss 4'
P: vo-gu Film Bern
V: Protestantischer Filmdienst Dübendorf

R: Peter von Gunten

Besprechung, Analyse
Der Film zeigt ein altes Ehepaar beim
Anhören der Gratulationssendung zu ihrer

goldenen Hochzeit. Während das
Radio das Männerchorlied «Im schönsten

Wiesengrunde» spielt, hält die
Kamera in einer einzigen Einstellung die

regungslos dasitzenden alten Leute fest.
Keine Bewegung im Gesichtsausdruck;
der Mann bewegt einmal seine Hände.
Gutbürgerliches Interieur: Sofa mit Spit-
zentüchlein, Gemälde, Bücher, Teppich.

Deutung
Gerade dadurch, dass dieser Film die
herkömmlichen Ausdrucksmittel (Bewegung,

wechselnde Einstellungen) nicht
anwendet, erzielt er eine sehr starke, fast
schockierende Wirkung: die Stagnation
im Leben dieser alten Leute wird durch
die Starrheit der Einstellung, durch die
separaten, wie Festungen wirkenden
Lehnstühle, das langweilige Interieur
und die ausdruckslosen Gesichter fühlbar.

Besonders geschickt ist die Wahl

9


	Pasolini zu "Teorema"

