
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 10-11

Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmbeauftragte berichtet

Hat christliche Massenmedienarbeit eine Chance?
(Versuch einer Standortbestimmung aus katholischer Sicht)

«75 Jahre Film — 35 Jahre Fernsehen — Rückblick und
Ausblick», unter diesem Motto stand die VIII internationale
filmwissenschaftliche Woche, die anfangs Juni dieses Jahres
in Wien stattgefunden hat. 75 Jahre lang also leben wir mit
dem Film und 35 Jahre sind der «Dekade des Fernsehens»,
wie man die 70 Jahre nennt, vorausgegangen. Die Zeit müsste
reichen, um die Frage zu stellen: welches Verhältnis hat sich
zwischen diesen neue technischen Verbindungsmitteln und der
Kirche herausgebildet. Unverbindlicher Flirt, solide Bekanntschaft

oder bodenloses Ressentiment und ungezügelte Aggressivität?

Eine detaillierte Analyse müsste die einzelnen Medien
wie auch die einzelnen Kirchen und kirchlichen Gruppen
gesondert behandeln. Arbeiten zum Thema «Massenmedien und
Kirche» erscheinen in den letzten Jahren immer häufiger auf
dem Markt. Hier soll in kurzen Strichen von der katholischen
Kirche und ihrer Einstellung zur Welt der Medien die Rede
sein. Dabei ist es angebracht, dass eine solche Skizze Elemente
aus drei Stossrichtungen zusammenzutragen versucht — aus
dem Gestern, dem Morgen und dem Heute. —

RETROSPEKTIVE

Die Anfänge katholischer Massenmedienarbeit sind bis in
das Jahr 1936 zurückzuverfolgen. Damals erschien, unter Pius
XI. die Filmenzyklika «Vigilanti Cura .», «Mit brennender
Sorge» beginnt dieses erste Welt-Rundschreiben eines Papstes
über den Film. Der Akzent liegt auf Warnung. Der Film wird
als Quelle moralischer Gefährdung gesehen. Man fürchtet, er
bringe vorwiegend negative Wirkungen im Zuschauer hervor.
Die positiven Ansätze des Textes sind verhaltener und daher
auch meistens übersehen worden, zum Beispiel etwa die
Tatsache, dass dem Film eine Funktion der Zerstreuung und der
Unterhaltung durchaus zugebilligt wird. Aber es geht hier
nicht darum, verspätete Solidarisierungsversuche mit einer
päpstlichen Enzyklika zu unternehmen. Lediglich soll festgehalten

werden: es gibt so etwas wie eine katholische Filmbzw.

Massenmedientradition. Auch in der Schweiz! Die Anregung,

eigene kirchliche Arbeitsstellen für die Filmarbeit zu
errichten, geht auf das eben zitierte Dokument zurück. So

kam es in den späten dreissiger Jahren zur Gründung des

katholischen Filmbüros. Seit 1941 wird der Filmberater
herausgegeben, der den Ruf, die älteste filmkulturelle Zeitschrift der
Schweiz zu sein, beanspruchen darf. Durch viele Jahre
hindurch wurde eine sehr beachtenswerte Filmdokumentationsstelle

aufgebaut. Später (1963) kam es zur Gründung einer
«Gesellschaft christlicher Film zur Förderung des Film- und
Fernsehenschaffens». Bald hernach wurde eine «Arbeitsgemeinschaft

katholischer Film- und Fernseberzieher von Deutschland,

Holland, Luxemburg, Oesterreich und der Schweiz ins

Leben gerufen.

Lorbeeren? Ein bisschen am Verwelken! Vor allem, wenn
man bedenkt, wie wenig die Medien, trotz all dieser Aktivität,
Bestandteile des täglichen Lebens unserer Kirchen geworden
sind. Wie viele negative Urteile und Vorurteile versperren
immer noch den Weg zu einem unbefangeneren Arbeiten und wie
schlecht sind wir auf die grossen Zukunftsaufgaben in diesem

Bereich des modernen Lebens vorbereitet! Die weise Mahnung
zur Bescheidenheit, wie sie vor zwei Jahren in Uppsala
formuliert worden ist, wird keine christliche Kirche überhören
dürfen, wenn sie an der Problematik der Gesellschaft von beute

und morgen nicht blind vorübergehen will. In Uppsala
wurde damals festgestellt: «that they are late to join those

who have been alert to the needs of modern communicaiton».
Mit «they» sind christliche Kirchen und kirchliche Kreise
gemeint. Katholischer Triumphalismus wäre auch in diesem Zu¬

sammenhang fehl am Platz, etwa mit dem Hinweis, dass der
Papst schliesslich über einen Ausschuss für soziale Kommunikation

verfügt und dass das zweite vatikanische Konzil ein

paar Jahre vor Uppsala ein ebenfalls hochoffizielles Dokument
über die sozialen Kommunikationsmittel herausgegeben hat,
das erst noch, im Gegensatz zur zitierten Filmenzyklika, ver-
heissungsvoll mit den Worten «inter mirifica», «unter den
erstaunlichen Mitteln der Technik ..» beginnt.

PROSPEKTIVE

Dokumente allein, Ausschüsse und Kommissionen, selbst

Welttage der sozialen Kommunikation wie der Text sie

anregt und wie sie inzwischen auf der ganzen Welt mehrmals
durchgeführt worden sind, genügen nicht, wo der schöpferische

Impuls und das theologische Konzept noch fehlen.
Sicher ist es wertvoll, wenn Theologen und sogar Pfarrer wissen,

was man im Film ein «travelling» nennt und wie eine
Fernsehreportage zustande kommt. Aber mindestens ebenso

notwendig ist es, die Möglichkeiten, ja den Auftrag der
Massenmedien in Funktion der Gesellschaft und der Zukunft der
Menschen, man muss sagen, der Gesamtmenschheit, durchzure-
flektieren. Jemand hat vorgeschlagen, diese neuen
Verbindungsmittel als «town meeting hall of thechnological society»
zu betrachten. Diese Perspektiven sind nicht nur soziologisch,
sondern auch theologisch leidenschaftlich interessant. Und
wenn Polanski sagt, er drehe «für ein weltweites Publikum»,
dann können die damit angedeuteten Möglichkeiten einen
Christen schon vom biblischen Universalismus her nicht ganz
in Ruhe lassen. Es ist denkbar, dass mindestens die Mischung
von Isaias und McLuhan, den modernen Massenmedienpropheten

aus Kanada aufgeschlossene Christen auf den Gedanken
bringen müssten, dass die Macht der Massenmedien auch dafür

eingesetzt werden kann, eine Weltgemeinschaft herbeizuführen.

Mit anderen Worten zusammengefasst:

Es fehlt eine Theologie der Kommunikation. Oder noch einmal
anders ausgedrückt: Wir sind beim Dorfbrunnen und bei der
Kanzel stehen geblieben, statt mit den Mitteln, die uns das

elektronische Zeitalter zur Verfügung stellt, vor das, diesem

Zeitalter entsprechende Publikum, zu treten und diese Situation

geistig zu vertiefen. Das erwähnte Konzilsdokument
enthält zwar einige Sätze, die als Baustein zu einer solchen Theologie

der Kommunikation gebraucht werden können. Zum
Beispiel wenn es sagt: «Dem Rundfunk und dem Fernsehen
kommt eine besondere Bedeutung dadurch zu, dass sie die
Grenzen und Hindernisse zwischen den Nationen überwinden,

die Menschen an die Ereignisse fast der ganzen Welt
unmittelbar heranführen und sie auf der Stelle an allen Problemen

und Geschehnissen, die oft sehr entfernt sind, teilnehmen
lassen» (96). Aber diese Sätze stehen zu sehr am Rand, am Rand
des Dokumentes und am Rand des Konzils, als dass sie in
ihrer ganzen Tragweite erkannt worden wären. Es wird noch
mehr als einen Pfingststurm brauchen, bis die christliche Welt
entdeckt, — nicht bloss einige Pioniere davon —, dass
Massenmedien heute und morgen für mehr Gerechtigkeit in der
Welt eingesetzt werden können, dass der Bildungshunger damit
aufgefangen werden kann, dass interkulturelle Entwicklungsprozesse

sich damit fördern lassen etc. Im Augenblick wird der
Grossteil der Eenergien und der finanziellen Mittel für andere
Zwecke eingesetzt:

Wir bauen Kirchen, versuchen die Gemeinde «filmfest» zu
machen, sammeln Briefmarken (neben Geld) für die Weltmission,

und «wettern» darühere, dass der Film und das Fernsehen

unsere Jugend verdirbt. Gott bewahre, dass in den nächsten

Jahren im Zeichen des ökumenischen Gedankens auch

156



noch eine bikonfessionelle Einheitsfront entsteht, die zum ge-
meninsamen Kampf gegen die Säkularisierung eingesetzt werden

kann. Die Oekumene, die durch die sozialen Kommunikationsmittel

gefördeurt werden muss, und gefördert werden
kann, geht über einen Schulterschluss der christlichen
Konfessionen weit hinaus. Sie führt hinein in jenes «open forum»
der heutigen Weltgesellschaft, das durch ihre Existenz erst
eigentlich zustande gekommen ist. Ob unser Denkvermögen
diese neuen Horizonte zu erreichen vermag und ob wir den
Aufgaben, die sich daraus ergeben, gewachsen sind? In der
Bibel wird neben der Macht Christi, die als Wahrheit, Liebe,
Kommunikation, erkenntlich ist, von andern Mächten gesprochen,

die im Prozess der Geschichte im gegenteiligen Sinne
aktiv werden. Vielleicht treten sie auch im Bildschirm und
auf der Leinwand auf — als Manipulation, Propaganda,
Nationalismus etc. und vielleicht besteht eine der Aufgaben
des Christen darin, den Informationshorizont der Zuschauer
auf diese Tatsachen hin zu erweitern, sei es, dass Informationen

von der Gerechtigkeit des Menschen, von seiner Freiheit,

der Berufung zum Reiche Gottes, gegeben werden, sei

es, dass man anfallende Informationen unter diesem Licht des

Glaubens zu verarbeiten sucht.

ZWISCHEN RETROSPEKTIVE UND PROSPEKTIVE

Diese Bemerkungen sind wohl zu wenig handgreiflich
ausgefallen. Aber es ist schwierig, Rezepte anzubieten, wo vor
allem das Bewusstsein gebildet werden muss. Damit ist sowohl
das Bewusstsein von den medienimmanenten Möglichkeiten
weltweiter Kommunikation als auch das Bewusstsein von der
Katholizität der Kirche gemeint, zu der wir uns «hüben und
drüben», im Sinne des Apostolikums, immer noch bekennen.
Kirchliche Massenmedienarbeit heute muss im Horizont dieser
Universalität und dieser Gesellschaftsbezogenheit geschehen.
Wie das geschehen soll? Im Augenblick fehlt dazu noch sehr
viel. Nicht nur aktionsfähige Strukturen, auch die Sprache,
Wort und Bild, die vom Medienpublikum, das keineswegs mit

dem Kirchenpublikum zusammenfällt, mitvollzogen werden
können. Die technische Entwicklung ist so rasant in unsere
Kulturwelt eingebrochen, dass wir sie geistig noch gar nicht
zu bewältigen vermochten. Vor allem in den Kirchen scheint
ein gewisses Misstrauen der technischen Welt gegenüber immer
noch zum guten Ton zu gehören. Neulich haben namhafte
Fachleute in Deutschland festgestellt, dass für die Medienerziehung

im Raum der Kirche die Zukunft noch nicht begonnen

hat. Die Feststellung wäre auf weitere Teilbereiche der
Kommunikationsproblematik auszudehnen. Die Tatsache, dass

die Kinder heute «gemeinsam mit der Präsenz aller Zeiten und
Regionen» aufwachsen, haben wir zum Beispiel noch nicht
genügend zur Kenntnis genommen. Auch werden auf diesem
riesigen Arbeitsgebiet der Medien noch da und dort konfessio-
neelle Süppchen gekocht, die einfach anachronistisch wirken
in einer Epoche, wo bald die ersten Parabolantennen auf den
Dächern stehen, mit denen man die einzelnen Fernsehteilnehmer

direkt via Satelliten mit Filmen aus New York, Moskau
und Peking versorgen kann.

Lorbeeren? Am Grab? Kranz mit Schleife: Letzter Gruss!?
Einer hat es anders gesagt: die Christen sollen langsam in die
Rettungsboote steigen! Resignation und Faszination! Der christliche

Weg wird eine nüchterne Hoffnung zum Ausgangspunkt
wählen. Nüchterne Hoffnung in bezug auf das Engagement
der Kirche auf diesem Gebiet als Dienstleistung an der Gesellschaft

und am Menschen. Nüchterne Hoffnung auch in bezug
auf die Kommunikationsmittel selbst. Sie sind zu machtvollen

Spielzeugen der Menschheit angewachsen. So mächtig, dass

man ihr damit das Grab schaufeln kann und so mächtig, dass
sie zu Auferstehungshoffnungen Anlass geben können.

Wir meinen, dass in diesem letzten, tieferen Sinn die
Faszination verführerischer sein müsste als die Resignation. Vor
allem für Christen, vorausgesetzt, dass sie in diesem heissen
Kolle-Sommer neben der sexuellen, die ebenso wichtige
elektronische Revolution nicht ganz vergessen.

A. Eichenberger

tigt er sich als theologischer Mitarbeiter der Arbeitsstelle Radio
und Fernsehen.

Nach germanistischen, philosophischen und theologischen
Studien an den Universitäten Wien, Paris und Fribourg (Lie.
theol. 1957) war Eichenberger während zehn Jahren als

Religionslehrer an verschiedenen Kantonscshulen in der Stadt und
im Kanton Zürich tätig. Gründung und Leitung des katholischen

Mittelschulfoyers. Auf dem Gebiet der Massenmedien
hat er seine Kräfte vor allem neutralen Organisationen zur
Verfügung gestellt. Er war langjähriges Vorstandsmitglied der
schweizerischen Filmarbeitswoche und Mitarbeiter bei vielen
filmkulturellen Veranstaltungen. — Im Laufe des vergangenen
Jahres hatte er anlässlich einer zehnmonatigen Studienreise rund
um die Welt Gelegenheit, gesellschaftliche und soziale
Einrichtungen zu verfolgen und Eindrücke über die Lage auf dem
Sektor Massenkommunikation zu sammeln.

Die kath. Kommunikationsarbeit in der deutschen Schweiz
steht gegenwärtig in einer Koordinierungsphase drin. In
ökumenischer Hinsicht bestehen konkrete gemeinsame Projekte mit
den reformierten Arbeitsstellen. Im katholichen Bereich soll die
Arbeitsstelle Radio und Fernsehen von Luzern nach Zürich
verlegt werden, damit nicht nur eine ideelle, sondern auch eine
konkret praktische Gemeinschaftsarbeit geleistet werden kann.
Leiter der genannten Arbeitsstelle bleibt Alfons Croci. Die
Redaktion des Filmberater wird weiterhin von Franz Ulrich
betreut.

Wir stellen mit diesem Beitrag den neuen Leiter des kath.
Filmbüros und theol. Mitarbeiter der Arbeitsstelle Radio und
Fernsehen, Pater Ambros Eichenberger, Dominikaner, vor.

Pater Ambros Eichenberger, Dominikaner (geb. 1929), hat in
der kirchlichen Kommunikationsarbeit der deutschen Schweiz
eine neue hauptamtliche Aufgabe übernommen. Er wird die

Leitung des kath. Filmbureaus übernehmen; ausserdem betä-

157


	Der Filmbeauftragte berichtet

