
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 8

Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmbeauftragte berichtet

DER TURMBAU ZU BABEL

1. WERKANGABEN
P: Imatel / Pfr. Dr. Jörg Zink, 1968
R: Jörg Zink
E: farbig, 16 Min., Magnetton
V: Protestantischer Filmdienst Dübendorf
P: Fr. 30.—

2. KURZBESPRECHUNG
Kein Spielfilm, sondern eine Bildbesprechung. Pieter Breug-

hels Gemälde «Der Turmbau zu Babel» ist Handlung und
Szenerie dieses kleinen filmischen Meisterwerkes. Das
künstlerische Werk Breughels wirkt für sich selbst und bietet fast
unerschöpfliches Material zu einer spannenden Aktualisierung
eines uralten menschlichen Problems, des «Seins wie Gott». Da
jegliche filmische Handlung fehlt, wird sie aus dem Bild
herausgeholt und in die Gegenwart hineingedeutet. Alles, was die
Menschen im ausgehenden Mittelalter bewegte, ihre Wünsche
und Pläne, ihre Unterwürfigkeit und Strebsamkeit, hat Breughel

in seinem Bilde festgehalten.
Wie ähnlich, ja gleichbedeutend jene Wünsche mit den

Wünschen und Problemen unserer Zeit sind, wird im Kommentar,

von Jörg Zink selbst gesprochen, offenbar. Der Kommentar
ist zweifelsohne das Entscheidende am Film überhaupt.

Die Begleitmusik (immer dasselbe musikalische Thema) wirkt
faszinierend in ihrer Wiederholung und untermalt das
Geschehen auf dem Bilde auf eindrückliche Art und Weise.

3. DETAILANALYSE
Langsam werden wir in das Bild hineingeführt. Himmel,

Wolken und ziehende Vögel. Kommend aus dem weiten Horizont,

wird der Blick gerichtet auf die Stadt, an deren Rande
der mächtige, noch unfertige Bau des Turmes steht. — Die
Menschen wollen sich einen Namen machen. — Die Kamera
gleitet von zuunterst bis zuoberst am Turme hoch. Die Höhe
des Bauwerkes wird verstärkt dadurch, dass seine obersten
Stufen über die Wolken hinausstossen.

Es folgen Einzelheiten. Kleine Details zeigen Menschen, die
Erde bewegen, Steine klopfen, Holz sägen. Beladene Flösse
auf dem Wasser, Schiffe, die im Hafen gelöscht werden,
unterstreichen das emsige Treiben. Ueber steile Halden, auf
Treppen und Gerüsten, auf Schultern und mit Karren werden
die Lasten gestossen und gezogen, getragen und gehievt. Die
ameisenhafte Geschäftigkeit des Menschen.

— Wozu das alles? — Der König der Stadt will es. Wo
ein Wille die Kräfte vereint, wird es möglich. Der König der
Stadt, den beten die Menschen an. Er besichtigt sein Werk.
Für ihn arbeiten sie. Er und sein Volk, sie wollen sich einen
Namen machen.

Niemand in der Stadt, kein Techniker, kein Ingenieur, kein
Arbeiter, auch der König nicht, scheint zu bemerken, dass der
Turm sich neigt. Er neigt sich über die Stadt. Er droht sie zu
zertrümmern. Trotzdem bauen sie weiter. Sie tun es aus Idealismus.

Die Kamera verlässt den Turm und ist auf die Stadt
gerichtet. Die Frage ist unüberhörbar: Wozu das alles?
Abgewandt von allem Treiben, hingewendet auf einen stillen Winkel

ausserhalb der Stadt, ohne Aufsehen und Sensation, folgt
die nüchterne Fesstellung: Der christliche Glaube berichtet
von einem König, der keinen Turm bauen liess.

4. DEUTUNG
Das Spiegelbild unserer Welt, gemalt im Mittelalter, erzählt

in Vorzeiten und angewendet auf unsere Zeit. Der Regisseur
will eine Aktualisierung eines alten Problems. Die ungeheueren

Anstrengungen der Menschen, das sich Anlehnen an die
selbstgebauten Mauern und die Hingabe in ihr eigenes Werk,
ist eine zeitlose Charaktereigenschaft des Menschen überhaupt.
Deutlich, so dass es auch der Letzte versteht, wird uns die
Sinnlosigkeit solchen Tuns gezeigt. Die Frage begleitet uns:
Ob wohl der König weiss, weshalb er den Turm bauen lässt?

Ob es die Menschen wissen? Ehre und Name des Königs
verlangt das Opfer aller Menschen. Es ist ein Triumph des Willens

und des Geistes.
Ziel und Antwort auf den ganzen Film und auf die

Gedanken in unserer Zeit: Der wahre König muss sich nicht
einen Namen machen. Er will nicht Macht und Ehre, er
will Friede unter den Menschen.

5. ERFAHRUNGSBERICHT
Der Film wurde gezeigt anlässlich eines Gottesdienstes. Die

Konfirmanden schufen dazu ein Sketch: Babel türme unserer
Zeit. Der Film eignet sich vorzüglich dazu. Er wird verstanden

von jedermann. Seine Aussage packt durch das Bild, doch

vor allem durch den Text. Die Wirkung auf den Betrachter
ist nachhaltig, nicht zerstörend, sondern helfend und sehr

positiv. Reinhard Schaerer, Pfr.

FILMFORUM
P: PEA, 1969
V: Unartisco
R: Federico Fellini
B: F. Fellini, B. Zapponi; nach T. Petronius Arbiter
K: G. Maccari
M: N. Rota
D: M. Potter, H. Keller, M. Born, M. Romagnoli, G.

Mitchell, Capucine, L. Bosé, A. Cuny

Mächte des Lebens und des Todes
Es ist eine überbordende, wilde, zügellose Vitalität, die uns

in diesem Film «Satyricon» vor Augen geführt wird. Sie
entspricht aber durchaus dem bruchstückhaft erhaltenen Roman
Saturae des Petronius Arbiter und einer weitverbreiteten
spätrömischen Lebensart: Heute lasst uns das Leben gemessen;
denn morgen sind wir tot. Man muss dieses Lebenwollen und
Geniessenwollen aber auf dem Hintergrund der grossen Angst
vor den Gewalten der Zerstörung sehen, in der die antike
Welt stand. Sie war eine Furcht vor den Mächten der Unterwelt,

des Todes, der Krankheit, der Gewalt der Grossen auf
Erden. Alle diese Gewalten der Zerstörung werden im Film

SATYRICON

deutlich gezeigt. Er fängt schon in den Tiefen unterirdischer
Verliesse an. Noch und noch wird der dunkle Hintergrund
aufgezeigt. Diesen Mächten ist der Mensch letztlich preisgegeben,

und ihnen gegenüber gibt es nur das Eine: gross und
mächtig die Kraft des Lebens hochzuhalten, sogar im Ueber-

mass, in der Uebertreibung, im Uebergenuss.
Stärkste menschliche Lebensäusserungen sind Sexualität und

Esstrieb. Der Phallus ist in vielen Religionen das grosse Symbol

des Lebens gegenüber dem Sterben. Das Geschlechtliche
ist in diesen Kulturen nicht nur Trieb, Lustbefriedigung,
sondern Protest des Lebens gegen den Tod. Die Liebesvereinigung
ist ein heiliger Umgang, der oft kosmische Bedeutung haben
kann, indem er das Leben der Welt überhaupt erhält im
Angesicht des Sterbens. Deshalb ist sie zentral wichtig, ja
heilsnotwendig. Wir müssen hier die antiken Kategorien beachten
und nicht unsere Massstäbe anlegen. Auch Essen ist nicht bloss

Lustbefriedigung, sondern wiederum Sicherung des Lebens,
und in einer Welt, in der die zerstörenden Kräfte so stark
waren wie in der neronischen, muss das Essen als Symbol der
Lebenserhaltung trotz dem Tod geradezu zur Völlerei werden,
wie das im Gastmahl des Trimolchio prächtig gezeigt ist. Und

120



nicht von ungefähr ist die Tischgesellschaft anschliessend auf
der Gräberstätte. Nachdem der Jüngling aber endlich das

Leben, d. h. seine Potenz gefunden hat, kann er dem Wirrwarr
und der Brutalität der gespaltenen Welt an ein neues Ufer
entweichen.

Sollte diese Botschaft vom Leben trotz allen Verrücktheiten
und Uebertreibungen, nicht doch auch uns etwas sagen können?

Ernst Zbinden

Warnung vor Analyse
Die Gefahr ist gross, dass man zu interpretieren beginnt,

wenn man von «Satyricon» spricht. Man will zerlegen,
vergleichen, die reichen, dunklen und vielgestaltigen Schaubilder
und Impressionen aus einer ungewöhnlichen, unmöglichen und
doch wieder traumwirklichen Welt der imaginären Vergangenheit

aufschlüsseln nach symbolischen oder gar psychologischen

Gesichtspunkten, will ein Bedeutungs-Raster der klareren
Verständlichkeit über diesen Film legen, der doch in erster
Linie ein optischer und akustischer Vorgang ist, ein seelischer

auch, indem er dem Zuschauer eine Fülle von Reizen aus
der ganzen Breite der Skala menschlicher Gefühle und Regungen

— von Freude bis zu Abscheu, von Liebe bis zu Hass, von
Bejahung der Existenz bis zur totalen Absage an die
Erträglichkeit des Lebens — anbietet. Was will Fellini mit diesem

Film? Verfolgt er eine Absicht? Gibt er uns — verschlüsselt

zwar •— eine Botschaft? All dies sind nebensächliche Fragen.
Fellini hat einen Film gemacht. Und Filme sind zum Anschauen

da. Er hat einen impulsiven, verrückten, beängstigenden,
aufregenden, abstossenden vielleicht, einen verworrenen und
verwirrenden, aber vor allem einen schönen, einen eindrücklichen

Film gemacht, der im eigentlichen Sinne «er-lebt» werden

muss. Dann soll er inwendig nachklingen, muss — aus der

subjektiven Perspektive des einzelnen Betrachters — eigene
Reaktionen und Gedanken auslösen, ein Privat-Bild schaffen,
das der Wirklichekit unseres Alltags gegenübersteht. Jede
andere Form von Deutelei würde den Wert dieses letzten Fellini-
Filmes verringen, seine Bedeutung auf Nebensächlichkeiten
verlagern. Heinrich von Grünigen

Projektion heutiger Gesellschaftszustände
Es bleibt dem Schreibenden nichts anderes übrig, als den

Film so zu schildern, wie er auf ihn eingewirkt hat. Um eine

selbständige Interpretation kann er sich dabei nicht drücken.
Immerhin soll diese Interpretation, damit ihre Verbindlichkeit
doch etwas an Wert gewinnt, auf all jenen Fakten fussen, die

von der Entstehung des Werkes bekannt und aus diesem selbst

greifbar sind.
Da ist einmal die literarische Vorlage zu nennen, das

«Satyricon», auch als «Die Abenteuer des Enkolpius» bekannt,
ein fragmentarischer Roman aus der Zeit des berüchtigten
römischen Kaisers Nero. Die Kulturgeschichte kennt den Autor,

Petronius Arbiter, als realistischen Gesellschaftskritiker,
der das Bild einer uns dekadent erscheinenden Zeit zeichnet,
und zwar aus dem Blickwinkel zweier Studenten, die sich hie
und da mit klassischer Philosophie beschäftigen, im Grunde
aber nach der Devise des «carpe diem» leben und dem sinnlich

gekosteten Augenblick nachjagen.
Auch bei Fellini gibt es diese zwei Studenten, Enkolpius

und Askyltus. Philosophie und Rhetorik interessieren sie hier
jedoch weit weniger als im Original. Sie leben dem Augenblick,

leben vor allem für die Liebe.
Liebe, oder vielmehr Erotik, ist auch für Petronius ein

zentrales Anliegen. Freundschaft verbindet Enkolpius und Askyltus,

Liebe einen jeden von ihnen mit dem Knaben Giton.
Begehrt werden sie selber von zahlreichen älteren Damen und
Herren. Diese Beziehungen sind auch bei Fellini vorhanden,
doch werden sie von ihm weniger sachlich und dadurch
realistisch-dramatisch dargestellt, sondern vielmehr phantastisch
und irreal. Von dieser Feststellung ist allerdings gleich die
Hauptgestalt des Enkolpius auszunehmen: seine Liebe zu Giton

scheint bei Fellini noch tiefer empfunden zu sein als bei
Petronius.

Die andern Gestalten jedoch, vor allem die zahlreichen
Nebenfiguren, sind in ein Liebesleben verstrickt, das kaum
etwas mit Realität, auch nicht mit spätrömischer, gemein hat.
Der erste Teil des Films spielt in einem turmartigen Bau, der
im Innern offen und mit zahlreichen Gemächern, die
allerdings mehr Höhlen gleichen, ausgestattet ist. Jedes dieser
Gemächer ladet zum Eroskonsum; jede Perversion, die sich der
Mensch je dazu ausgedacht hat, scheint in diesem Gebäude
erhältlich zu sein und offenbar (man sieht es nicht) auch praktiziert

zu werden .Wenn schon die Häufung all dieser Besonder-
lichkeiten (die Fellini übrigens nur flüchtig streift) von der
Wirklichkeit wegfahren, so geschieht das verstärkt durch die
Szenerie, welche an Höhlenbewohner und den Turm zu Babel

erinnert, und den Zusammensturz des Turms am Ende der

Episode, welcher einen Weltuntergang suggeriert.
Die Schilderung der Fleischeslust findet ihre Fortsetzung im

Gastmahl des Trimalchio, einer Sequenz, die der Vorlage des

Petronius recht streng nachgebildet ist. Es handelt sich dabei um
eine Orgie des Fressens und Saufens, die der reich gewordene
Trimalchio, ein ehemaliger Sklave, für seine Freunde
veranstaltet. Selbst hier, wo doch Speisen alltägliche Assoziationen
erwecken, fühlt man sich wegen der Monstrosität der Szene

in eine andere Welt versetzt. Vollends monströs ist die Schlussepisode,

in der geldgierige Menschen die Leiche des Dichter-
Philosophen Eumolpius verspeisen; damit erfüllen sie die
Bedingung, welche sie erst erbberechtigt macht.

Fremdartig und Wirklichkeitsfern erscheint uns diese Welt.
Und doch hat sie Fellini offenbar nicht rein als Fantasiegebilde

gemeint. Weshalb sonst hätte er sich so bemüht, für alle
seine Figuren «echte» Gestalten und Gesichter zu finden?

Zigeuner, Bauern und Viehträger wurden von ihm engagiert, weil
er meinte, sie alle vermöchten durch ihre Person mehr
auszudrücken, als Schauspieler. Und ein anderes Faktum, auf das

wir uns bei unserer Analyse stützen können, sind die Studien
über das alte Rom, in die sich Fellini während Jahren vertieft
hat.

Was ist nun dieses Werk, welches sich zwischen Realität
(Vorstudien und Auswahl der Charaktere) und Irrealität
(Ausführung und Form) bewegt. Ist es, wie Fellini selbst einmal
meint, das «Dokument eines Traums»? Eines Traums von der

Antike, die ihm bekannt und fremd zugleich ist?

Oder ist es so — was natürlich das erstere nicht ausschliesst

— dass Fellini bei seiner «Satyricon»-Verfilmung an antike
Malereien gedacht hat; an Bilder, die durch ihre Inhalte ebenfalls

vertraut wirken, durch ihre andere Technik aber fremd
anmuten können. Seltsam und unwirklich mögen sie vor allem
dann erscheinen, wenn man die statische Situation des

Bildgegenstandes in die Fantasie aufnimmt und sie dort in Bewegung

setzt.
Wäre also Fellinis «Satyricon» nichts als das Dokument

einer individuellen Auseinandersetzung mit der (Spät-)Antike?
Soll der Film als Kunstwerk ernstzunehmen sein, so hat er
doch auch uns andern etwas zu geben. Er muss Aktualität
haben, auch wenn diese Aktualität dem Schöpfer nicht unbedingt

präsent war. Nun, Aktualität wird man dem Autor der
«Dolce Vita» nur schwer absprechen können. So Hesse sich

«Satyricon» etwa als eine Projektion heutiger gesellschaftlicher
Zustände in die Antike interpretieren. Die Verbindung wäre
dabei durch den Terminus der Dekadenz gegeben. Die Laster,
die Fellini an der neroischen Zeit aufzeigt, Hessen sich danach
auch in unserer Zivilisation finden: Der Film wäre als Kritik
an der Zügellosigkeit schlechthin aufzufassen; symbolische
Bezüge, wie etwa beim eingangs erwähnten turmartigen Bau,
könnten Fellini als christlichen Sittenrichter darstellen.

Urs Dürrmüller

Diskussionsbeiträge nimmt entgegen: Pfr. Dölf Rindiisbacher,
Filmbeauftragter, Sulgenauweg 26, 3007 Bern,
Tel. 031 / 46 16 76

121


	Der Filmbeauftragte berichtet

