
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 7

Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmbeauftragte berichtet

Vom 6.—8. Dezember 1969 habe ich eine von der «Katholischen

Akademie in Bayern», München, veranstaltete Tagung
«Moderner Film und Religionskritik» besucht, an der Dr. Martin
Schlappner, Zürich, das Einleitungsreferat hielt (darüber
haben wir bereits kurz berichtet). An der Tagung, in deren

Mitte die Filme «Teorema» von Pasolini und «La voie
lactée» von Bunuel standen, und an der auch Pasolini selber
erschien, hielt der katholische Dozent für Bildungsphilosophie
an der Universität Frankfurt, Professor Dr. Anselm Flertz
OP, ein weiteres beachtliches Referat. Seine in Thesen
formulierten Ausführungen, die zunächst in den «Stimmen der
Zeit» publiziert wurden, hat er mir zur Veröffentlichung in
unserer Zeitschrift zur Verfügung gestellt. Auf das Gespräch
mit Pasolini werden wir später noch zurückkommen.

Dölf Rindiisbacher

Anselm Hertz OP

Religionskritik im Film

Ueberlegungen eines Theologen

Es handelt sich bei dem mir gestellten Thema um die
Herausforderung des christlichen Theologen durch die Religionskritik

im modernen Film. Muss oder soll sich der Theologe
durch die Kritik herausgefordert fühlen? Und wenn ja, was
hat er auf diese Herausforderung zu antworten?

Religionskritik als Nicht-Herausforderung

Zunächst sei ganz schlicht gesagt, dass er sich nicht
herausgefordert fühlen muss, zumindest nicht in dem Sinn, dass er
sich, etwa stellvertretend für seine Religionsgemeinschaft, von
der Kritik an eben dieser Religionsgemeinschaft getroffen
fühlt. Denn die Religionskritik im modernen Film ist
mehrdeutig und daher missverständlich. So könnte etwa der Theo,
loge dem Regisseur Bunuel entgegenhalten, dass dieser in
seinem neusten Film «Die Milchstrasse» den Glauben der
katholischen Kirche einseitig und daher verzerrt wiedergegeben habe.

Selbst er, der Theologe, sei bereit zu bekennen, dass für
ihn christlicher Glaube mehr bedeute als die im Handbuch von
Professor Denzinger aneinandergereihten dogmatischen Sätze
und der diesen Dogmen widerstreitenden und daher mit einem
Anathema versehenen Meinungen. Er, der Theologe, habe sich
daher bei der Schultheateraufführung in Bunuels «Die
Milchstrasse» eher amüsiert als herausgefordert gefühlt. Er glaube
auch nicht so recht, dass in irgendeiner katholischen Schule,
selbst wenn sie von eifrigen Klosterfrauen geleitet wird,
Schülerinnen dazu angehalten würden, anathematisierte Lehrsätze
über das Christentum auswendig zu lernen. Gewiss, noch
im vergangenen Jahrhundert habe eine etwas krause Apologetik

gelegentlich seltsame Stilblüten produziert, aber diese Form
der Religionspädagogik ist heute endgültig überwunden.

Aehnliches wäre von der Darstellung des Gnadenstreits in
«Die Milchstrasse» zu sagen. Sicherlich, damals haben sich
Jansenisten, Dominikaner und Jesuiten wegen ihrer Theorien
über das Verhältnis von menschlicher Willensfreiheit und
göttlicher Gnade — wie wir zu sagen pflegen — bis aufs Messer

befeindet; und insofern ist die Duellszene eine gelungene
optische Interpretation dieses historischen Ereignisses. Aber
welcher Theologe fragt heute noch nach der «gratia sufficiens»?
Heute hantiert der Theologe nicht mehr so grosszügig mit der
Vorsehung Gottes herum wie seine Kollegen im sechzehnten
und siebzehnten Jahrhundert. Er scheut sich fast, das Wort
Gnade überhaupt auszusprechen, weil er befürchten muss,
damit in die vertrackten Implikationen der theologischen
Vergangenheit zu geraten. Zumindest in dieser Beziehung ist er
demütiger geworden und spricht bescheiden sein «ignoramus
et ignorabimus». Und eben deshalb braucht er sich nicht von
einem Film wie «die Milchstrasse» herausgefordert zu fühlen.
Christlicher Glaube ist viel mehr als die blosse Aufzählung
von Dogmen und die schier endlosen Streitereien um deren
Interpretation.

Ferner könnte der Theologe darauf hinweisen, dass in man.
chen Fällen die Religionskritik im modernen Film lediglich
den Charakter einer Chiffre trage. Nehmen wir als Beispiel
den Film «Mutter Johanna von den Engeln». Dort geht es

zwar um historisch überlieferte Geschehnisse in einem Frauenkloster,

um Aberglauben, religiöse Besessenheit, Inquisition und

sexuelle Frustration, Themen, die sich wie ein roter Faden

durch die Geschichte der katholischen Kirche ziehen. Aber
der Regisseur dieses Films sagte mit Nachdruck, dass es ihm
nicht um eine Kritik an der katholischen Kirche gegangen
sei, sondern dass er an dieser historischen Gegebenheit das

Vorhandensein von Vorurteilen und Repressionen in der menschlichen

Gesellschaft habe aufzeigen wollen. Und diese Erklärung

klingt durchaus plausibel. So könnte denn der Theologe

sagen, dass er sich nicht herausgefordert fühle, denn diese

Form der Religionskritik, die den christlichen Glauben oder
einzelne historische Glaubenssituationen lediglich als Chiffre
oder Paradigma für etwas anderes, eigentlich Gemeintes

verwende, könne zumindest nicht in dieser verkürzten Form die

so kritisierte Religionsgemeinschaft herausfordern.

Religionskritik als Herausforderung

Aber genau an diesem Punkt müsste dann doch die kritische
Selbstbesinnung des Theologen einsetzen. Er muss sich die

Frage stellen: Warum wird gerade der christliche Glaube, mag
er nun einseitig dargestellt sein oder nicht, zu einem negativen
Paradigma, zu einer negativen Chiffre für den Allgemeinzustand

der menschlichen Gesellschaft? Gegenüber dieser Frage
kann er sich nicht auf Einseitigkeiten oder Fehlinterpretationen

in der Kritik berufen, denn sie sind gegenüber dieser

Frage nebensächlich. Oder anders ausgedrückt: die Theorie,
dass es sich bei dieser Kritik im Grunde genommen um blosse

Missverständnisse handle, schlägt gegenüber der Frage, warum
gerade die christliche Religion zu einer negativen Chiffre und

zu einem negativen Paradigma geworden ist, nicht durch. Bei

dieser Frage beginnt das Herausgefordertsein des christlichen
Theologen, der hier stellvertretend für seine Glaubensgemein,
schaft steht und Stellung nehmen muss.

Versuchen wir also die Frage zu beantworten: warum ist
der christliche Glaube, hier als institutionalisierter, also kirchlicher

Glaube genommen, zum negativen Paradigma, zur
negativen Chiffre geworden? Die Antwort soll in Thesenform
erfolgen, selbst auf die Gefahr hin, dass durch diese Methode
nicht alle Phänomene und Gründe der filmischen Religionskritik

erfasst werden. Es kann sich hier ohnehin nur um eine
Auswahl handeln.

1. These: Der christliche Glaube als institutionalisierter Glaube

ist zu einer gesellschaftlichen Ideologie geworden; und zwar
in dem Sinne, dass sich die jeweils herrschende Klasse oder

Gruppe der Gesellschaft dieses Glaubens bedient, um ihre
Vorherrschaft über andere Gruppen oder Klassen der Gesellschaft

durchzusetzen oder zu festigen.

Es wäre nun zu dieser These ein ideologiekritisches Kolleg
angebracht, das besonders die religionssoziologischen Phänomene

und Erkenntnisse berücksichtigt. Aber vielleicht ist es

für unsere Thematik einer filmischen Religionskritik ebenso

dienlich, wenn wir beim Medium Film bleiben und schlicht
versuchen, das Verständnis von christlichem, kirchlichem Glauben

in jener Filmproduktion aufzuweisen, die nicht religionskritisch

eingestellt, andererseits aber auch nicht genuin christ-
lieh vom Offenbarungsglauben her inspiriert ist. In dieser
Produktion erscheinen Kirche und christlicher Glaube in
verschiedenartigen Dimensionen und unter verschiedenen Aspekten.

Zunächst und vorwiegend unter einem Aspekt, der nicht
unzutreffend als «religiöse Folklore» bezeichnet wird. Als blosses

Phänomen genommen, ist die Form der «religiösen
Folklore» nicht weiter interessant. Welchem Filmregisseur wäre es

schliesslich zu verdenken, dass er die optischen Möglichkeiten
einer solchen Folklore aufgreift, wenn etwa in einem Film

105



eine Hochzeit mit kirchlicher Trauung «fällig» wird? Aber
unter dem Aspekt der Religionskritik im Sinn der aufgestellten
Thesen wird dann dieser Vorgang doch signifikant. Solche
Filme sollen, wie es so schön heisst, lebensecht sein. Und dazu
gehört dann, genau wie im sogenannten echten Leben, die
Kirche. Eine Filmhochzeit ohne eine wenigstens angedeutete
kirchliche Trauung wäre dem Kinopublikum verdächtig. Mit
feinem Gespür hat Pasolini in seinem Film «Mamma Roma»
den Wechsel seiner Titelfigur vom Proletariat in das bürgerliche

Milieu auch dadurch gekennzeichnet, dass Mamma Roma
in ihrem neuen Wohnviertel sonntags zur Messe geht. Denn
das gehört zu diesem bürgerlichen Milieu. Kirche und kirchlicher

Glaube erscheinen auf diese Weise als ein Stück
integrierter, bürgerlicher Gesellschaft. Beide sind eine scheinbar
untrennbare Symbiose eingegangen. Der kirchliche Glaube
artikuliert die geheimen Wünsche des Menschen: bei der Trauung
den Wunsch nach Dauer dieser Verbindung, bei der Beerdigung

den Wunsch nach individueller Ewigkeit. Nietzsches
sarkastisches Wort fällt einem dabei ein, dass das Christentum
nichts anderes als ein popularisierter Piatonismus sei. Und wer
sich an Piatos Ansichten über die Funktion der Religion in
der Polis erinnert, wird nicht umhin können, Nietzsche Recht
zu geben, zumindest was die religiöse Praxis betrifft.

Zu dieser Symbiose von bürgerlicher Gesellschaft und Chri.
stentum gehört dann auch die ideologische Verwendung dieses
Christentums zu politischen Zwecken. Es gibt in der Filmproduktion

der fünfziger und der frühen sechziger Jahre einige
signifikante Beispiele für eine ganz unreflektierte und daher
naive Verwendung des Christentums im Kampf gegen den
Kommunismus. Als ein Beispiel für mehrere sei hier an den
Film «Der Gefangene» erinnert. Kirche und christlicher Glaube

werden zur positiven Chiffre, zum positiven Paradigma
im Kampf der spätbürgerlichen, kapitalistischen Gesellschaft
gegen den Kommunismus.

Und schliesslich dienen Kirche und christlicher Glaube als

positive Chiffre und positives Paradigma für gewünschte und
von der bürgerlichen Gesellschaft erwartete moralische
Verhaltensweise, wie etwa die des Gehorsams. Auch dafür ein
Beispiel: In dem Film «Der Kardinal» geht es in einer Sequenz
darum, dass sich der junge Kaplan, der später Kardinal werden

wird, nach innerer Ueberwindung dazu durchringt, die
Genehmigung zur Tötung des Kindes zu verweigern, das seine
Schwester erwartet, obwohl er weiss, dass die Schwester in
Lebensgefahr schwebt. Er überwindet sich selbst im Gehorsam
gegen das Gebot der Kirche. Und hier das Paradoxon: Obwohl
nur eine Minderheit im Kinopublikum der kirchlichen
Argumentation zustimmt, beeindruckt die Haltung des Gehorsams
als solche und wird so zur positiven Chiffre gegenüber den
Anordnungen der Autorität schlechthin. Kirche und christlicher

Glaube erscheinen in diesem Sinn als eine Stütze und ein
Garant der moralischen Ordnung der bürgerlichen Gesellschaft.

Nur unter dieser Voraussetzung wird dann die Religionskritik
verständlich, die sich etwa im Film «Rosemaries Baby»

ausdrückt. Die katholische Kirche ist hier mit den gesellschaftlichen

Mächten identisch, ja, sie erscheint geradezu als deren
Symbol und Inbegriff. In Rosemaries Traum von der Luxus,
yacht, die zu einer Vergnügungsfahrt in See geht, sind nur
Katholiken zur Teilnahme zugelassen. Aber im Unterdeck
eben dieser Yacht spielt sich dann die Teufelsbeschwörung
mit allen Attributen einer Anbetung Satans und der Begründung

eines angeblich satanischen Reichs ab. Beide, die katholische

Kirche als Repräsentant der gesellschaftlichen Macht
— auch Jackie Kennedy steigt an Bord dieser Yacht — wie
auch die Diener des Satanskults betören und betrügen den
Menschen. Beiden geht es um Einfluss, Herrschaft und Macht.

Es liesse sich dieser Kritik manches entgegenhalten. Es gab
und gibt innerhalb des Christentums die Solidarität mit den
Armen und Unterdrückten. Auch könnte man darauf hinweisen,

dass die Botschaft Jesu eine frohe Botschaft für diese

Armen und Unterdrückten ist. Aber darum geht es hier nicht.
Die filmische Religionskritik bezieht sich nicht auf die Lehre,
sondern auf die religiöse Praxis. Diese Kritik ist nicht
theologischer, sondern religionssoziologischer Natur. Und unter
diesem Aspekt bilden nun einmal Kirche und christlicher Glaube

in ihrer Faktizität und Effektivität ein Bollwerk der
bürgerlichen Gesellschaftsordnung mit all den sich daraus
ergebenden Konsequenzen. Die christliche Religion ist zur Ideologie

geworden, und deshalb wird sie kritisiert.

2. These: Das Humanum im Sinne von personaler Humanität

und Mitmenschlichkeit ereignet sich nicht in der Kirche
und im Christentum.

Diese These wird nicht direkt, aber indirekt aufgestellt.
Oder anders ausgedrückt: Sie ist die logische Konsequenz der
stets erneut aufgewiesenen Tatsache, dass es der christlichen
Religion nicht gelungen ist, die Welt zu verändern. Wenn
etwa im Film «Weekend» über die Vergeblichkeit von Kultur
und Zivilisation räsoniert wird, fallen wenige Worte über
die Religion. Ihr Einfluss wird entweder für völlig belanglos
oder sogar für nichtvorhanden angesehen, wenn es um die
Frage der Humanität geht. Es gibt am Ende nur noch die
poetisch verklärte Barbarei, in der sich der moderne Mensch

genauso wohl fühlt wie in seiner Kultur. Der Kreis schliesst
sich: moderne Zivilisation und Barbarei gehen fast nahtlos
ineinander über. Es gibt keine Religion, die dieses Ineinander-
übergehen im Namen der Humanität verhinderte. Die Religion

als humanitärer Impuls ist einfach nicht vorhanden.

Vielleicht noch deutlicher wird diese These in Pasolinis Film
«Teorema». Die Mailänder Grossbürgerfamilie ist in ihren
Konventionen und Frustrationen erstarrt. Die Katharsis im
Sinn einer Metanoia erfolgt nicht durch die etablierte Religion.
Sie hat längst aufgehört, das Heil zu bringen oder auch nur
zu verkünden. Und so vermag sie auch nicht, den Menschen

zu sich selbst zu führen, indem sie ihn aus seinem Narzissmus
löst. Die etablierte Religion besitzt nicht die Kraft,den
Menschen zu verändern. Sie ist zu einem leeren Ritual geworden,
das nicht einmal mehr der Erwähnung wert ist. Wenn die

Fabrikantengattin Lucia auf ihrer Suche nach der Liebe des

geheimnisvollen Gastes, von der sie aber erkennen muss, dass

sie endgültig verloren und daher nicht wiederholbar ist, in
ihrer Verzweiflung in eine Kapelle flüchtet, dann ist auch
dies ein Ritual, eine Handlungsweise, die keine Hoffnung
ausdrückt.

Bunuel wird nicht müde, in seinem Film «Die Milchstrasse»
die Monotonie einer auf Lehrsätze reduzierten christlichen Re.
ligion anzuprangern. Schülerinnen leiern auf einer Veranstaltung

das Anathema über Häresien herunter, die Gebeine eines

Bischofs, dessen Häresie erst nach seinem Tod entdeckt wurde,
werden auf dem Scheiterhaufen verbrannt, und ein Pfarrer
doziert trockenste dogmatische Lehrsätze über die Jungfrau
Maria, nachdem er noch kurz zuvor eine poetische
Wundergeschichte über eben diese Jungfrau erzählt hatte, wobei die
Geschichte wegen ihrer Poesie dem Publikum glaubwürdiger
erschien als das Heruntersagen der Lehrsätze. Die offizielle
Religion ist auch hier zu einem leeren Ritual erstarrt. Sie ist
zum blossen Streitobjekt von Meinungen geworden, aber sie

bewegt und verändert den Menschen nicht in seinem Innern.
Auch gegen diese These liesse sich manches einwenden, nicht

zuletzt von einer Theologie her, die sich wieder an der
Heilverkündigung der Bibel orientiert. Aber diese Neuorientierung
hat sich noch kaum ausgewirkt, sie ist gesellschaftlich noch
nicht relevant geworden. Für die Masse der Gläubigen ist die
christliche Religion immer noch primär ein System von zu
glaubenden Lehrsätzen, verbunden mit einem magisch
anmutenden Ritual. Der Oberkellner des Luxusrestaurants in
Bunuels «Milchstrasse» doziert vor den Angestellten über die
Gottheit Christi und wirft im gleichen Atemzug zwei, wenn
auch dubiose Pilger, die bettelnd vor der Tür des Lokals
erscheinen, mit unfreundlichen Worten hinaus.

106



3. These: Das Heil kommt, wenn überhaupt, unabhängig
von der etablierten Religion.

Gegen diese These scheint die Tatsache zu sprechen, dass

sich zum Beispiel sowohl Pasolini wie Bunuel religiös-christlicher

Interpretamente bedienen, wenn sie in ihren Filmen von
Heil und Erlösung des Menschen handeln. In «7eorema»
wird der geheimnisvolle Gast, der die Katharsis der Mailänder
Fabrikantenfamilie herbeiführen wird, durch einen Briefträger
mit Namen Angelino angekündigt, der zu alledem auch noch
mit den Armen rudert und so landläufige Assoziationen zu
einer Engelserscheinung wachruft. Und der geheimnisvolle
Gast, der aus dem Nichts zu kommen scheint und wieder in
dieses Nichts verschwindet, besitzt alle religiösen Attribute
eines Erlösers. Durch sein schlichtes Dasein, durch seinen Blick,
sein verstehendes und erbarmendes Gebaren bis hin zur
Selbsthingabe und zum Einswerden mit dem gequälten Menschen im
Liebesakt erweist sich der geheimnisvolle Fremde als ein
selbstloser, erbarmender Erlöser. Aber diese Erlösergestalt sollte
nicht vorschnell christlich interpretiert oder gar für das

Christentum vereinnahmt werden. Pasolini selbst hat diese
Interpretation abgelehnt. Auch spricht der Handlungsablauf nach
dem Verschwinden des Gastes gegen eine christliche Interpretation,

denn es gibt für die vom Gast heimgesuchten Mitglieder
der Familie kein Glück in einem christlich-religiösen Sinn, das
ihnen aus dieser Begegnung erwachsen wäre. Das gilt übrigens

auch für die Hausmagd Emilia, die in ihr ärmliches Dorf
in die Provinz zurückkehrt. Das Phänomen der Levatio über
dem Hausdach, die Heilung des kleinen Jungen werden zwar
von der Dorfbevölkerung im Sinn eines christlichen Wunderglaubens

interpretiert. Aber die Magd kehrt ihrem Dorf
kurzerhand den Rücken und verschwindet buchstäblich in der
Anonymität des Baugrundes in einer Mailänder Vorstadt.
Das kann man als ein mythisches oder mystisches Ereignis
interpretieren, vielleicht auch als ein archaisch-religiöses, aber
es ist keineswegs genuin christlich und soll es auch gar nicht
sein.

Natürlich besitzen diese Gestalten des Fremden, des
Briefträgers und der Hausmagd eine religiös zu nehmende Aussagekraft.

Aber diese Religiosität steht immer gegen die etablierte
Religion, deren Aussagen und Forderungen. Der geschlecht,
liehe Liebesakt, den der Gast nacheinander mit den einzelnen
Mitgliedern des Hauses vollzieht, ist einerseits als Symbol der
liebenden Begegnung zu interpretieren, eine Art unio mystica,
wie wir sie auch in verschiedenen Religionen kennen. Aber er
scheint zugleich auch ein Akt der Befreiung zu sein, in dem
der vom Gast auf diese Weise geliebte Mensch aus den Fesseln
der Selbstverstrickung und der Konvention zu sich selbst
befreit wird. Dass dann der von diesen Verstrickungen befreite
Mensch unfähig bleibt, weiter zu existieren, weil der alte
Rahmen zerbrochen, aber eine neue Lebensweise nicht gefunden

werden kann, enthüllt nur noch deutlicher die Unfähigkeit
der gesellschaftlichen und überliefert religiösen Strukturen,

in denen diese Menschen gelebt haben. Und gerade unter diesem

Aspekt bildet das Auftreten des Gastes, man mag ihn
religiös interpretieren wie man will, als Propheten oder als
einen Gott archaischer Religionsvorstellungen, einen Protest
gegen die etablierte Religion, die nicht zu befreien und zu
erlösen vermag, weil sie längst zu einem Teil der Gesellschaft
geworden ist.

Aehnliches wäre von der Gestalt Jesu zu sagen, wie Bunuel
sie in seiner «Milchstrasse» auftreten lässt. Dieser Jesus steht
gegen das religiöse Pathos des Christentums und dessen

Lehrsatzreligion. Der Jesus Bunuels wirkt leger und heiter; ein
junger Mann unter Gleichgesinnten, die gerne tafeln und sich
dabei die Geschichten anhören, die ihr Meister zu erzählen
hat. Keine dogmatischen Aussagen kommen aus seinem Mund,
und selbst die Wunder werden so nebenher mit der linken
Hand vollbracht. Natürlich will dieser Jesus Bunuels kein
Erlöser im religiösen Sinn sein. Er ist einfachhin Mensch. Aber

in diesem Menschen steckt für Bunuel die Befreiung des
Menschen vom Anspruch der etablierten christlichen Religion.
Humanität als Befreiung von diesen Ansprüchen und Zwängen
der christlichen Religion, das ist die Grundthese, die hinter
der filmischen Religionskritik steht.

Wenn in Polanskis Film «Rosemaries Baby» die junge Mutter

Rosemarie ihr Kind annimmt und für dieses Kind sorgen
will, obwohl es als der Sohn Satans ausgegeben wird, dann
steht diese Ausnahme nicht nur jenseits satanischer Kulte, die
als Trug erwiesen werden, sondern auch jenseits der offiziellen
Religion. Nicht die religiös etablierte Moral führt zum actus
humanus im Sinn eines personal menschlichen Handelns,
sondern die Selbstbefreiung von den Trugbildern der
«Weltanschauung» lässt aus der armen, immer wieder getäuschten und

verratenen Frau den Menschen einer neuen und unprätentiösen

Humanität werden.

Am Schluss von Pasolinis Film «Mamma Roma» liegt der

vernachlässigte, gedemütigte und hilflose junge Ettore auf dem
Streckbett seiner Gefängniszelle wie einst Christus am Kreuz
angebunden. Im Fieberdilirium ruft er nach seiner Mutter und
bettelt um Liebe, die ihm niemand gibt. Das ist die wohl
subtilste und zugleich erschütternde Kritik für eine Gesellschaft,
die sich christlich nennt und zugleich täglich kreuzigt.

Es kann und soll hier nicht darum gehen, die geistigen
Ursprünge dieser filmischen Religionskritik zu behandeln. Feuerbach,

Marx und Freud wären zu erwähnen. Aber filmische
Religionskritik ist mehr als eine blosse optisch-konkrete
Wiedergabe oder Uebersetzung geistiger Intentionen. Wäre sie nur
das, so hätten diese Filme keine Kunstwerke werden können.
Diese Filme zielen auf die Wirklichkeit des Menschen und der
menschlichen Gesellschaft und stellen schlicht fest, dass die
christliche Religion in die Hände der Mächtigen geraten ist,
dass sie kein Heil bringt und daher nicht befreit, ja, dass sie

die Menschen an ihrer Befreiung zum Menschsein hindert.

Antwort der Theologen?

Selbstverständlich soll und muss der Theologe an diesem

Punkt der Kritik darauf hinweisen, dass das Evangelium Jesu

Christi die Befreiung des Menschen verkündet. Es würde hier
zu weit führen, darauf im einzelnen einzugehen. Aber er wird
zugleich auch zugeben müssen, dass diese Verkündigung
weitgehend von ausserchristlichenElementen verdeckt worden ist.
Er muss sich die Frage stellen, warum dies gekommen ist, und
er wird dieser unbequemen Frage nicht durch vordergründige
Differenzierungen wie etwa die Einteilung in Rechts- und
Liebeskirche ausweichen können. Er wird auch nicht vom
Evangelium als von einem «Ideal» sprechen können, das für
den Durchschnittsmenschen nicht zu verwirklichen sei; denn
dann würde er die Offenbarung des Reichs Gottes in eine

philosophische Idee transponieren. Ferner wird er nicht sagen
dürfen, der Mensch brauche nun einmal die Ritualisierung und
die pädagogische Umformung der Offenbarung in Lehrsätze.
Gewiss, eine menschliche Religiosität wird immer auch
vermenschlichte Züge tragen. Aber darum geht es in der
Religionskritik dieser Filme gar nicht. Nicht der Wunderglaube
der Bauern und Proletarier wird kritisiert, sondern der dürre
Glaube derer, die über den Meinungsstreitigkeiten das

Evangelium beiseite geschoben haben. Die Heiterkeit der Bunuel-
schen Kritik darf über deren Ernst nicht hinwegtäuschen.

Vielleicht dürfte der Theologe darauf hinweisen, dass die
volle Verwirklichung des Evangeliums und damit die endgültige

Befreiung des Menschen erst am Ende der Zeit durch die
Wiederkunft Christi erfolgt. Aber der Theologe wird auch
dies mit einem relativ schlechten Gewissen tun; denn diese

Erwartung der Wiederkunft Christi entschuldigt nicht die
Tatsache, dass die Frohe Botschaft durch nichtchristliche Elemente

und Strukturen verdeckt worden ist, und dass sich die
Kirchen, einerlei welcher Konfession, auf diese Verdeckung ein.
gelassen haben. So bleibt denn der Theologe gegenüber der

107



Herausforderung durch die Religionskritik im modernen Film,
gerade weil sie auf die religiöse Wirklichkeit und nicht auf
die Lehre abzielt, eher hilflos betroffen.

In einer Diskussion über dieses Thema der Religionskritik
durch den modernen Film wurde gesagt, dass die Regisseure
der erwähnten Filme für die Christen eine ähnliche Aufgabe
erfüllten wie verschiedene Propheten des Alten Testaments für
das Volk Israel. Ohne diese Analogie pressen zu wollen oder

gar die Religionskritiker christlich zu vereinnahmen, wird man
feststellen müssen, dass heute, wie übrigens oft in der
Geschichte der Christenheit, der Anstoss zur Metanoia nicht von
den offiziellen Vertretern der Religionsgemeinschaften gekommen

ist, sondern von denen, die sich distanziert haben. In
der Erkenntnis dieses für die Christen heilsgeschichtlichen
Vorgangs sollte der Theologe auch für diese Form der filmischen

Kritik dankbar sein.

FILME FÜR DIE GEMEINDE

Filmgottesdienst in Zürich-Schwamendingen
mit «Happy Birthday»

P.: 1. Filmarbeitskurs, Kunstgewerbeschule Zürich 1967
R: Markus Imhoof, Christinie Raymann
F: s/w, 9 Minuten
V: Protestantischer Filmdienst, Dübendorf
P: Fr. 7.—

Letztes Jahr brachte unser Blatt unter dem Titel «Kurzfilme

für Jugendarbeit, Eltern- und Gemeindeabende» eine

von mir erstellte Handreichung für die Verwendung von acht
Film-Etüden. Aus dieser Reihe haben wir den Kurzfilm «Happy

birthday» kürzlich in einem Filmgottesdienst unserer
Kirchgemeinde eingesetzt. Um Wiederholungen zu vermeiden, sei

für alle Einzelheiten, die den Inhalt und das Gespräch über
den Streifen betreffen, auf Nr. 2 von «Film und Radio» 1969
verwiesen und hier nur festgehalten: Es handelt sich um die
kleine Geschichte eines jungen Burschen namens Röbi, der auf
dem Polizeiposten darüber befragt wird, weshalb er an seinem
16. Geburtstag aus der Familienfeier heraus mit dem Wagen
des Vaters geflüchtet sei. Themen: Zwang und Freiheit in der
Erziehung, Selbständigkeit, Familiennormen, Berufswahl. (Dauer

des Films: 9 Minuten. Verleih durch den Protestantischen
Filmdienst, Saatwiesenstr. 22, 8600 Dübendorf, Telefon (051)
85 20 70. Leihgebühr: Fr. 7.—.

Ich skizziere hier den Werdegang und Ablauf des
Gottesdienstes:

I. VORARBEIT
Der Film wurde am Vorabend mit einer Ad hoc-Gruppe

vorvisioniert und diskutiert. Die Gruppe setzte sich aus Eltern,
die ihre Kinder zur Taufe angemeldet hatten, sowie einigen
Mitgliedern der Jugendgruppe und meiner Konfirmandenklasse
zusammen. Gemeinsam erarbeiteten wir die wichtigsten
Gesichtpunkte und Fragestellungen. Es wurden aber weder
bestimmte Fragen formuliert, noch irgendwelche «Rollen»
verteilt. Die Teilnehmer an dieser Vorbereitung sassen dann im
Gottesdienst selber nach Lust und Laune verstreut in der
Gemeinde. Sie sollten lediglich in der Lage sein, sich allenfalls
«gerüsteter» ins Gespräch einzuschalten.

II. AUFRISS DES GOTTESDIENSTES
Eingang: Kirchen- und Jugendchor
Gruss
Loblied der Gemeinde
Taufe
Tauflied
Gebet (frei — durch Mitglied der Jugendgruppe)
Kirchen- und Jugendchor

Predigt I. Teil (Text: Epheser 6, 1—4)
Filmvorführung
Kurze musikalische Einlage (Besinnungspause)
Filmgespräch (mit der ganzen Gemeinde)
Predigt II. Teil
Gemeindelied
Fürbitte (frei — auf Grund von Vorschlägen aus der Gemeinde)
Anzeigen
Sendungslied: Jugendchor (1 Strophe)
Segen
Ausgangslied der Gemeinde (1 Strophe)

Es wurden durchwegs neu eingeführte zeitgenössische Lieder
aus dem Melodieheft «Bausteine für den Gottesdienst» (Hänss-
ler-Verlag, Stuttgart-Hohenheim HE 19.701) gesungen.

III. ZUR DURCHFÜHRUNG
A. Predigt über Eph. 6, 1—4, I. Teil (Dauer ca. 10 Min.)

Stichworte: «Zieht sie auf in der Zucht und Ermahnung
zum Herrn!» Hinweis auf traditionelle Taufformulare und
Taufversprechen. Erziehung! Autorität und Gehorsam?
Damals patriarchalische Zeitalter — heute Zeitalter der Partnerschaft.

Was heisst aber: den Eltern gehorsam sein «im Herrn»?
Zieht eure Kinder auf «zum Herrn»? Ihm sind wir als Eltern,
ihm bin ich als Kind verantwortlich. Er ist der «Dritte im
Bund»! Die Rolle Jesu in dieser Dreieck-Beziehung Gott-
Eltern-Kinder. — Wie reizen wir als Erzieher zum Zorn
(Auflehnung, Ungehorsam, Ausbrechen)? Dazu will uns nun der
folgende Film einiges deutlich machen. Aufforderung, zu
sehen, zu hören, zu beobachten, was er zum Thema «Reizt
sie nicht zum Zorn« aussagt!

B. Filmgespräch
Dieses wird frei mit der ganzen Gemeinde geführt. Anwesend

sind Erwachsene, Taufeltern, konfirmierte Jugendliche,
Konfirmanden und Kinderlehrpflichtige. Insgesamt gegen 400
Leute.

Einstiegsfrage: Und jetzt, was hat diesen Röbi «zum Zorn
gereizt» — so, dass es ihn «verjagt» und er ausbricht von
daheim •— und dann noch ausgerechnet an seinem Geburtstag?

Es werden im weiteren keine vorgeplanten Fragen gestellt.
Das Gespräch läuft gleich sehr lebhaft an und entfaltet sich
durch spontane Beteiligung zahlreicher Erwachsener und
Jugendlicher. Der Gesprächsleiter nimmt Beiträge entgegen, gibt
neue Impulse und sorgt dafür, dass das Plenum bei der Sache
bleibt.

C. Predigt II. Teil (Dauer ca. 6 Min.)
Feststellung, dass der kleine Streifen uns offensichtlich «aus

dem Busch geklopft» hat. Dass es Paulus, auch wenn er von
«Zucht und Ermahnung» spricht, mit der Erziehung nicht so

gemeint hat.
Alles wird für diesen Röbi eingefädelt und organisiert. Alles

in seinem Leben ist bereits vorgeplant und eingeplant. — Aber
er konnte dabei nie sich selber, nie selbständig werden. Hat
darum auch kein echtes Ziel für sein Leben. Hat eigentlich
zu nichts wirklich Lust. Ist ohne Freud' und Schneid. Weiss
nicht, was er will etc.

So haben ihn Eltern und Umwelt — in Schule und Freizeit
— «zum Zorn gereizt», ihn langsam aber sicher innerlich zur
Auflehnung gezwungen — und haben es doch alle so gut
mit ihm gemeint, ihm alle Steine aus dem Weg räumen wollen

Wir haben gemerkt: Gehorsam darf kein Kadaver- und
Sklavengehorsam sein. Er muss aus der Freiheit wachsen, aus
selbständigem Denken und Handeln. Gott selber macht es so
in der Erziehung seiner Menschen: 2. Mose 20, 2. Jemand
machte im Gespräch darauf aufmerksam, dass Röbis Vater
seinen Buben im Grund ja gar nicht lieb habe, sonst würde er
nicht seine eigenen ehrgeizigen Pläne mit ihm verfolgen —
und ihn drum zu etwas machen wollen, das Gott vielleicht

108



gar nicht in ihn hineingelegt hat. Nicht wir Väter und Mütter
sind die Herren, wenn Paulus uns zuruft: «Zieht sie auf in
der Zucht und Ermahnung zum Herrn!» Wir haben die Kinder

nicht, um sie nach unserm Bild, nach unsern Ideen, nach

unsern Anschauungen zu modeln, sondern sie gehören Gott und
sollen frei sein als seine Kinder. Darum sollen wir ihnen
vorausgehen zu ihm, sie zu ihm hin «ziehen» mit unserm Beispiel,
wie wenn man vor einem Handwagen steht und ihn miteinander

den Berg hinauf zieht: der Vater mit dem Buben. In
diesem Sinn haben wir sie zur Taufe gebracht, und das müss.

ten sie spüren, wenn sie christliche Eltern haben. — Oder,
wie's ein Gemeindeglied ausdrückte: Wir müssen unsern Kin¬

dern den nötigen Spielraum geben als unsern kleineren Partnern,

dass sie wirklich selber mitspielen lernen in der Partie
des Lebens als freie Menschen Gottes. Sie dazu anleiten

D. Fürbitte

Vorschläge und Anliegen für die Fürbitte werden von
Jugendlichen und Erwachsenen namhaft gemacht — meist im
Zusammenhang mit der Thematik. Das Gebet wird dann frei
vom Pfarrer formuliert.

Schlussbemerkung: Der ganze Gottesdienst wurde in Mundart

gehalten. Hans Böhm, Zürich

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Einmalig :

Das holländische Fernsehen
FH. Die Holländer sind ein stark geteiltes Volk,

allerdings nicht sprachlich und kulturell wie wir. Doch gibt es
z.B. protestantische Gewerkschaften, katholische
Gewerkschaften und sozialistische Gewerkschaften. Entsprechend
ist das Bild der Erziehung. Protestanten und Katholiken
fochten das ganze 19. Jahrhundert für einen Anteil der
Staatskasse an ihre Schulen. Um bessern Erfolg zu haben,
gründeten sie politische Parteien. Es gibt heute zahlreiche
religiöse Gemeinschaften, und im Parlament sitzen die
Vertreter von 11 Parteien. Als 1925 das Radio kam, war es
ganz natürlich, dass Protestanten, Katholiken und Sozialisten

sich darin teilten. Heute gibt es einen Fernsehdienst,
produziert und ausgestrahlt durch private Organisationen,
welche verschienene religiöse und politische Bekenntnisse
vertreten. Jede Gruppe, die mehr als 15 000 eingeschriebene

Mitglieder zählt, hat Anspruch auf Sendezeit.
Joan Bakewell von der englischen BBC hat über dieses

System, das in Europa einmalig ist, einen interessanten
Bericht veröffentlicht. Selbstverständlich ist darin der
Sachverhalt mit englischen Augen gesehen und wird mit der
heimatlichen BBC verglichen, doch bringt er Gesichtspunkte,

die auch für uns interessant sind.

Es gibt 6 grössere Radio-Organisationen in Holland, die
alle nicht-kommerziell geführt werden. Die vier grössten,
mit einer Mitgliedschaft von über 400 000 Seelen, sind
NCRV für die mehr orthodoxen Protestanten, KRO für die
Katholiken, Vara für die Sozialisten und VPRO für die
liberalen Protestanten. AVRO, die sich als neutral bezeichnet,
und Tros, von einer ehemaligen Piratenstation in der Nordsee

abstammend, bilden die grossen Sechs. Sie teilen
die Zeit auf den beiden Sendenetzen unter sich. Von der
Fernsehgebühr bekommen sie einen gewissen Anteil, und
der Rest der Kosten wird aus dem Erlös der verkauften
Programm-Zeitschriften gedeckt. Wer einen Jahresbeitrag
auf eine solche Zeitung einbezahlt, wird automatisch
Mitglied der betreffenden Radio-Organisation. 80—85% der
holländischen Familien unterschreiben in dieser Weise bei
einem der sechs Verbände. Theoretisch könnte das eine
grosse Gelegenheit für den Zuschauer sein, eine ganz
persönliche Wahl auszuüben und jenem der sechs Programme
dadurch den Rücken zu stärken, das er zu sehen wünscht.
Doch das Leben hat gezeigt, dass die Mitgliedschaft dem
holländischen Zuschauer wenig bedeutet: er wählt die
amüsanteste Programm-Zeitung. VPRO drucken nur eine
Programmaufzeichnung und weigern sich, den neuesten
Zeitungs-Klatsch über die Affairen der Filmstars oder das
Privatleben der kgl. Familie zu bringen.

BERICHTE

Die Gesellschaften sind trotzdem der Ueberzeugung,
dass das Band zwischen ihnen und den einzelnen
Fernsehgesellschaften sehr kräftig sei. Sie beschäftigen sich
eingehend mit allen Zuschriften und fühlen sich ihnen
gegenüber mehr verantwortlich, als die meisten Radiogesellschaften

Europas, England nicht ausgenommen. Jede
Organisation muss gemäss Gesetz ein ausgeglichenes
Programm verbreiten: so und soviel Theater, so und soviel
leichte Unterhaltung sowie Aktuelles. Doch wird kein
politisches Gleichgewicht verlangt, keine Neutralität. Niemand
erwartet von VARA etwas anderes als sozialistische
Gesichtspunkte in der Weltpolitik, und ihre Reporter sind alle
Sozialisten. Doch diese Loyalität gilt nicht für den ganzen
Programmstab: eine bekannte Dramatikerin, Pauline Peters,
ging zu VARA, weil sie deren Schauspieltruppe für die
beste hält, obschon sie selber keine Sozialistin ist. Allerdings

kann sie so kein anti-sozialistisches Stück schreiben,
oder eines, das als solches bezeichnet wird. Sie beklagt
sich übrigens, dass die Talente sehr dünn gesät seien, weil
die sechs grossen Verbände sich gegenseitig die besten
Kräfte abzujagen suchen, so dass für den einzelnen wenig
übrig bleibe. Niemals könnten deshalb die besten Regisseure,

Autoren, Dekorateure, Photographen zu einer
gemeinsamen Leistung zusammengebracht werden.

Um Ueberschneidungen im Programm und überhaupt ein
Chaos zu vermeiden, sind alle 6 Organisationen mit der
holländischen Radio-Stiftung verbunden, NOS. Das ist die
grosse Schirm-Organisation für die Programm-Koordinierung,

für alle zukünftigen Pläne und für die Ausstrahlungen.
Alle holländischen Fernsehstudios gehören NOS, und der
ganze technische Stab arbeitet für diese. NOS macht auch
selbständig Programme, bis zu 40% der gesamten
Ausstrahlung. Das betrifft alle jene Programmtypen, für welche
die sechs nicht eingerichtet sind: Nachrichtendienst,
Eurovision, grössere Ereignisse wie z.B. Olympische Spiele,
dann die Erwachsenenbildung und das Schul-Fernsehen.

Zu allem kommen noch die Minoritätsgruppen, die ihre
eigene Sendezeit verlangen. So die Humanisten, dann die
moralische Aufrüstung, alle 11 politischen Parteien, die
holländische Gesellschaft für Sexual-Reform, und die
Christliche Wissenschaft. Vorausgesetzt, dass sie 15 000
eingeschriebene Mitglieder haben, können sie Sendezeit
verlangen wie sie wollen. Die Haltung des Fernsehens ist
da sehr tolerant, die Sexualreformer können offen das
Problem der Homosexualität behandeln, ebensogut, wie
die Christliche Wissenschaft Propaganda für ihren Glauben
machen kann. Die Qualität dieser Minderheitsprogramme

109


	Der Filmbeauftragte berichtet

