
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 4

Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24,33 der Sohn des Menschen «ist nahe vor der Türe»!
(vgl. Lk. 16,20 und Offb. 3,20).

Mt. 25,10 im Gleichnis von den 10 Jungfrauen wird die
Türe zur Hochzeitsfeier vor den verspäteten, «törichten»
verschlossen.

Lk. 16,20 der arme Lazarus liegt vor der Türe des

reichen Mannes.

Joh. 10,1.7.9 der gute Hirte, die Türe zum Schafstall
und zur Weide.

Joh. 20,19 der auferstandene Christus geht selbst durch
verschlossene Türen und findet die Menschen dahinter auf:
ein Trost für den, der sich verschliesst und eine Warnung
an die, die andere ausschliessen!

Apg. 5,19; 16,26 Gott öffnet die Türen der Gefängnisse,

hinter deren Gitter seine Apostel sitzen.

l.Kor. 16,9 Paulus sagt: «Denn eine grosse und wirksame

Tür hat sich mir aufgetan .»

Kol. 4,3 «. damit uns Gott eine Tür für das Wort
öffnen möge .»

Offb. 3,8 «. dass vor dir eine Tür offensteht, die
niemand schliessen kann .»

Offb. 3,20 «Siehe, ich stehe an der Tür und klopfe an.»
(vgl. Lk. 16,20 und Jak. 5,9).

Bei der Gegenüberstellung solcher oder anderer Tür-Worte
aus der Bibel besteht eine gewisse Gefahr, den Film für
den Text zu usurpieren, wodurch beide nicht je selber zu
Wort kommen können, sondern abgeschwächt und vielleicht
verfälscht werden. Ich schlage deshalb vor, höchstens zwei
oder drei Tür-Worte mit dem Film zu konfrontieren und
dann beide, Film und Text, gründlich zu besprechen.

Zur Befruchtung eines vertieften Gesprächs könnten auch

die Theaterstücke von Wolfgang Borchert «Draussen vor der
Tür» und Jean-Paul Sartre «Hinter verschlossenen Türen»

Huis clos) herangezogen werden, wo sie den Teilnehmern

bekannt sind und nur kurz in Erinnerung gerufen werden

müssen.
Als theologische Vorbereitung des Gesprächsleiters möchte

ich das Buch von Harvey Cox: «Stirb nicht im Warteraum
der Zukunft» empfehlen: Auch die Zukunft ist eine offene
Türe, vor der man stehen bleiben könnte. Dieses Buch liesse

sich auch in einer Gruppe von Erwachsenen mit Hilfe des

Films «türtortur» besprechen. Urs Etter.

Et cetera
Farbentrick, 8 Minuten, Fr. 14.—.
Verleih: Schweiz. Arbeiterbildungs-Zentrale Bern

Idee, Drehbuch, Regie und Bildhauerarbeiten: Jan Svank-

majer (Tschechoslowakei)

Ein zweifellos witziger, das Thema in frappant einfachen

Bewegungsfiguren variierender, die Sinnlosigkeit menschlicher

Aktionsabläufe darstellender Film. Mit 3 Episoden:

1. ein Männchen, das mit Hilfe eines Flügelpaares à la
Ikarus durch die Luft rudernd, die Distanz zwischen zwei
vorher aufgestellten Stühlen überwindet, dann ein 2. Mal
überwindet, nachdem die Stühle etwas weiter auseinandergestellt

wurden, und schliesslich, nachdem der zweite Stuhl
auf der rechten Bildseite entfernt und von der linken her
(d. h. vom linken Bildrand her wieder neben den ersten
gestellt wurde, in schier endlosem Rundflug flügelschwingend
die Strecke durchmisst, zeitweise unsichtbar, bis es dann nach
langem endlich auch am linken Bildrand wieder auftaucht
und glücklich landet, neben dem ersten Stuhl — wo es

angefangen hat!

Das Thema von Acceleration

2. Das Männchen als Dompteur, daneben ein Tier, durch
die Peitsche des Männchens in die verschiedensten, möglichen

und vor allem auch unmöglichen Positionen geknallt
(Vergewaltigung), bis es schliesslich dem Tier zu «dumm»
wird, es dem Menschlein — schnapp — die Peitsche ent-
reisst, und nun seinerseits sich in den Dompteur verwandelt,
das den zum Tier gewordenen Menschen tanzen lässt, bis zum
nächsten Rollentausch und so — ad infinitum. Und jedesmal
zu Beginn des Spiels wieder dieselbe gespreizte Wichtigkeit
des Männchens, das mit der Peitsche knallt, um alsbald selber

wieder (als Tier) Kopf zu stehen.
Offenbar ein (satirisches Gleichnis auf den rotierenden

Wechsel von Herrschenden und Unterdrückten, das sinnlose
Rad der Revolution.

3. Hier wird nun der Wechsel vollends ins Rasende gesteigert

und damit die wirbelnde Sinnlosigkeit fast wieder zum
stehenden Signet, Sinnbild der Stagnation.

Ein Mensch baut - mit Bleistiftstrichen - ein Haus.
Wahrscheinlich deutet das Zeichnen auf die Mühelosigkeit technischer

Realisation: eins, zwei, drei und das Objekt ist da.
Aber kaum ist es da, empfindet er es auch schon wieder

als Hindernis. Das Haus muss weg. Mit dem Finger werden
die Bleistiftstriche, die das Haus andeuten, beseitigt.

Nun zeichnet er das Haus um sich herum. Aber nun ist es

ihm offensichtlich zu eng, er stösst an die Wände, das Haus
muss weg. Ist er draussen, möchte er drin sein, ist er drin,
möchte er wieder draussen sein (das Problem von türtortur?),
es entsteht wieder der Eindruck eines endlosen Wechsels von
bauen — abreissen — wieder bauen, wieder abreissen, der
sich mit zunehmender Schnelligkeit immer mehr ins unbegreiflich

Lächerliche entwickelt.

Das ganze könnte als eine glänzende Uebertragung der
Einsicht des Predigers (es ist alles ganz eitel, ein Haschen
nach Wind) ins Medium des Zeichentrickfilms bezeichnet werden.

— formal drei geistreiche zeichnerische Miniaturen, die
sich durch die Raffung stereotyp wiederholter Bewegungsvorgänge

zum Signet verdichten, zum Zeichen sinnloser Da-Capo
Geschichte, eines ins Leere laufenden et cetera

Hans Schildknecht

FILMFORUM

P: USA
V: Vita
R: Dennis Hopper
B: Peter Fonda, Dennis Hopper
K: Laszlo Kovaks
D: P. Fonda, D. Hopper, J.Nicholson, L. Askew, L.Anders

Easy Rider — Epos der Freiheit
«Viele zieht es hinaus ins weite Land, weil die Ebenen, die

Berge, die Horizonte, die Flüsse, die weite offene Landschaft

EASY RIDER

eine Art Freiheit versprechen. Himmel, Sonne, Luft, Früchte,
davon träumen wir ja. Aber, ,on the road and on the road
again', da ist keine Hoffnung mehr. Aber selbst auf diesen
Strassen dort gibt es keine Abenteuer mehr. Angst und
Gewalt spiegeln sich in den Oelflächen, auf dem Asphalt, auf
den Tanksäulen, den Wänden der Drive-Ins und in den Augen
der Leute. Wir haben es gesehen. Die Strasse ist noch schön,
aber sie wird immer schmutziger und gefährlicher.» Damit
hat Peter Fonda, Sohn des bekannten Henry Fonda, und
eigentlicher Vater der Filmidee, sein Anliegen umrissen.

56



Das Team Peter Fonda, Dennis Hopper und Terry
Southern, hat in gemeinsamer Arbeit ein Epos der Freiheit
gestaltet, durchweht von einer Art motorisierter Reiterromantik
(Beschlagen eines Pferdes, Flicken eines Rades, endlose Fahrt
über menschenleere Strassen), durchzogen vom bitteren
Geschmack übler Umweltserfahrungen, getragen von der grossen

Sehnsucht nach einer weiten Welt (auch im Menschlichen)
und schliesslich verschattet von der Trauer und Wehmut des

Todes.

Zwei junge, langhaarige Globetrotter (Peter Fonda, Dennis
Hopper) ziehen auf besonders konstruierten Motorrädern als

Captain America und Billy, die stolzen Farben Amerikas an
Fahrzeug und Kleid, das Geld eines Haschischhandels im
Benzintank von Los Angeles südwärts an den Karneval von
New Orleans, um auf dieser Fahrt zu erleben, dass man zwar
in den Vereinigten Staaten von Freiheit redet, dass es aber
diese Freiheit in den Kneipen, Dörfern und Städten und unter
den Menschen konkret nicht mehr gibt. Je weiter sie nach
Süden kommen, desto unsicherer wird ihre Fahrt, desto
gefährdeter ihre letztlich gutartige Unbekümmertheit. Das junge
Blut endet auf der Landstrasse vor dem Lauf einer Schrotflinte

eines Vertreters der «alten Gesellschaft». Die poetische
Schönheit dieser musik- und haschischbeschwingten Fahrt
steigert die Tragik dieses Unterganges.

Eine Begegnung mit einer ansässigen frommen Farmersfamilie,

der Einzug in eine Hippiekommune, bestehend aus jungen

City-Leuten, die mit religiösem Ritus Saatkörner in den
Staub streuen und auf Frucht hoffen, vermag sie nicht zu
halten. Es treibt sie weiter. Peter Fonda hat in Edinburg in
einem Interview dem Verfasser dieser Zeilen erklärt: «Die
Kommune, das ist eben doch keine Lösung.» Die beiden sind
und bleiben unterwegs — nein, nicht bloss zum Karneval —
sie sind auf der Suche nach dem Sinn ihres Lebens.

Ihrer langen Haare und ihres unordentlichen Aeusseren

wegen wandern sie in einer Kleinstadt ins Gefängnis, treffen
dort einen versoffenen Rechtsanwalt, der ihnen heraushilft
und mit ihnen die Fahrt fortsetzt. Aber George, ihr etwas
hilfloser, gutmütiger neuer Freund wird nachts im Wald
erschlagen. Verscheucht und erschreckt ziehen sie auf ihrer
Flucht vor der Gewalt der Umgebung weiter und kommen
in ein Bordell («das war Hoppers Idee», sagte Fonda in
Edinburg lachend, «ich halte nichts von solchen Lösungsversuchen,

einfach so, nicht wegen der Moral»), das sie aber
sogleich verlassen, um auf dem Friedhof, während draussen das
Fest stattfindet, ihren Haschischrausch zu feiern.

Nachdem ihnen der Ausbruch in die grossen räumliche
Weite nicht geglückt ist, erproben sie nun nach den frustrierenden

Erlebnissen (Bedrohung, Gefängnis, Tod von George)
die Freiheit in einem Haschischrausch. Da gibt es eine
Traumfreiheit, Wange an Wange an der Freiheitsstatue in New
York, umwogt von Symbolen religiöser und mütterlicher
Geborgenheit. (Kirchen, Kreuze, Marienbilder) und sexueller
Phantasien. (Die dichte christliche Symbolik dieses Filmes
ntüsste einmal genauer untersucht werden.) Bei der Weiterfahrt

schlägt die Gewalt über ihrem Leben zusammen,
verschlingt sie wie eine Meereswoge Ertrinkende. Die Kritik an
einer durch Hass, Intoleranz und Lieblosigkeit geprägten
Gesellschaft hat die Form einer Ballade, eines Gesanges, erinnert

an ein Lied, das ein Sänger und ein Prophet der Bibel
vortrug von jenem Weinberge, der keine Früchte brachte.

Im Grund ist dieser Streifen ein Glaubensbekenntnis der
jungen Generation und gleichzeitig eine Anklage gegen eine
schiesslustige und hassbeseelte Gesellschaft. Manches ist von
einer ursprünglichen Spontaneität, was wohl damit zusammenhängt,

dass Dorfbewohner sich als spontane Mithelfer
einstellten. Die traurig-schöne Ballade von der Suche nach Freiheit

und Demokratie, die Schilderung dieser Flucht aus einer
«düsengetriebenen Gesellschaft» in die Weite, ist keine Hel¬

dengeschichte, aber ein schlichtes filmisches Sinngedicht, das

herausfordert und zum Nachdenken zwingt.
Dölf Rindiisbacher

PS. Peter Fonda teilte am Edinburger Interview mit, dass

sich ursprünglich kaum ein Verleiher um diesen Film bemühte.
Inzwischen hat der Streifen bereits zwei Preise gewonnen und
begeistert die Jugend der Welt.

Alptraumstrasse der Welt

«Traumstrasse der Welt» heisst ein Film, der vor einigen
Jahren die Kinobesucher mit den Schönheiten, den touristischen

Attraktionen des nordamerikanischen Kontinents auf
einladendste Weise vertraut machte. Auch in «Easy Rider»
stellt die Strasse den Hauptschauplatz dar, die Strasse, die

von Los Angeles nach New Orleans und weiter nach Florida
führt. Aber dieser Weg der zwei modernen Motorradreiter
Wyatt und Billy wird trotz den prachtvollen weiten
Landschaften, trotz den hinreissenden Farben zu einem Alptraum;
denn was die Reise den beiden an Schönheit und an
Touristenromantik bringt, fällt immer wieder als fadenscheinige
Kulisse in sich zusammen. Dahinter erscheint ein neues Amerikabild,

von dem wohl wenig gesprochen wird, dessen

Existenz jedoch niemand abzuleugnen vermag: das Amerika der
Angst, der Gewalttätigkeit und der Intoleranz.

«Land der unbegrenzten Möglichkeiten» nannten noch vor
nicht allzu langen Jahren die Europäer mit unverhohlener
Sehnsucht die Vereinigten Staaten, und sie dachten dabei an
die raschen wirtschaftlichen Erfolge vieler Auswanderer. Die
Zivilisation jenseits des Atlantik schien gleichbedeutend zu
sein mit finanzieller Sicherheit und sozialer Sorglosigkeit. Die
Grenzen der «unbegrenzten Möglichkeiten» zeigen sich nun
aber gerade dort, wo mit Geld allein nicht weitergeholfen
werden kann, oder, anders gesagt, wo der Mensch sich durch
das Geld nicht binden und identifizieren lässt. Breite Schichten

der amerikanischen Bevölkerung sind auf dem Weg zu
einem uniformen Bürgertum. Was an Freiheit und Sicherheit
käuflich erworben werden kann, haben sich diese Leute
erstanden. Die innere Freiheit, die Freiheit der reifen
Persönlichkeit, die Freiheit des Individuums kennen sie nicht oder
suchen sie zu vergessen. Deshalb bilden junge Leute mit langen
Haaren eine Gefahr, deswegen wagt sich niemand allein auf
einsame Strassen — und kein Land kennt so viele einsame
Asphaltbänder wie die Vereinigten Staaten. Angst und
Aggression konzentrieren sich auf das Andersartige, auf das
Unkontrollierbare, auf alles, was nicht festgelegt ist und irgendwie
erklärt und erfasst werden kann.

Damit soll keineswegs gesagt werden, dass unter den Hippies

nicht gemeingefährliche Elemente sein können. Die wirklich

kriminelle Unterwelt der Vereinigten Staaten allerdings
geht in eleganter Kleidung und mit unauffälligem Haarschnitt
einher. Niemand macht den Fremden in Amerika darauf
aufmerksam, dass dieses oder jenes Warenhaus einer recht
undurchsichtigen Person gehöre oder dass eine Strasse oder ein
Quartier gemieden werden müsste, weil dort ein Gangster-
Clan seine Niederlassungen habe. Anders ist es mit den Hippies

und den Negern. Wenn sie ein Restaurant als Quartier
ausgelesen haben, so verliert es seine Kundschaft; wenn sie

in ein Haus einziehen, so verlieren die Gebäude im ganzen
Umkreis an Wert. Die Einheimischen halten es für ihre Pflicht,
ihre Gäste vor Hippies und Negern zu bewahren und
beschwören sie fast auf den Knien, doch ja nicht in solche
Gegenden zu gehen. Nur selten haben sie selbst schlechte
Erfahrungen gemacht; meistens entpuppt sich ihre Angst als eine
schreckhaft in die Höhe geschossene Treibhauspflanze der
Massenmedien, die Einzelfälle zu Katastrophen gedeihen lassen,
lassen.

Einmal gleitet die Kamera im Film «Easy Rider» am
Reservat der Pueblo-Indianer in der Nähe von Santa Fe vor-

57



bei. Reservat heisst die amerikanische Lösung für alle Aengste,

für die wilden, bizarren Landschaften ebenso wie für die
wilden Tiere und die wilden Menschen. Das Sicherheitssystem

des Reservats ist eng mit der amerikanischen Geschichte

verknüpft. Es ist bereits Tradition. Wenn sich deshalb zwei
Langhaarige aufmachen, um nach New Orleans an den
Karneval zu fahren, so ist das ein Ausbruch aus dem Reservat
der Hippies bei Los Angeles. Wo sie vorbei kommen, gehen
die Türen der Motels und Restaurants zu, wenn nicht sogar
Jagd auf das flüchtige Wild gemacht wird. Der gewalttätige
Tod der beiden Motorradfahrer mag übertrieben erscheinen,

vor allem, weil der Dokumentarcharakter des Films sonst
durchaus glaubwürdig erscheint. Dennoch erhält gerade
dadurch das Plädoyer für den Andersartigen, das nicht nur den

Amerikaner, sondern jedermann etwas angeht, seine Kraft: Es

gibt auch einen Mord in Gedanken, und solange auch
hierzulande noch zu hören ist, «man sollte diese langhaarigen
Kerle einmal recht durchprügeln», bleibt «Easy Rider» ein
notwendiges Werk. Fred Zaugg

Beglückend und traurig zugleich

«Easy Rider» ist ein beglückender Film. Er erzählt die
Geschichte einer schönen Reise durch ein schönes Land, einer
Reise auch in die Freiheit und Unabhängigkeit. Zwei junge
Menschen machen sie, um etwas über den Sinn ihres Lebens

zu erfahren, vielleicht auch, um sich über die Existenz einer
höheren Macht klar zu werden. «Easy Rider» ist ein schöner
Film, weil er diese Reise in schlichten, aber bestechenden
Bildern erzählt, in Bildern, die nicht nur die beiden Tramps auf
ihren Motorrädern begleiten, sondern die auch die dem Film
unterlegte Folk- und Rock-Musik illustrieren. Das Verblüffendste

an den Bildern ist indessen ihre absolute Ehrlichkeit.
Da wird keinem etwas suggeriert, da findet keine Vergewaltigung

des Zuschauers statt. Diese Bilder verzichten auf eine
Wertung des Geschehens, sie haben keine hintergründigen
Absichten, sondern sie zeigen ganz einfach, was auf der Reise
passiert. Nur so ist es möglich, dass selbst eine so heikle Szene
wie jene, in der die Hippiekommune nach der Aussaat den
Herrn um Ernte bittet, jenen Eindruck unerschütterlichen und
kindlichen Vertrauens erweckt, den sie beabsichtigt. Dass
«Easy Rider» den Wert eines Dokumentes aufweist, verdankt
der Film dem unbestechlichen Beobachter hinter der Kamera.

«Easy Rider» ist ein unendlich trauriger Film. Er entlarvt
die Gesellschaft als intolerant und korrupt. Er beweist, wie
wenig Hoffnung es für jene gibt, die wirkliche Freiheit
suchen. Er tut dies nicht in einer doktrinären oder überspitzten
Art, er tut dies auch nicht mit beissender Ironie: er stellt ganz
einfach dar; Situationen, Begegnungen, Gedanken. Da provozieren

beispielsweise «angesehene» Bürger in einer Drugstore
die beiden Tramps ihres Aeusseren wegen und die Frau hinter
der Theke wagt ihnen kein Essen zu geben, weil sie befürchtet,
Stammkundschaft zu verlieren. Am Lagerfeuer formulieren
Captain America, Billy und ein versoffener Anwalt, der sich
den zwei Tramps angeschlossen hat, das Problem deutlich:
«In diesem Land wird ständig von Freiheit geredet. Die Leute
aber haben Angst vor der wirklichen Freiheit. Wenn einer
frei ist, wenn er sich kleidet, wie es ihm gefällt, wenn er
tut und lässt, was ihm beliebt, dann wird er aus der
Gesellschaft Verstössen, dann wenden sich alle gegen ihn. Die
Leute wollen die Freiheit gar nicht, sie ertragen die
Verantwortung, die diese mitbringt, nicht.» Weil die Gesellschaft
— nicht nur die amerikanische— die Exponenten einer
wirklichen Freiheit fürchtet, ächtet sie sie. Oder sie schiesst sie

vom Motorrad, wie dies im Film geschieht. Der Gewaltakt
am Ende von «Easy Rider» hat hohen symbolischen Wert: er
gibt den Wunschtraum vieler wieder.

«Easy Rider» ist ein Film der ungeklärten Fragen. Warum
beispielsweise ist die Flucht aus der Wirklichkeit in den Alkohol

gestattet, ins Rauschgift aber nicht? Warum wettert die

gleiche Gesellschaft, die sich unter der Hand die Adressen von
Hurenhäusern vermittelt, gegen die freie Liebe in Hippiekommunen?

Warum glauben so viele, dass ein zünftiger
Haarschnitt «unerwünschte Elemente» in «nützliche Glieder der
Gesellschaft» zu verwandeln imstande sei? «Easy Rider»
vermag auf diese Fragen nicht zu antworten. Er wirft sie nur
auf. Die Diskussion darüber könnte heilsam sein.

«Easy Rider» ist ein Film der Hoffnungen. Er weist ganz
unterschwellig hin auf die Möglichkeiten besseren Zusammenlebens.

Er zeigt, dass eine Generation heranwächst, bei der
Gewalt verpönt und die des Heldentums überdrüssig ist. Der
Einwand, der Film zeige zwei, drei Aussenseiter, ist hinfällig.
In Amerika sahen und sehen sich Hunderttausende Jugendliche

«Easy Rider» an und identifizieren sich mit ihm. Dass
der Film in den Vereinigten Staaten gezeigt und besucht wird,
ist allein schon Anlass zur Hoffnung. Urs Jaeggi

Eindimensionale Welt

Wohlversehen mit Geld aus einem «Stoffhandel» (Rauschgift),

zwei Harley-Motorrädern (beide bequem eingerichtet)
und Marihuana-Zigaretten reisen zwei Freunde (Peter Fonda
und Dennis Hopper) von Los Angeles quer durch die Staaten
an den Karneval nach New Orleans. Langhaarig und
nonkonform gekleidet geniessen sie das Fahren, die Gegend, das
Rauchen und ihre tief- und unsinnigen Gespräche. Die
Karnevalserwartung verleiht der Reise Spannung und Ziel.

Doch ihre Fahrt, ihr Vergnügen, ihre Freiheit, ihre
Erscheinung werden zum Problem. Wo sie auch immer auf Menschen

treffen, erregen sie Anstoss. Ihre Existenz passt nirgends
in die gängigen Normen, weder beim Farmer, beim Bürger,
beim Sheriff, beim Wirt noch bei der Hippie-Kommune. Ihr
Anderssein stört. Statt aufgenommen, werden sie verjagt, statt
bedient verprügelt, statt in ihrem eigenen Menschsein
anerkannt, zuletzt brutal erschossen.

Die vergnügliche, musikalisch hervorragend begleitete Reise
zweier Langhaariger auf Harley-Maschinen von Los Angeles
nach New Orleans wird zur Tragödie. Ohne dass sie es wollen,

wirken sie herausfordernd. Die Reaktion der gängigen
Normen entlarvt Brutalität und Repression. Das Fremde, das

Andere kann nicht ertragen werden. Was widerspricht, was
ausbricht, wird diskussionslos ausgemerzt. Es gibt keine
Dialektik. Die Welt bleibt eindimensional, totalitär im Anspruch,
terroristisch in der Methode, autoritär in der Struktur. Nicht
der Nonkonformismus, sondern der Konformismus wird zum
Schrecken.

Das alles in «Easy Rider» zwischen Los Angeles und New
Orleans, glänzend gefilmt, glänzend gespielt — schaurig zu
sehen und traurig zur Kenntnis zu nehmen, weil es auch uns
betrifft.

Der Film hat eine grosse Schwäche. Die Brutalität und
Intoleranz gesellschaftlicher Normen können und dürfen nicht
so unvermittelt dargestellt und hingenommen werden. Sie müssen

analysiert werden. Jedes gesellschaftliche Bezugssystem
hat seine Prinzipien und Implikationen. An ihnen ist etwas
faul. Brutalität und Intoleranz sind ihre logischen Produkte
und Funktionen, nicht etwa zufällige Einzelerscheinungen.

Martin Stähli.

Diskussionsbeiträge nimmt entgegen:

Pfr. Dölf Rindiisbacher
Filmbeauftragter
Sulgenauweg 26, 3007 Bern
Tel. 031 46 16 76

58


	Filmforum

