Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)
Heft: 1
Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Filmbeauftragte berichtet

Die Katholische Akademie in Bayern hat am 6. und 7. De-
zember 1969 im Kardinal Wendel Haus in Miinchen unter der
Leitung von Herrn Dr. Franz Henrich eine Tagung iiber das
Thema «Moderner Film und Religionskritik» durchgefiihrt.

Herr Dr. Martin Schlappner, Redaktor fiir Film, Radio,
Fernsehen bei der Neuen Ziircher Zeitung, hat an dieser Ta-
gung das einleitende Referat iiber das Thema «Genese der Reli-
gionskritik im modernen Film» gehalten. Seine Ausfithrungen
haben grosses Interesse erweckt. Wir geben in der Folge die
Einleitung seines Vortrages wieder, der im Februar in den
«Stimmen der Zeit», Miinchen, ganz abgedruckt wird. Herr
Schlappner hat uns diese Einleitung freundlicherweise zur Ver-
fligung gestellt.

Auf die Tagung selber, an der auch Pasolini personlich an-
wesend war, wird der Filmbeauftragte in einem spéteren per-
sonlichen Bericht zuriickkommen.

Genese der Religionskritik im modernen Film

Die Tatsache, dass in einer Akademie, die institutionell und
geistig der Kirche zugehort, die Frage nach der Existenz, nach
der Bedeutung und auch nach der theologischen Qualitit des
religionskritischen Films in unserer Zeit gestellt wird, zeigt mit
aller Deutlichkeit den Wandel an, der in der Kirche, sei es der
katholischen oder der evangelischen, eingetreten ist. Die Zeit
liegt noch gar nicht lange zuriick, da man sich, mit dem
Film konfrontiert, in kirchlichen Kreisen mit dem Problem des
religiosen Films vorab und ausschliesslich beschiftigt hat. Im
Vordergrund standen die Probleme, die fiir die katholische
oder fiir die protestantische Theologie mit dem religidsen Film
verbunden sind. Die Untersuchungen konzentrierten sich auf
die Frage, ob der religiose Film Verkiindigung sein konne und
wie er Verkiindigung sein kann, und auf die Frage sodann, ob
und wie im religiosen Film die Geschichte als das verborgene
Handeln Gottes dargestellt werden soll und auch kénne. Man
bemiihte sich um Unterscheidung des religiosen Films und ver-
band mit diesen Wertungen, die den einzelnen religiosen Film
als dokumentarisch, als frei gestaltet oder als phantastisch
und dann meistens verfilschend einstuften.

Der religionskritische Film, den es schon immer gegeben hat
und der doch, wenn nicht eine Spielart des religiosen Films,
so moglicherweise sein Gegenbild ist, blieb am Rande und
fesselte kaum die Aufmerksamkeit und das Interesse an seiner
Analyse — jedenfalls kaum {iber jenen Punkt hinaus, an wel-
chem man in bestimmten Filmen eine antiklerikale Tendenz,
eine Polemik gegen die Autoritidt der Institutionen,zu denen
die Kirche zihlt, oder eine Blasphemie konstatierte. Schon der
aktuelle religiose Problemfilm, in welchem sich ja nicht un-
bedingt die Bindung an die Heilslehre auspriagen muss, der
vielmehr seine besondere Akzentuierung in der Losldsung von
der bindenden Kraft der Heilslehre haben muss, geriet mitunter
an die Peripherie des Interesses, das sich hauptsichlich um die
Problematik von Film und Verkiindigung kiimmerte und also
letzten Endes auf die Moglichkeit und Wirkung der Missio-
nierung durch den Film ausgerichtet war. Und wo der Film
sich religionskritisch dusserte, etwa bei Luis Bunuel, da wurde
entweder bloss die Blasphemie wahrgenommen und sogleich
auch zuriickgewiesen, oder es wurde versucht, die Zweideu-
tigkeit der theologischen Position, sofern sie unverkennbar ist,
im Sinne der Religion und des Glaubens — eines heimlichen
Glaubens freilich — zu interpretieren. Das Phinomen der Re-
ligionskritik als einer eigenen Position blieb also am Rande
oder sogar vollig unbeachtet.

Nun ist es auffallend, dass dort, wo die Kirchen sich mit
dem Film beschiftigen, und sie tun es mit einem Einsatz an
geistigen Energien, der nichts mehr spiiren ldsst von einer in-
tellektuellen Verachtung des Films, — dass dort, wo das ge-
schieht, diese Beschiftigung in weit geringerem Masse als vor
etlichen Jahren noch dem wie immer zu benenndenden religis-

sen Film gilt. In den Vordergrund ist eindeutig der religions-
kritische Film getreten — was immer in diesen Filmen unter
Religionskritik zu verstehen sein wird. Ich sehe am Grunde
dieser Entwicklung vier Ursachen, die so ineinanderwirken,
dass die Entwicklung selbst, die seit geraumer Zeit sicherlich
schon feststellbar gewesen ist, endlich manifest werden konnte.
Die vier Ursachen sind, so meine ich, zu suchen erstens in der
Theologie selbst, sodann in der mit derTheologie zusammen-
hingenden Wandlung der Kirchen in ihrem Verhidltnis zur
modernen Welt; ferner, mit der zweiten Ursache zusammen-
hingend, in der Aufwertung, welche der Film als Mittel der
Kommunikation in Konsequenz dieser Hinwendung zur Welt
erfahren hat, und zuletzt in der uniibersehbaren Existenz einer
Kategorie des Films, der sich mit hdchster Bewusstheit und
fast ausschliesslich eben als religionskritisch versteht; oder —
so man will — in der Existenz von Filmschaffenden, die,
kiinstlerisch begabt und intellektuell erheblich, den Film als
vollig personlich-schopferischen Ausdruck handhaben und ihn
in diesem Sinn als das Instrument ihres kritischen Geschifts
mit der Religion benutzen.

Zur ersten Ursache dieses: Wie immer wir die Zeit, in der
wir leben, benennen mdgen, in jeder der Benennung driicken
wir das Gefiihl und das Bewusstsein aus, in einer umfassenden
Krise und in einem Uebergang zu stehen. Es handelt sich um
einen entscheidenden geschichtlichen Umbruch, in welchen alle
Daseinsbereiche einbezogen sind. Die Welt ebenso wie das Bild
des Menschen von der Welt haben sich verindert, und in
diese Verinderung, die wir als Krise empfinden, ist auch der
Glaube an Gott hineingerissen. Die christliche Botschaft, so-
weit sie noch in der iiberlieferten Gestalt verkiindigt wird,
gibt den wenigsten Menschen unserer Tage noch eine Antwort
auf die Frage nach Gott. Miissten sich die Menschen mit den
iiberlieferten christlichen Antworten begniigen, wie sie sich
in der Welt zu verstehen haben und wie sic ihr Leben in dieser
veranderten Welt bewiltigen konnen, sie blieben in der Tat
ohne eine ausreichende Mdoglichkeit der Antwort. Die Theolo-
gie, konfrontiert mit der gewandelten Wirklichkeit der Welt,
konfrontiert aber auch mit dem gewandelten Bewusstsein und
damit dem gewandelten Verhiltnis des Menschen zur Wirk-
lichkeit der Welt, hat daher den Auftrag, ihr Reden von Gott,
und zwar sowohl vor Gott als auch vor der Welt, neu zu be-
greifen. Sie hat diesen Auftrag nicht ausgeschlagen. Seit die
Theologie alle historische, psychologische und spekulative Auf-
fassung des Christentums hinter sich gebracht und die Offen-
barung Gottes als die entscheidende theologische Denkkate-
gorie wieder entdeckt hat, ist sie selbst — und das wird im
Hinblick auf die uns hier beschiftigende Frage sicherlich an-
gemerkt werden miissen — in einem entscheidungsvollen Gra-
de religionskritisch geworden. Wie immer diese Kritik der
Religion theologisch sich dussert, sie hat, so glaube ich den
Wendepunkt benennen zu konnen, ihren Anfang in Soren
Kierkegaards Wort vom «unendlichen qualitativen Unter-
schied» von Gott und Mensch. Die Konsequenzen fiir das Re-
den der Theologie von der Religion erschiittern seither alle
Positivititen, deren die Religion einst sich fiir versichert ge-
halten hat. Alles, was Religion heisst — «von der plumpsten
Deisidimonie bis zum feinsten Spiritualismus, von der ehrlich-
sten Aufgeklirtheit bis zur saftigsten Metaphysik», um mit
Karl Barth zu reden —, bleibt «diesseits des Abgrunds», der
durch jenen von Kierkegaard so genannten unendlich qualiti-
tativen Unterschied zwischen Gott und Mensch aufgerissen ist.
Diese Kritik der Religion, die sich gegen jede ihrer Arten
richtet, zielt in der Spitze auf das Christentum und auf die
Kirche. Christentum als Religion und die christliche Kirche,
die es geben muss, weil es das Evangelium gibt und weil das
Evangelium den Menschen verkiindigt werden muss, sind zwei
Fakten im Zwielicht, sind zweideutige Fakten. Als Gipfel der
menschlichen Méglichkeiten ist die Religion, lassen Sie es mich
noch einmal in Anlehnung an Karl Barth sagen, gerade der
Gipfel der menschlichen Unmoglichkeit Gott gegeniiber.



Die Kirche, die als «geschichtliche Fassung, Leitung und Ka-
nalisierung des selbst nie «Geschichte werdenden gottlichen
Tuns an den Menschen» nicht zu umgehen ist, wird sich als
der organisatorische Ort diesseits des Abgrundes, der den Men-
schen von Gott trennt, deshalb stets verstehen als der Gegen-
satz zum Evangelium. Der Christ, dieses unendlichen Unter-
schieds brennend bewusst, wird zwar die Kirche nicht verlas-
sen und sich nicht als ein Zuschauer neben sie stellen, sondern
in ihr bleiben, jedoch als ein «Wissender und Leidender»,
«trauernd, bedenklich, fragend, erschrocken».

Soweit der Hinweis auf die von der Theologie betriebene
Religionskritik. Sie ist als Hintergrund einer im kiinstlerischen

Werk — im Film — sich vollzichenden Religionskritik in
Betracht zu ziehen. Sie fillt als Ausldserin eines allgemeinen
geistigen Klimas ins Gewicht — eines Klimas, das sich im

Werk des Dinen Carl Theodor Dreyer oder dem des Schwe-
den Ingmar Bergmann zu Wort meldet. Sowohl bei Dreyer
wie bei Bergmann, so unterschiedlich, ja gegensitzlich diese
beiden Kiinstler sind, ist die Religionskritik, soweit sie zum
Befund ihres Werkes gehort, immanent theologisch. Thr Werk,
gesamthaft betrachtet, bildet den einen Grundtypus der im
kiinstlerischen Ausdruck des Films niedergelegten Religionskri-
tik — von einem zweiten und einem dritten unterscheidet er
sich dadurch, dass der Ansatz zur Religionskritik im Metaphy-
sischen liegt, nicht also in der Ablehnung aller Metaphysik
oder in der Gesellschaftskritik begriindet ist . ..

Martin Schlappner

Des weiteren hat der Filmbeauftragte folgenden Beitrag er-
halten:

Bericht iiber den Film: «Einladung zu Tisch»

vorgefiihrt in einer separaten Abendmalsfeier am 17. August 1969,
20 Uhr, wozu auch die Konfirmanden eingeladen waren. Bei die-
ser Abendmahlsfeier geht niemand hinaus. Die Konfirmanden ha-
ben das Abendmahl nicht empfangen, blieben aber bei der Feier.

Mein personlicher Eindruck: Der Film ist gut. Pfr. J. Zink
wirkt sehr sympathisch. Die Erklirung des Bildes von Leonardo
da Vinci tut einem nicht nur verbliiffend die Augen auf fiir
dieses Bild, sondern bietet auch wertvolle Aussagen fiir das
Verstindnis des Abendmahls.

Der einzige, aber Kapitalfehler dieses Filmes ist, dass er
keine Abendmahlsfeier in der Kirche zeigt. Das Abendmahl
ist ja ein Gemeinschaftsmahl — und gerade das fehlt. Der
Pfarrer, der in der Kirche zum Altar geht und — sofern sie
iberhaupt vorhanden ist — der zwar nicht sichtbaren Gemein-
de den Riicken kehrt, ist ungliicklich und hinkt sogar hinter
der jetzigen katholischen Praxis (Der Gemeinde zugewandt)
nach. Es ist mir vollig unerkldrlich, warum ausgerechnet dies
fehlt. Kranken- und Gefangenenabendmahle sind ja Ausnah-
men, und sofern isoliert empfangen, hdchst problematisch!

Fiir unseren Schweizer Fall ist dieser Ausfall allerdings inso-
fern giinstig, als wir es ja nicht in der lutherischen Form fei-
ern — und da dieser Film in einer Abendmalsfeier gezeigt
wurde, sahen z.B. unsere Konfirmanden unsere Form gerade
in concreto.

Ich habe eine ganze Reihe von Gemeindegliedern interviewt
iber den Film. Das Urteil war durchwegs positiv, von sehr
gut bis zu relativ gut als Vorbereitung fiir eine Abendmahls-
feier.

Ein paar Zitate:

— sehr gut (verschiedentlich)

— sehr eindriicklich, weil das Gewicht auf die Schuld gelegt
wird, dass wir vor Gott stehen und die Gnade angeboten
wird

— es fehlt das Gemeindeabendmahl (verschiedentlich)

— der Film ist in einer Feier schwierig einzubauen

— er hat zu viele Gedanken eingewebt

— er bleibt nicht so streng bei der Sache

— er ist ruhig, deshalb schon

— dass der Pfarrer immer im Talar ist, wirkt eher negativ

— der Film ist teilweise etwas konservativ (eine Theologie-
studentin findet ihn nicht konservativ)

— Ein Pfarrer empfindet ihn nicht eigentlich als Film

— Ein Diakon ist der Meinung, der Film lasse sich gut in die
Abendmahlsfeier einbauen. Thm gefillt die meisterhafte
Bildbeschreibung. In gewissen Sachen, vor allem in den
Beispielen, findet er ihn zu lang.

— Ein Primarlehrer empfindet den Pfarrer am Altar als thea-
tralisch, nicht mehr natiirlich. Der Text sei gut, das Aus-
packen der Gerite etwas luxurids.

Die Konfirmanden hatten sich in der folgenden Konfir-
mandenstunde schriftlich zu dussern iiber den Film, wozu ich
einige Fragen gab. Das Urteil war im allgemeinen gut. Bemin-
gelt wurde, dass die Gemeinde-Abendmahlsfeier fehlte, zu
wenig Bildwechsel, Musik hitte im Hintergrund tdnen sollen,
wenn der Pfarrer sprach (typisch fiir unsere Jungen. Ich wire
gar nicht dafiir). Im allgemeinen wird betont, dass der Sinn
des Abendmahls klar wird. Das Zerreissen der Familienbilder
wirkte kiinstlich und theatralisch, meint eine Konfirmandin.

E. Liissi

Bemerkungen eines Gemeindegliedes zum Film:
«Einladung zu Tisch»

— Dieser Film hat Substanz, sagt etwas aus und regt an zum
Nachdenken.

— Es ist trostlich zu erfahren, dass der siindige Mensch vom
Abendmahl nicht ausgeschlossen ist.

— Das gesprochene Wort macht Eindruck, mahnt und ldsst
einem nicht so schnell los.

— Die Bilder aber sind zu wenig realistisch:
warum so schone Kelche, so schlanke Hinde und weisse
Kragen?
warum immer wieder dieser Talar?
Es sollte dsthetisch aussehen, wirkte aber stereotyp.

— Anregung: z.B. eine Abendmahlszene im Krieg, in einem
Asyl, in der Diaspora — vielleicht in einem kleinen Dorf
in Spanien. Das Abendmahl also als Stirkung und Erlebnis
der Gemeinschaft.

— Dennoch ein positiver Film, vielleicht gerade fiir junge
Menschen.

Bemerkungen eines Sozialfiirsorgers

Beim Film muss man sich sicher primir bewusst sein, dass
er fiir die Ausstrahlung der TV geschaffen wurde. Es sollte
damit wohl gerade das Publikum erreicht werden, das am
letzten Sonntag nicht da war. Zudem setzt er beim Publikum
eine lutherische Prigung voraus. So gesehen, ist unser Urteil
die wir regelmissig der «Einladung» Folge leisten, wohl nicht
kompetent. Trotzdem erlaube ich mir ein Urteil und bin der
Meinung, dass der Film als Versuch und als Anfang sehr gut
ist. Wenn man ihn eingliedert in die Qualitit der Fernsehsen-
dungen, so mochte ich thn — immer im Blick auf einen Ver-
such — ganz oben einstufen. Man kann iiber Pfr. Zink sicher
geteilter Meinung sein. Ich mdchte aber festhalten, dass ihm
die Einkleidung des oft mystisch verstandenen Abendmahls in
eine verstindliche, einladende Botschaft gut gelungen ist. Wenn
ein TV-Seher die Konzentration findet, um den Film bis zum
Ende anzusehen, so ist ihm ja wohl alles, was er wissen und
was ihm eine Einladung bedeuten sollte, gesagt worden.

Als Film fiir die Gemeinde finde ich ihn ungeeignet. Er
wirkt als Vorspann zum Abendmahl eher als kunstkritische
Wiirdigung des beriihmten Gemildes als eine Hinfiihrung zum
Mahl; eben weil wir der Einladung ja gefolgt sind und jetzt
etwas anderes brauchen als nochmals eine «Einladung».



Als Diskussionsgrundlage wiirde ich ihn als ausgezeichnet
finden. Beispielsweise das Thema Gemeinschaft: Einige emp-
fanden, es sei zu kurz gekommen, wir empfanden, es sei sehr
intensiv und eindringlich zum Ausdruck gekommen. Frage:

Weitere Beitrige werden folgen. D.R.

Was verstehen wir unter «Abendmahlsgemeinschaft», kommt
diese Gemeinschaft in der «Menge der Glaubenden» qualifi-
zierter zum Ausdruck als beim Ehepaar, das sich im Abend-
mahl isoliert von der iibrigen Menge, wieder findet?

W. Miiller

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Anpassung nach unten?

FH. Es war vorauszusehen, dass das neue Fernsehpro-
gramm der SRFG fur 1970 (von uns veroffentlicht in der
letzten Nummer, Seite 415) in der Oeffentlichkeit wenig
Begeisterung wecken wiirde. Es gibt Zeitungen, die ihm
schon im Titel «<Anpassung nach unten» vorwarfen. Es ist in
der Tat nicht sehr erhebend. Wenn aus dem Fernsehhaus
mitgeteilt wird, dass 1970 jene Sendungen zu Beginn des
Abendprogramms gesetzt werden sollen, die «erwiesener-
massen eine breite Schicht von Zuschauern zu interessie-
ren vermdgen», so kann das nur heissen, dass die leichte
Unterhaltung eine viel zentralere Stellung als bisher be-
kommen soll. Das ist jedoch nur moéglich auf Kosten der
Qualitat. Sonntag, Montag, Freitag sollen Filme resp. Fern-
sehspiele steigen, die ausnahmslos die Qualifikation tra-
gen «fir ein breites Verstandnis gedacht». Donnerstag und
Samstag gehoren den Unterhaltungsspielen oder einer
Show. (Goldener Schuss, Dopplet oder niit etc.) Der Diens-
tag bleibt popularen Sendungen wie «Fur Stadt und Land»,
«Link» etc. reserviert, und der Mittwoch behalt seine Rund-
schau. Wo bleibt da ein Abend fiir die ernstere Bildungs-
aufgabe, wo soll der interessierte Zuschauer sich liber den
Stand des modernen Dramas und problematischen Zeit-
films, in denen sich der Geist unserer Epoche demon-
striert, orientieren kénnen?

«Bei den Sendern des Auslandes», sagte mir darauf der
Chefredaktor einer grossen Tageszeitung, «Du brauchst
nur den Knopf zu drehen.» Das ist leider wahr, man stu-
diere nur einmal die Vorschauen und Programme unserer
Nachbarstaaten, die in dieser Zeitschrift letztes Jahr verof-
fentlicht wurden, um den Niveauunterschied festzustellen.
Mit unsern Dramatikern Dirrenmatt, Frisch usw. sind wir
heute in der dramatischen Literatur Europas fiihrend, doch
von diesem iberlegenen Geist ist in unserm Fernsehen
auch nicht wihrend eines einzigen Abends etwas zu spii-
ren. Es ist ihm 1970 tberhaupt kein Abend eingerdumt.

Nun wissen wir sehr wohl, dass der Generaldirektor der
SRFG uns sicher nicht obige Antwort gegeben und uns
auf das Ausland verwiesen hatte. Wir haben an zu vielen
Pressekonferenzen und Generalversammlungen teilgenom-
men, um nicht zu wissen, welcher Geist zustiandigen Orts
weht. Er wirde uns sofort erwidern: ich weiss das alles
auch, und es tut mir sehr leid, und ich bedaure es tief usw.,
doch leider haben wir kein Geld fiir Besseres. Wo soll ich
die 100 000.— Fr., die fiir eine leicht vermehrte Beriick-
sichtigung guter, moderner Dramatik nétig wéren, denn
hernehmen? Am besten ist, wir sorgen fiir eine schnelle
Vermehrung der Zuschauer durch mdoglichste Anpassung
an ihre Wiinsche. Dann werden auch die finanziellen Mittel
zunehmen, und wir kdnnen spiter daran denken, das Ni-
veau wieder zu heben. — Was er uns nicht sagen wiirde,
ist, dass er ein sehr konzilianter Mann ist und kein Kamp-
fer, der sich durch unablassiges Miihen in Bern fiir grésse-
re Geldmittel einsetzen wiirde. Auch wenn dies noch so gut
zu begriinden wire, z.B. unter energischem Hinweis auf
gewisse Milliardenausgaben fiir andere Zwecke, so kénnte
ihn dies etwas unbeliebt machen und héhern Ortes Stirn-

runzeln erzeugen, was er gewiss vermeiden will. Selbst
wenn er nachhaltiger Unterstiitzung in der Oeffentlichkeit
sicher sein konnte.

Wir glauben, in den letzten Jahren auch noch einen an-
dern Grund dafiir gehért zu haben, dass das Fernsehen
sich nach den Unterhaltungs-Wiinschen der breiten Mas-
sen richten soll. Es sei ndmlich nur ein Mittel zur Unter-
haltung, tauge kaum zu mehr. Wer sich fiir einen Stoff tie-
fer interessiere, musse zum Buch greifen, das Fernsehen
kénne ihm da nicht helfen.

Was ist von all dem zu halten? Wir haben hier schon frii-
her ausgefiihrt, dass wir den vorwiegend von Amerika aus-
gegangenen Grundsatz, dass das Fernsehen sich dem je-
weiligen Bewusstseinszustand der Konsumenten anzupas-
sen habe, fur falsch halten. Denn damit gleicht es sich
auch dessen Unbewusstseinszustand an, und was ist brei-
ten Schichten, die oft kaum eine Zeitung regelmassig le-
sen, nicht alles unbewusst! Fragt man das Publikum, was
es will, so neigt es deshalb dazu, noch mehr von dem zu
verlangen, was es bereits erhilt. Das aber fiihrt das Fernse-
hen von jeder Bewiltigung seiner kulturellen Aufgabe weit
weg, auf Irrwege und Sackgassen.

Dazu hat sich erwiesen, dass die Masse der Konsumen-
ten wie beim Kino so auch im Fernsehen zu einer Flucht
in eine irreale, angenehme, moglichst amiisante Schein-
welt neigt. Was die harte Wahrheit der echten Welt mog-
lichst vergessen lasst, was sie schon geschminkt darbietet,
das ist beliebt. Nicht Sinnfindung, nicht Deutung der wah-
ren Welt und des wahren Lebens und damit echte Daseins-
hilfe wird verlangt.

Wir aber glauben, dass dies die vornehmste Aufgabe
eines gut geleiteten Fernsehens sein miisste. Selbstver-
standlich ist dabei echte Unterhaltung nach des Tages Miih
und Last nicht ausgeschlossen. Aber ebensowenig Rat und
Hilfe in Sorgen, und Trost und Zuversicht im Leid. Das
Fernsehen muss die Massengesellschaft akzeptieren, aber
es muss auch das Beste daraus machen, vor allem immer
wieder versuchen, Antworten auf das zu geben, was die
heutigen Menschen bewusst oder unbewusst bewegt. Das
ist mit blosser Unterhaltung nicht méglich. Deshalb scheint
uns das Programm fiir 1970, tiberhaupt der ganze Trend,
auf dem es beruht, falsch zu sein.

Den Warenhaus-Grundsatz, dass der Kunde Koénig sei,
auf das Fernsehen iibertragen zu wollen, ist absurd. Er
stimmt nicht einmal beim Warenhaus, denn auch dort kann
der Kunde gar nicht wissen, was die Industrie ihm immer
wieder Neues, Besseres anzubieten vermag. Er wird h&u-
fig von neuen Produkten iliberrascht, ist also keineswegs
Konig. Der Grundsatz entpuppt sich als blosser Reklame-
trick. In Wahrheit wird er mit allen Mitteln moderner Rekla-
mepsychologie bearbeiteat, um das, was die Industrie er-
zeugt, abzunehmen.

Das Fernsehen kann auf geistigem Gebiet nicht viel an-
ders vorgehen. Die kiinstlerisch Verantwortlichen miissen
versuchen, sich dariiber zu einigen, was grésste Qualitit
ist, und ihre Sendungen allein darnach ausrichten. Aller-

8



	Der Filmbeauftragte berichtet

