
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 22 (1970)

Heft: 1

Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmbeauftragte berichtet

Die Katholische Akademie in Bayern hat am 6. und 7.
Dezember 1969 im Kardinal Wendel Haus in München unter der

Leitung von Herrn Dr. Franz Henrich eine Tagung über das

Thema «Moderner Film und Religionskritik» durchgeführt.

Herr Dr. Martin Schlappner, Redaktor für Film, Radio,
Fernsehen bei der Neuen Zürcher Zeitung, hat an dieser

Tagung das einleitende Referat über das Thema «Genese der
Religionskritik im modernen Film» gehalten. Seine Ausführungen
haben grosses Interesse erweckt. Wir geben in der Folge die

Einleitung seines Vortrages wieder, der im Februar in den
«Stimmen der Zeit», München, ganz abgedruckt wird. Herr
Schlappner hat uns diese Einleitung freundlicherweise zur
Verfügung gestellt.

Auf die Tagung selber, an der auch Pasolini persönlich
anwesend war, wird der Filmbeauftragte in einem späteren
persönlichen Bericht zurückkommen.

Genese der Religionskritik im modernen Film

Die Tatsache, dass in einer Akademie, die institutionell und
geistig der Kirche zugehört, die Frage nach der Existenz, nach
der Bedeutung und auch nach der theologischen Qualität des

religionskritischen Films in unserer Zeit gestellt wird, zeigt mit
aller Deutlichkeit den Wandel an, der in der Kirche, sei es der
katholischen oder der evangelischen, eingetreten ist. Die Zeit
liegt noch gar nicht lange zurück, da man sich, mit dem
Film konfrontiert, in kirchlichen Kreisen mit dem Problem des

religiösen Films vorab und ausschliesslich beschäftigt hat. Im
Vordergrund standen die Probleme, die für die katholische
oder für die protestantische Theologie mit dem religiösen Film
verbunden sind. Die Untersuchungen konzentrierten sich auf
die Frage, ob der religiöse Film Verkündigung sein könne und
wie er Verkündigung sein kann, und auf die Frage sodann, ob
und wie im religiösen Film die Geschichte als das verborgene
Handeln Gottes dargestellt werden soll und auch könne. Man
bemühte sich um Unterscheidung des religiösen Films und
verband mit diesen Wertungen, die den einzelnen religiösen Film
als dokumentarisch, als frei gestaltet oder als phantastisch
und dann meistens verfälschend einstuften.

Der religionskritische Film, den es schon immer gegeben hat
und der doch, wenn nicht eine Spielart des religiösen Films,
so möglicherweise sein Gegenbild ist, blieb am Rande und
fesselte kaum die Aufmerksamkeit und das Interesse an seiner
Analyse — jedenfalls kaum über jenen Punkt hinaus, an
welchem man in bestimmten Filmen eine antiklerikale Tendenz,
eine Polemik gegen die Autorität der Institutionen,zu denen
die Kirche zählt, oder eine Blasphemie konstatierte. Schon der
aktuelle religiöse Problemfilm, in welchem sich ja nicht
unbedingt die Bindung an die Heilslehre ausprägen muss, der
vielmehr seine besondere Akzentuierung in der Loslösung von
der bindenden Kraft der Heilslehre haben muss, geriet mitunter
an die Peripherie des Interesses, das sich hauptsächlich um die
Problematik von Film und Verkündigung kümmerte und also
letzten Endes auf die Möglichkeit und Wirkung der
Missionierung durch den Film ausgerichtet war. Und wo der Film
sich religionskritisch äusserte, etwa bei Luis Bunuel, da wurde
entweder bloss die Blasphemie wahrgenommen und sogleich
auch zurückgewiesen, oder es wurde versucht, die Zweideutigkeit

der theologischen Position, sofern sie unverkennbar ist,
im Sinne der Religion und des Glaubens — eines heimlichen
Glaubens freilich — zu interpretieren. Das Phänomen der
Religionskritik als einer eigenen Position blieb also am Rande
oder sogar völlig unbeachtet.

Nun ist es auffallend, dass dort, wo die Kirchen sich mit
dem Film beschäftigen, und sie tun es mit einem Einsatz an
geistigen Energien, der nichts mehr spüren lässt von einer
intellektuellen Verachtung des Films, — dass dort, wo das
geschieht, diese Beschäftigung in weit geringerem Masse als vor
etlichen Jahren noch dem wie immer zu benenndenden religiö¬

sen Film gilt. In den Vordergrund ist eindeutig der religionskritische

Film getreten — was immer in diesen Filmen unter
Religionskritik zu verstehen sein wird. Ich sehe am Grunde
dieser Entwicklung vier Ursachen, die so ineinanderwirken,
dass die Entwicklung selbst, die seit geraumer Zeit sicherlich
schon feststellbar gewesen ist, endlich manifest werden konnte.
Die vier Ursachen sind, so meine ich, zu suchen erstens in der

Theologie selbst, sodann in der mit derTheologie zusammenhängenden

Wandlung der Kirchen in ihrem Verhältnis zur
modernen Welt; ferner, mit der zweiten Ursache zusammenhängend,

in der Aufwertung, welche der Film als Mittel der
Kommunikation in Konsequenz dieser Hinwendung zur Welt
erfahren hat, und zuletzt in der unübersehbaren Existenz einer

Kategorie des Films, der sich mit höchster Bewusstheit und
fast ausschliesslich eben als religionskritisch versteht; oder —
so man will — in der Existenz von Filmschaffenden, die,
künstlerisch begabt und intellektuell erheblich, den Film als

völlig persönlich-schöpferischen Ausdruck handhaben und ihn
in diesem Sinn als das Instrument ihres kritischen Geschäfts

mit der Religion benutzen.

Zur ersten Ursache dieses: Wie immer wir die Zeit, in der

wir leben, benennen mögen, in jeder der Benennung drücken
wir das Gefühl und das Bewusstsein aus, in einer umfassenden

Krise und in einem Uebergang zu stehen. Es handelt sich um
einen entscheidenden geschichtlichen Umbruch, in welchen alle
Daseinsbereiche einbezogen sind. Die Welt ebenso wie das Bild
des Menschen von der Welt haben sich verändert, und in
diese Veränderung, die wir als Krise empfinden, ist auch der
Glaube an Gott hineingerissen. Die christliche Botschaft,
soweit sie noch in der überlieferten Gestalt verkündigt wird,
gibt den wenigsten Menschen unserer Tage noch eine Antwort
auf die Frage nach Gott. Müssten sich die Menschen mit den

überlieferten christlichen Antworten begnügen, wie sie sich

in der Welt zu verstehen haben und wie sie ihr Leben in dieser
veränderten Welt bewältigen können, sie blieben in der Tat
ohne eine ausreichende Möglichkeit der Antwort. Die Theologie,

konfrontiert mit der gewandelten Wirklichkeit der Welt,
konfrontiert aber auch mit dem gewandelten Bewusstsein und
damit dem gewandelten Verhältnis des Menschen zur
Wirklichkeit der Welt, hat daher den Auftrag, ihr Reden von Gott,
und zwar sowohl vor Gott als auch vor der Welt, neu zu
begreifen. Sie hat diesen Auftrag nicht ausgeschlagen. Seit die

Theologie alle historische, psychologische und spekulative
Auffassung des Christentums hinter sich gebracht und die
Offenbarung Gottes als die entscheidende theologische Denkkategorie

wieder entdeckt hat, ist sie selbst — und das wird im
Hinblick auf die uns hier beschäftigende Frage sicherlich
angemerkt werden müssen — in einem entschcidungsvollen Grade

religionskritisch geworden. Wie immer diese Kritik der

Religion theologisch sich äussert, sie hat, so glaube ich den

Wendepunkt benennen zu können, ihren Anfang in Sören

Kierkegaards Wort vom «unendlichen qualitativen
Unterschied» von Gott und Mensch. Die Konsequenzen für das Reden

der Theologie von der Religion erschüttern seither alle
Positivitäten, deren die Religion einst sich für versichert
gehalten hat. Alles, was Religion heisst — «von der plumpsten
Deisidämonie bis zum feinsten Spiritualismus, von der ehrlichsten

Aufgeklärtheit bis zur saftigsten Metaphysik», um mit
Karl Barth zu reden —, bleibt «diesseits des Abgrunds», der
durch jenen von Kierkegaard so genannten unendlich qualiti-
tativen Unterschied zwischen Gott und Mensch aufgerissen ist.
Diese Kritik der Religion, die sich gegen jede ihrer Arten
richtet, zielt in der Spitze auf das Christentum und auf die
Kirche. Christentum als Religion und die christliche Kirche,
die es geben muss, weil es das Evangelium gibt und weil das

Evangelium den Menschen verkündigt werden muss, sind zwei
Fakten im Zwielicht, sind zweideutige Fakten. Als Gipfel der
menschlichen Möglichkeiten ist die Religion, lassen Sie es mich
noch einmal in Anlehnung an Karl Barth sagen, gerade der
Gipfel der menschlichen Unmöglichkeit Gott gegenüber.

6



Die Kirche, die als «geschichtliche Fassung, Leitung und
Kanalisierung des selbst nie «Geschichte werdenden göttlichen
Tuns an den Menschen» nicht zu umgehen ist, wird sich als
der organisatorische Ort diesseits des Abgrundes, der den
Menschen von Gott trennt, deshalb stets verstehen als der Gegensatz

zum Evangelium. Der Christ, dieses unendlichen
Unterschieds brennend bewusst, wird zwar die Kirche nicht verlassen

und sich nicht als ein Zuschauer neben sie stellen, sondern
in ihr bleiben, jedoch als ein «Wissender und Leidender»,
«trauernd, bedenklich, fragend, erschrocken».

Soweit der Hinweis auf die von der Theologie betriebene
Religionskritik. Sie ist als Hintergrund einer im künstlerischen
Werk — im Film — sich vollziehenden Religionskritik in
Betracht zu ziehen. Sie fällt als Auslöserin eines allgemeinen
geistigen Klimas ins Gewicht — eines Klimas, das sich im
Werk des Dänen Carl Theodor Dreyer oder dem des Schweden

Ingmar Bergmann zu Wort meldet. Sowohl bei Dreyer
wie bei Bergmann, so unterschiedlich, ja gegensätzlich diese

beiden Künstler sind, ist die Religionskritik, soweit sie zum
Befund ihres Werkes gehört, immanent theologisch. Ihr Werk,
gesamthaft betrachtet, bildet den einen Grundtypus der im
künstlerischen Ausdruck des Films niedergelegten Religionskritik

-— von einem zweiten und einem dritten unterscheidet er
sich dadurch, dass der Ansatz zur Religionskritik im Metaphysischen

liegt, nicht also in der Ablehnung aller Metaphysik
oder in der Gesellschaftskritik begründet ist

Martin Schlappner

Des weiteren hat der Filmbeauftragte folgenden Beitrag
erhalten:

Bericht über den Film: «Einladung zu Tisch»

vorgeführt in einer separaten Abendmalsfeier am 17. August 1969,
20 Uhr, wozu auch die Konfirmanden eingeladen waren. Bei dieser

Abendmahlsfeier geht niemand hinaus. Die Konfirmanden
haben das Abendmahl nicht empfangen, blieben aber bei der Feier.

Mein persönlicher Eindruck: Der Film ist gut. Pfr. J. Zink
wirkt sehr sympathisch. Die Erklärung des Bildes von Leonardo
da Vinci tut einem nicht nur verblüffend die Augen auf für
dieses Bild, sondern bietet auch wertvolle Aussagen für das

Verständnis des Abendmahls.
Der einzige, aber Kapitalfehler dieses Filmes ist, dass er

keine Abendmahlsfeier in der Kirche zeigt. Das Abendmahl
ist ja ein Gemeinschaftsmahl — und gerade das fehlt. Der
Pfarrer, der in der Kirche zum Altar geht und — sofern sie

überhaupt vorhanden ist — der zwar nicht sichtbaren Gemeinde

den Rücken kehrt, ist unglücklich und hinkt sogar hinter
der jetzigen katholischen Praxis (Der Gemeinde zugewandt)
nach. Es ist mir völlig unerklärlich, warum ausgerechnet dies

fehlt. Kranken- und Gefangenenabendmahle sind ja Ausnahmen,

und sofern isoliert empfangen, höchst problematisch!
Für unseren Schweizer Fall ist dieser Ausfall allerdings insofern

günstig, als wir es ja nicht in der lutherischen Form feiern

— und da dieser Film in einer Abendmalsfeier gezeigt
wurde, sahen z.B. unsere Konfirmanden unsere Form gerade
in concreto.

Ich habe eine ganze Reihe von Gemeindegliedern interviewt
über den Film. Das Urteil war durchwegs positiv, von sehr

gut bis zu relativ gut als Vorbereitung für eine Abendmahlsfeier.

Ein paar Zitate:

— sehr gut (verschiedentlich)

— sehr eindrücklich, weil das Gewicht auf die Schuld gelegt
wird, dass wir vor Gott stehen und die Gnade angeboten
wird

— es fehlt das Gemeindeabendmahl (verschiedentlich)
— der Film ist in einer Feier schwierig einzubauen

— er hat zu viele Gedanken eingewebt

— er bleibt nicht so streng bei der Sache

— er ist ruhig, deshalb schön

— dass der Pfarrer immer im Talar ist, wirkt eher negativ
— der Film ist teilweise etwas konservativ (eine Theologie¬

studentin findet ihn nicht konservativ)

— Ein Pfarrer empfindet ihn nicht eigentlich als Film

— Ein Diakon ist der Meinung, der Film lasse sich gut in die
Abendmahlsfeier einbauen. Ihm gefällt die meisterhafte
Bildbeschreibung, In gewissen Sachen, vor allem in den

Beispielen, findet er ihn zu lang.

— Ein Primarlehrer empfindet den Pfarrer am Altar als thea¬

tralisch, nicht mehr natürlich. Der Text sei gut, das
Auspacken der Geräte etwas luxuriös.

Die Konfirmanden hatten sich in der folgenden
Konfirmandenstunde schriftlich zu äussern über den Film, wozu ich
einige Fragen gab. Das Urteil war im allgemeinen gut. Bemängelt

wurde, dass die Gemeinde-Abendmahlsfeier fehlte, zu
wenig Bildwechsel, Musik hätte im Hintergrund tönen sollen,
wenn der Pfarrer sprach (typisch für unsere Jungen. Ich wäre
gar nicht dafür). Im allgemeinen wird betont, dass der Sinn
des Abendmahls klar wird. Das Zerreissen der Familienbilder
wirkte künstlich und theatralisch, meint eine Konfirmandin.

E. Lüssi

Bemerkungen eines Gemeindegliedes zum Film:
«Einladung zu Tisch»

— Dieser Film hat Substanz, sagt etwas aus und regt an zum
Nachdenken.

— Es ist tröstlich zu erfahren, dass der sündige Mensch vom
Abendmahl nicht ausgeschlossen ist.

— Das gesprochene Wort macht Eindruck, mahnt und lässt
einem nicht so schnell los.

— Die Bilder aber sind zu wenig realistisch:
warum so schöne Kelche, so schlanke Hände und weisse

Kragen?
warum immer wieder dieser Talar?
Es sollte ästhetisch aussehen, wirkte aber stereotyp.

— Anregung: z.B. eine Abendmahlszene im Krieg, in einem
Asyl, in der Diaspora — vielleicht in einem kleinen Dorf
in Spanien. Das Abendmahl also als Stärkung und Erlebnis
der Gemeinschaft.

— Dennoch ein positiver Film, vielleicht gerade für junge
Menschen.

Bemerkungen eines Sozialfürsorgers

Beim Film muss man sich sicher primär bewusst sein, dass

er für die Ausstrahlung der TV geschaffen wurde. Es sollte
damit wohl gerade das Publikum erreicht werden, das am
letzten Sonntag nicht da war. Zudem setzt er beim Publikum
eine lutherische Prägung voraus. So gesehen, ist unser Urteil
die wir regelmässig der «Einladung» Folge leisten, wohl nicht
kompetent. Trotzdem erlaube ich mir ein Urteil und bin der
Meinung, dass der Film als Versuch und als Anfang sehr gut
ist. Wenn man ihn eingliedert in die Qualität der Fernsehsendungen,

so möchte ich ihn — immer im Blick auf einen Versuch

— ganz oben einstufen. Man kann über Pfr. Zink sicher
geteilter Meinung sein. Ich möchte aber festhalten, dass ihm
die Einkleidung des oft mystisch verstandenen Abendmahls in
eine verständliche, einladende Botschaft gut gelungen ist. Wenn
ein TV-Seher die Konzentration findet, um den Film bis zum
Ende anzusehen, so ist ihm ja wohl alles, was er wissen und
was ihm eine Einladung bedeuten sollte, gesagt worden.

Als Film für die Gemeinde finde ich ihn ungeeignet. Er
wirkt als Vorspann zum Abendmahl eher als kunstkritische
Würdigung des berühmten Gemäldes als eine Hinführung zum
Mahl; eben weil wir der Einladung ja gefolgt sind und jetzt
etwas anderes brauchen als nochmals eine «Einladung».

7



Als Diskussionsgrundlage würde ich ihn als ausgezeichnet
finden. Beispielsweise das Thema Gemeinschaft: Einige
empfanden, es sei zu kurz gekommen, wir empfanden, es sei sehr

intensiv und eindringlich zum Ausdruck gekommen. Frage:

Weitere Beiträge werden folgen. D.R.

Was verstehen wir unter «Abendmahlsgemeinschaft», kommt
diese Gemeinschaft in der «Menge der Glaubenden» qualifizierter

zum Ausdruck als beim Ehepaar, das sich im Abendmahl

isoliert von der übrigen Menge, wieder findet?
W. Müller

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Anpassung nach unten?
FH. Es war vorauszusehen, dass das neue Fernsehprogramm

der SRFG für 1970 (von uns veröffentlicht in der
letzten Nummer, Seite 415) in der Oeffentlichkeit wenig
Begeisterung wecken würde. Es gibt Zeitungen, die ihm
schon im Titel «Anpassung nach unten» vorwarfen. Es ist in
der Tat nicht sehr erhebend. Wenn aus dem Fernsehhaus
mitgeteilt wird, dass 1970 jene Sendungen zu Beginn des
Abendprogramms gesetzt werden sollen, die «erwiesener-
massen eine breite Schicht von Zuschauern zu interessieren

vermögen», so kann das nur heissen, dass die leichte
Unterhaltung eine viel zentralere Stellung als bisher
bekommen soll. Das ist jedoch nur möglich auf Kosten der
Qualität. Sonntag, Montag, Freitag sollen Filme resp.
Fernsehspiele steigen, die ausnahmslos die Qualifikation
tragen «für ein breites Verständnis gedacht». Donnerstag und
Samstag gehören den Unterhaltungsspielen oder einer
Show. (Goldener Schuss, Dopplet oder nüt etc.) Der Dienstag

bleibt populären Sendungen wie «Für Stadt und Land»,
«Link» etc. reserviert, und der Mittwoch behält seine
Rundschau. Wo bleibt da ein Abend für die ernstere Bildungsaufgabe,

wo soll der interessierte Zuschauer sich über den
Stand des modernen Dramas und problematischen
Zeitfilms, in denen sich der Geist unserer Epoche demonstriert,

orientieren können?
«Bei den Sendern des Auslandes», sagte mir darauf der

Chefredaktor einer grossen Tageszeitung, «Du brauchst
nur den Knopf zu drehen.» Das ist leider wahr, man
studiere nur einmal die Vorschauen und Programme unserer
Nachbarstaaten, die in dieser Zeitschrift letztes Jahr
veröffentlicht wurden, um den Niveauunterschied festzustellen.
Mit unsern Dramatikern Dürrenmatt, Frisch usw. sind wir
heute in der dramatischen Literatur Europas führend, doch
von diesem überlegenen Geist ist in unserm Fernsehen
auch nicht während eines einzigen Abends etwas zu spüren.

Es ist ihm 1970 überhaupt kein Abend eingeräumt.
Nun wissen wir sehr wohl, dass der Generaldirektor der

SRFG uns sicher nicht obige Antwort gegeben und uns
auf das Ausland verwiesen hätte. Wir haben an zu vielen
Pressekonferenzen und Generalversammlungen teilgenommen,

um nicht zu wissen, welcher Geist zuständigen Orts
weht. Er würde uns sofort erwidern: ich weiss das alles
auch, und es tut mir sehr leid, und ich bedaure es tief usw.,
doch leider haben wir kein Geld für Besseres. Wo soll ich
die 100 000.— Fr., die für eine leicht vermehrte
Berücksichtigung guter, moderner Dramatik nötig wären, denn
hernehmen? Am besten ist, wir sorgen für eine schnelle
Vermehrung der Zuschauer durch möglichste Anpassung
an ihre Wünsche. Dann werden auch die finanziellen Mittel
zunehmen, und wir können später daran denken, das
Niveau wieder zu heben. — Was er uns nicht sagen würde,
ist, dass er ein sehr konzilianter Mann ist und kein Kämpfer,

der sich durch unablässiges Mühen in Bern für grössere
Geldmittel einsetzen würde. Auch wenn dies noch so gut

zu begründen wäre, z.B. unter energischem Hinweis auf
gewisse Milliardenausgaben für andere Zwecke, so könnte
ihn dies etwas unbeliebt machen und höhern Ortes Stirn¬

runzeln erzeugen, was er gewiss vermeiden will. Selbst
wenn er nachhaltiger Unterstützung in der Oeffentlichkeit
sicher sein könnte.

Wir glauben, in den letzten Jahren auch noch einen
andern Grund dafür gehört zu haben, dass das Fernsehen
sich nach den Unterhaltungs-Wünschen der breiten Massen

richten soll. Es sei nämlich nur ein Mittel zur
Unterhaltung, tauge kaum zu mehr. Wer sich für einen Stoff tiefer

interessiere, müsse zum Buch greifen, das Fernsehen
könne ihm da nicht helfen.

Was ist von all dem zu halten? Wir haben hier schon früher

ausgeführt, dass wir den vorwiegend von Amerika
ausgegangenen Grundsatz, dass das Fernsehen sich dem
jeweiligen Bewusstseinszustand der Konsumenten anzupassen

habe, für falsch halten. Denn damit gleicht es sich
auch dessen Unbewusstseinszustand an, und was ist breiten

Schichten, die oft kaum eine Zeitung regelmässig
lesen, nicht alles unbewusst! Frägt man das Publikum, was
es will, so neigt es deshalb dazu, noch mehr von dem zu
verlangen, was es bereits erhält. Das aber führt das Fernsehen

von jeder Bewältigung seiner kulturellen Aufgabe weit
weg, auf Irrwege und Sackgassen.

Dazu hat sich erwiesen, dass die Masse der Konsumenten

wie beim Kino so auch im Fernsehen zu einer Flucht
in eine irreale, angenehme, möglichst amüsante Scheinwelt

neigt. Was die harte Wahrheit der echten Welt
möglichst vergessen lässt, was sie schön geschminkt darbietet,
das ist beliebt. Nicht Sinnfindung, nicht Deutung der wahren

Welt und des wahren Lebens und damit echte Daseinshilfe

wird verlangt.
Wir aber glauben, dass dies die vornehmste Aufgabe

eines gut geleiteten Fernsehens sein müsste. Selbstverständlich

ist dabei echte Unterhaltung nach des Tages Müh
und Last nicht ausgeschlossen. Aber ebensowenig Rat und
Hilfe in Sorgen, und Trost und Zuversicht im Leid. Das
Fernsehen muss die Massengesellschaft akzeptieren, aber
es muss auch das Beste daraus machen, vor allem immer
wieder versuchen, Antworten auf das zu geben, was die
heutigen Menschen bewusst oder unbewusst bewegt. Das
ist mit blosser Unterhaltung nicht möglich. Deshalb scheint
uns das Programm für 1970, überhaupt der ganze Trend,
auf dem es beruht, falsch zu sein.

Den Warenhaus-Grundsatz, dass der Kunde König sei,
auf das Fernsehen übertragen zu wollen, ist absurd. Er
stimmt nicht einmal beim Warenhaus, denn auch dort kann
der Kunde gar nicht wissen, was die Industrie ihm immer
wieder Neues, Besseres anzubieten vermag. Er wird häufig

von neuen Produkten überrascht, ist also keineswegs
König. Der Grundsatz entpuppt sich als blosser Reklametrick.

In Wahrheit wird er mit allen Mitteln moderner
Reklamepsychologie bearbeiteat, um das, was die Industrie
erzeugt, abzunehmen.

Das Fernsehen kann auf geistigem Gebiet nicht viel
anders vorgehen. Die künstlerisch Verantwortlichen müssen
versuchen, sich darüber zu einigen, was grösste Qualität
ist, und ihre Sendungen allein darnach ausrichten. Aller-

3


	Der Filmbeauftragte berichtet

