
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 20

Rubrik: Die Welt in Radio und Fernsehen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mädchen dem aggressiven Knaben den Spitzer lieferte,
konnte dieser seine «Waffen» rüsten gegen das Mädchen.
So geht es, wenn wir Waffen ins Ausland liefern. Eines
Tages kommt der Feind damit auf uns selber los.»

Nach dieser lebhaften Debatte, die wohl möglichst vielen
Leuten Gelegenheit zur Mitsprache gab aber noch zu wenig
zu einem wirklichen Gespräch wurde, stellte der Gesprächsleiter

die Hauptfrage: «Gibt es eine Möglichkeit, das
Gesetz der Eskalation von Gewalt wirksam zu durchbrechen?»

Der Pfarrer wies darauf hin, dass das Problem nun nicht
einfach mit einem Bibelspruch zu lösen sei, wenn er eine
kurze Auslegung von Matthäus 5, 38—45 (übertragen von
Zink) versuche. Aber in der Botschaft und im Leben Jesu
sei ein Einbruch in die alte Gesetzmässigkeit von «Auge
um Auge, Zahn um Zahn» geschehen. Am Kreuz wurde die
Front des Bösen aufgebrochen, aus der Liebe Gottes
heraus überwunden. Diese Liebe gebietet uns heute,
«unseren Geist ebensosehr für den Frieden anzustrengen, wie
wir ihn für den Krieg angestrengt haben» (M. L. King). Diesen

Gedanken nahm der deutsche Bundespräsident Gustav
Heinemann in seiner Gedenkrede zum Ausbruch des Zweiten

Weltkrieges auf: «Der Krieg ist kein Naturgesetz,
sondern Ergebnis menschlichen Handelns. Deshalb gilt es,

diesem Handeln auf die Spur zu kommen.» «Wir brauchen
eine Friedensforschung.» Anstelle der Eskalation der Waffen

muss eine Eskalation des Friedens treten.
Nach einem Antwortlied der Gemeinde erfolgte ein Aufruf,

Fürbitte-Anliegen dem Leiter des Gottesdienstes zu
melden. Nachdem der Pfarrer die verschiedenen
Vorschläge in ein schlichtes Gebet aufgenommen hatte, wies
er darauf hin, dass Beten uns auch zum Tun verpflichte. Im
Rahmen der üblichen Mitteilungen wurde in der Gemeinde
beraten: «Was können wir jetzt konkret tun?» Vermehrte
Entwicklungshilfe wurde u. a. angeregt und vor allem
hingewiesen auf die laufende Initiative für ein Waffenausfuhrverbot.

Informationsmaterial und Unterschriftsbogen waren
am Ausgang aufgelegt worden. Einer meinte: «Wir können
doch nicht für den Frieden beten und gleichzeitig an den
Waffen verdienen, die wir in kriegsgefährdete Länder
schicken!»

Mit einem Sendungswort und der Bitte um den Beistand
Gottes dort, wo wir uns engagieren und exponieren, sowie
mit einem entsprechenden Schlusslied wurde der Gottesdienst

beendet. Beim üblichen Kirchenkaffee anschliessend
fehlte es bestimmt nicht an Gesprächsstoff.

Kirchen und Massenmedien im Gespräch
Gesprächen zwischen Verantwortlichen der Massenmedien,

kirchlichen Beauftragten und deren Auftraggeber,
und weiteren Interessenten wird eine Tagung im Evangelischen

Tagungs- und Studienzentrum Boldern in Männedorf
gewidmet sein, die am Donnerstag/Freitag, 2./3. Oktober
stattfinden wird.
Im Anschluss an eine im Frühjahr durchgeführte Tagung
über «Information und Verkündigung» wird Dr. W. Schrik-
ker vom Bayrischen Rundfunk die Möglichkeit und Grenzen

einer öffentlichen Verkündung durch die Massenmedien

besprechen. Am Problem der Gestaltung kirchlicher
Feiertage durch Radio und Fernsehen werden die Ta¬

gungsteilnehmer zusammen mit produzierenden Fachleuten
aus den Massenmedien ihre gegenseitigen Erwartungen
formulieren. Eine Umfrage unter Radiohörern und
Fernsehzuschauern wird diesen Gesprächen die nötige Konkretisierung

verleihen.
In gemischten Arbeitsgruppen wird am zweiten Tag

über die Möglichkeiten einer neuen Gestaltung der
Sendungen an kirchlichen Feiertagen gearbeitet und in einem
dritten Teil der Tagung werden die Fragen der erforderlichen

Verbindungen zwischen Kirche, Radio und
Fernsehen zur Sprache kommen.

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Gegen den Gottesdienst des Präsidenten
FH. Reinhold Niebuhr, der amerikanisch-deutsche Theologe

in den USA, hat, obschon bereits invalid, einen
fulminanten Angriff auf Präsident Nixon gestartet, wie wir einer
englischen Sendung entnehmen. Nixon hat einen regelmässigen

Sonntagmorgen-Gottesdienst im östlichen Teil des
Weissen Hauses eingerichtet. Eisenhower und Kennedy
hatten dies nur ganz ausnahmsweise getan, etwa bei Krankheit

oder beim Empfang eines hohen Geistlichen. Nixon
machte jedoch eine Gewohnheit daraus. Dabei zog er
jedoch keineswegs nur Geistliche seines eigenen Bekenntnisses

heran (er ist Quäker), sondern auch aus ganz andern
Bekenntnissen und sogar Religionen, wie z. B. den Rabbi
von Washington, den römischen Kardinal von New York,
einen Geistlichen der Episkopalkirche usw. Er wollte es
taktvoll vermeiden, dass irgendeine Konfession sich als
besonders privilegierte Präsidenten-Konfession bezeichnen
könnte. Allerdings ist nicht unbekannt geblieben, dass oft
der Erweckungsprediger Billy Graham im Weissen Haus
weilt, und dass er als grosser Favorit des Präsidenten gilt,
dass er gewissermassen einen internen Pfad in das Gewissen

des Präsidenten besitzt.

Gegen all das läuft Reinhold Niebuhr Sturm. Es gilt seit
den Tagen der Gründer der USA als Axiom dieses Staates,
keine «nationale» Religion oder Konfession aufkommen zu

lassen, weil diese der Ueberzeugung waren, dass eine
Verbindung von religiöser Heiligkeit mit politischer Macht eine
zu kopflastige Mischung zugunsten der Erhaltung des
konservativen Elementes darstellen würde. Auch Art. 1 der
Menschenrechtserklärung verbietet dem Kongress
ausdrücklich, Gesetze zugunsten einer einzigen Religion zu
erlassen. Es gibt in Amerika keine Staatskirche, wie in
England, niemanden, der eine Stellung einnimmt wie der
Erzbischof von Canterbury. Die Trennung der Regierung
von jeder Art Religion ist absolut. Besonders Jefferson hat
sich seinerzeit mit Nachdruck dafür eingesetzt.

Darauf glaubt Niebuhr sich stützen zu können. «Durch
eine seltsame Kombination von Unschuld und List hat der
Präsident den ersten Artikel umgangen», schreibt er. «Er
hat eine Art gleichförmiger Anpasser-Religion geschaffen,
indem er halb offiziell Vertreter von nicht staatlichen
Religionen einlud, über deren moralische Integrität wir so stolz
waren. Es herrscht da eine gewisse Art von gefälliger
Einförmigkeit, welche die Gründungs-Väter Amerikas fürchteten».

Er fürchtet offenbar auch, dass Billy Graham eine Art
von inoffizieller Seelenhirt der Nation werden könnte. «Die
Nixon-Graham-Doktrin der Beziehung zwischen Religion,
öffentlicher Moral und Politik schliesst die Kritik der
öffentlichen Politik aus religiösen Gründen aus». Die Sen-

313



dung meinte dazu, dass dieser Satz in der protestantischen
Literatur noch eingehend diskutiert werden würde.

Praktisch geht es darum, ob irgendein Jurist, vielleicht
einer aus der Opposition zum Päsidenten, irgend etwas
gegen diesen beim Obersten Bundesgerichtshof we¬

gen Verletzung von Art. 1 unternehmen wird. Sehr
wahrscheinlich ist es nicht, doch könnte es zu einer Protestreihe
jener Bekenntnisse kommen, die bisher nie eingeladen
wurden, der «Heiligen der letzten Tage», der Lutheraner, der
Mennoniten, seiner Seligkeit dem Abuna von Abessinien.

Politische Auswirkungen der Theologie in der Neuzeit Fortsetzung

Neben diesem Vermittlungsversuch trat dann 1918 eine
ganz andere Art von protestantischer Theologie. Im
Zusammenhang mit der dialektischen Theologie, die vor
allem mit dem Namen Karl Barth verbunden ist, findet sich
die zweite Konzeption, von der hier zu sprechen ist.

Die dialektische Theologie proklamierte den totalen
Bruch mit der Vergangenheit. An die Stelle des historischen

Vermittlungsversuches tritt der totale Neu-Anfang.
Jede Verbindung des Christentums mit den historischen,
gesellschaftlichen und politischen Traditionen des
Protestantismus wird hier aufgehoben, ja als Abweg zurückgewiesen.

Die These von der totalen Andersartigkeit Gottes
gegenüber der Welt des Menschen bedeutet zugleich die
These der Befreiung von der Vergangenheit. Die dialektische

Theologie ist daher die erste Gestalt protestantischer
Theologie im 20. Jahrhundert, in der jener Bruch mit der
deutschen Tradition, der das erklärte Kriegsziel der
alliierten Mächte war, ins theologische Denken selbst
übernommen worden ist. Die Demokratie, als der politische
Ausdruck der Autonomie des Menschen, findet hier ihr
theologisches Gegenstück in der radikalen Autonomie
Gottes. Die Autonomieforderung der Vernunft wird hier
ins Zentrum der Theologie selbst übernommen. Die Folge
für die politische Gestaltung ist jedoch zunächst, dass
jedes Interesse daran, die historische Identität der Nation
unter den Bedingungen der Demokratie zu wahren,
preisgegeben wird. Die Aufgabe einer Theologie, die sich der
radikalen Andersartigkeit Gottes fügt, schlägt sich in
erster Linie in einer Liquidation christlichen Lebens und
Denkens nieder.

Diese Liquidation schafft die Voraussetzung dafür, sich
den Anforderungen der aktuellen Stunde voll und rückhaltlos

hinzugeben. Die dialektische Theologie ist vor allem
Theologie der Verneinung der Geschichte. Die abstrakte
Geschichtslosigkeit, die bis dahin den Hauptvorwurf gegen
die Vorstellung der westlichen Demokratie bildete, wird
auf diesem Wege von der Theologie voll und ganz
angerechnet.

Dennoch führt von der dialektischen Theologie kein
direkter Weg zur Demokratie. Sie bereitet nur den Boden
dafür, dass die überlieferten Ordnungsvorstellungen des
deutschen Protestantismus ihren Geltungsanspruch verlieren.

Die dialektische Theologie ist im Zuge einer
merkwürdigen Dialektik auch plötzlich wirksam geworden. In
ihrer ersten Phase unmittelbar nach Kriegsende war sie
Theologie der Opposition. Diese vollzog sich auf zwei Ebenen.

Auf der einen Ebene lag die Opposition gegen das
liberale Erbe des Protestantismus. Hier wurde die dialektische

Theologie zu einer neuen kirchlichen Theologie. Auf
einer andern Ebene galt die Opposition der Geschichtsgebundenheit

des Christentums, jener Verbindung von Kirche
und Gesellschaft, von Glaube und Leben, in der sich die
historisch wirksamen Traditionen ausgebildet hatten. Auf
dieser Ebene artikulierte die dialektische Theologie jenen
Bruch mit der Geschichte, der die Voraussetzung für einen
Neubeginn auch der politischen und gesellschaftlichen
Gestaltung nach 1918 ausmachte.

In ihrer zweiten Phase hat die dialektische Theologie
als das geistige und theologische Zentrum der kirchlichen
Widerstandsbewegung gegen das Dritte Reich fungiert.
Dieser Kampf um die Selbständigkeit der Kirche gegen¬

über dem Staat wurde aber auf der ganzen Linie als ein
rein kirchlicher, theologischer Kampf geführt. Von wenigen
Ausnahmen abgesehen, hat sich die bekennende Kirche
durchaus unpolitisch verstanden. Darin sah sie ihre kirchliche

Chance und die Eigentümlichkeit ihres theologischen
Auftrags.

Erst in der dritten Phase der dialektischen Theologie
nach dem zweiten Weltkriege häuften sich Anzeichen
dafür, dass die kirchlichen Grenzen der Theologie von innen
her gesprengt werden. Das traditionskritische Prinzip der
dialektischen Theologie zeigt sich nun in seiner kirchenkritischen

Bedeutung. Wenn der Gott, der sich in Christus
geoffenbart hat, der schlechthin autonome Gott ist, dann
ist er auch nicht an die Vermittlung durch die Kirche
gebunden. Er kann sehr wohl seine eigenen Wege gehen.
Diese These, die zuerst im Zusammenhang mit
innerdogmatischen Auseinandersetzungen aufgetreten ist, bedeutet
doch konkret: Die Kirche hat kein Monopol auf Christentum.

Sie muss ihre Existenzberechtigung immer neu
dadurch unter Beweis stellen, dass und wie sie sich der Welt
dienstbar macht, um derentwillen Gott seinen Sohn ausgesandt

hat. Die Weltzuwendung der christlichen Kirche der
Gegenwart, die auch das Kennzeichen des gegenwärtigen,
ökumenischen Zeitalters ist, ist von dieser Theologie in
einem prinzipiellen Sinne vorformuliert worden.

Für das weltliche Handeln mit Einschluss seiner
gesellschaftlichen und politischen Dimension bedeutet das aber,
dass sich niemand mehr auf historische Gründe allein
berufen kann, wo es um die gegenwärtige Verantwortung
geht. Damit ist im Kern der Anspruch der Kirche getroffen,
sofern sie sich auf eine besondere Autorität beruft, über
die sie niemandem Rechenschaft schuldig ist. Die Grenzen

der Kirche können nicht länger als die Grenzen der
Gegenwart Gottes und des Christentums angesehen werden.

Das Feld der gesellschaftlichen und politischen
Verantwortung wird zum Feld der Bewährung des christlichen
Glaubens.

Unter diesen veränderten theologischen Voraussetzungen

erscheint gerade die Demokratie als diejenige politische

Form, die zum Verständnis des christlichen Glaubens
die grösste Affinität besitzt. Denn die Demokratie kann
von nun an sowohl theologisch wie ethisch als eine
permanente Aufgabe begriffen werden, in der sich die christliche

Bestimmung des Menschen konkretisiert. Die dialektische

Theologie hat damit für die kirchliche Theologie und
das kirchliche Christentum jenen Schritt in die neuzeitliche
Welt des Christentums geleistet, der in der Theologie der
Aufklärungszeit bereits für das nicht-kirchliche Christentum
vollzogen worden ist. Insofern kann man die Summe der
Erfahrung des zwanzigsten Jahrhunderts dahin ziehen, dass
der Streit zwischen Kirche und Christentum, zwischen
Restauration und Fortschritt zu einem vorläufigen Ende
gekommen ist.

Die Kirche schickt sich an, auf allen Gebieten jene
Schritte nachzuholen und in sich selbst zu vollziehen, die
für das neuzeitliche Christentum charakteristisch sind. Die
nachhaltigen Veränderungen in der substanziellen Grundlage

des christlichen Selbstverständnisses zeigen sich darin,

dass die Kirchen in aller Welt nicht länger einseitig
auf der Seite der Reaktion und der Restauration zu finden
sind. (Schluss folgt.)

314


	Die Welt in Radio und Fernsehen

