Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)
Heft: 20
Rubrik: Die Welt in Radio und Fernsehen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Madchen dem aggressiven Knaben den Spitzer lieferte,
konnte dieser seine «Waffen» riisten gegen das Madchen.
So geht es, wenn wir Waffen ins Ausland liefern. Eines
Tages kommt der Feind damit auf uns selber los.»

Nach dieser lebhaften Debatte, die wohl méglichst vielen
Leuten Gelegenheit zur Mitsprache gab aber noch zu wenig
zu einem wirklichen Gesprich wurde, stellte der Gespréachs-
leiter die Hauptfrage: «Gibt es eine Mdglichkeit, das Ge-
setz der Eskalation von Gewalt wirksam zu durchbrechen?»

Der Pfarrer wies darauf hin, dass das Problem nun nicht
einfach mit einem Bibelspruch zu I6sen sei, wenn er eine
kurze Auslegung von Matthdus 5, 38—45 (iibertragen von
Zink) versuche. Aber in der Botschaft und im Leben Jesu
sei ein Einbruch in die alte Gesetzmissigkeit von «Auge
um Auge, Zahn um Zahn» geschehen. Am Kreuz wurde die
Front des Bosen aufgebrochen, aus der Liebe Gottes he-
raus iberwunden. Diese Liebe gebietet uns heute, «un-
seren Geist ebensosehr fir den Frieden anzustrengen, wie
wir ihn fir den Krieg angestrengt haben» (M. L. King). Die-
sen Gedanken nahm der deutsche Bundesprasident Gustav
Heinemann in seiner Gedenkrede zum Ausbruch des Zwei-
ten Weltkrieges auf: «Der Krieg ist kein Naturgesetz, son-
dern Ergebnis menschlichen Handelns. Deshalb gilt es,

diesem Handeln auf die Spur zu kommen.» «Wir brauchen
eine Friedensforschung.» Anstelle der Eskalation der Waf-
fen muss eine Eskalation des Friedens treten.

Nach einem Antwortlied der Gemeinde erfolgte ein Auf-
ruf, Firbitte-Anliegen dem Leiter des Gottesdienstes zu
melden. Nachdem der Pfarrer die verschiedenen Vor-
schlage in ein schlichtes Gebet aufgenommen hatte, wies
er darauf hin, dass Beten uns auch zum Tun verpflichte. Im
Rahmen der uiblichen Mitteilungen wurde in der Gemeinde
beraten: «Was kénnen wir jetzt konkret tun?» Vermehrte
Entwicklungshilfe wurde u. a. angeregt und vor allem hin-
gewiesen auf die laufende Initiative fiir ein Waffenausfuhr-
verbot. Informationsmaterial und Unterschriftsbogen waren
am Ausgang aufgelegt worden. Einer meinte: «Wir kdnnen
doch nicht fiir den Frieden beten und gleichzeitig an den
Waffen verdienen, die wir in kriegsgefdhrdete Lander
schicken!»

Mit einem Sendungswort und der Bitte um den Beistand
Gottes dort, wo wir uns engagieren und exponieren, sowie
mit einem entsprechenden Schlusslied wurde der Gottes-
dienst beendet. Beim iiblichen Kirchenkaffee anschliessend
fehlte es bestimmt nicht an Gesprachsstoff.

Kirchen und Massenmedien im Gespréch

Gesprachen zwischen Verantwortlichen der Massenme-
dien, kirchlichen Beauftragten und deren Auftraggeber,
und weiteren Interessenten wird eine Tagung im Evangeli-
schen Tagungs- und Studienzentrum Boldern in Ménnedorf
gewidmet sein, die am Donnerstag/Freitag, 2./3. Oktober
stattfinden wird.

Im Anschluss an eine im Frithjahr durchgefiihrte Tagung
tiber «Information und Verkiindigung» wird Dr. W. Schrik-
ker vom Bayrischen Rundfunk die Méglichkeit und Gren-
zen einer offentlichen Verkiindung durch die Massenme-
dien besprechen. Am Problem der Gestaltung kirchlicher
Feiertage durch Radio und Fernsehen werden die Ta-

gungsteilnehmer zusammen mit produzierenden Fachleuten
aus den Massenmedien ihre gegenseitigen Erwartungen
formulieren. Eine Umfrage unter Radiohérern und Fernseh-
zuschauern wird diesen Gesprachen die ndtige Konkreti-
sierung verleihen.

In gemischten Arbeitsgruppen wird am zweiten Tag
tber die Moglichkeiten einer neuen Gestaltung der Sen-
dungen an kirchlichen Feiertagen gearbeitet und in einem
dritten Teil der Tagung werden die Fragen der erforder-
lichen Verbindungen zwischen Kirche, Radio und Fern-
sehen zur Sprache kommen.

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Gegen den Gottesdienst des Prasidenten

FH. Reinhold Niebuhr, der amerikanisch-deutsche Theo-
loge in den USA, hat, obschon bereits invalid, einen fulmi-
nanten Angriff auf Prisident Nixon gestartet, wie wir einer
englischen Sendung entnehmen. Nixon hat einen regelmis-
sigen Sonntagmorgen-Gottesdienst im 6stlichen Teil des
Weissen Hauses eingerichtet. Eisenhower und Kennedy
hatten dies nur ganz ausnahmsweise getan, etwa bei Krank-
heit oder beim Empfang eines hohen Geistlichen. Nixon
machte jedoch eine Gewohnheit daraus. Dabei zog er je-
doch keineswegs nur Geistliche seines eigenen Bekennt-
nisses heran (er ist Quiker), sondern auch aus ganz andern
Bekenntnissen und sogar Religionen, wie z. B. den Rabbi
von Washington, den romischen Kardinal von New York,
einen Geistlichen der Episkopalkirche usw. Er wollte es
taktvoll vermeiden, dass irgendeine Konfession sich als be-
sonders privilegierte Pridsidenten-Konfession bezeichnen
konnte. Allerdings ist nicht unbekannt geblieben, dass oft
der Erweckungsprediger Billy Graham im Weissen Haus
weilt, und dass er als grosser Favorit des Prasidenten gilt,
dass er gewissermassen einen internen Pfad in das Gewis-
sen des Prisidenten besitzt.

Gegen all das lduft Reinhold Niebuhr Sturm. Es gilt seit
den Tagen der Griinder der USA als Axiom dieses Staates,
keine «nationale» Religion oder Konfession aufkommen zu

lassen, weil diese der Ueberzeugung waren, dass eine Ver-
bindung von religidser Heiligkeit mit politischer Macht eine
zu kopflastige Mischung zugunsten der Erhaltung des kon-
servativen Elementes darstellen wiirde. Auch Art. 1 der
Menschenrechtserklarung verbietet dem Kongress aus-
driicklich, Gesetze zugunsten einer einzigen Religion zu
erlassen. Es gibt in Amerika keine Staatskirche, wie in
England, niemanden, der eine Stellung einnimmt wie der
Erzbischof von Canterbury. Die Trennung der Regierung
von jeder Art Religion ist absolut. Besonders Jefferson hat
sich seinerzeit mit Nachdruck dafiir eingesetzt.

Darauf glaubt Niebuhr sich stiitzen zu kénnen. «Durch
eine seltsame Kombination von Unschuld und List hat der
Prasident den ersten Artikel umgangen», schreibt er. «Er
hat eine Art gleichférmiger Anpasser-Religion geschaffen,
indem er halb offiziell Vertreter von nicht staatlichen Reli-
gionen einlud, iber deren moralische Integritit wir so stolz
waren. Es herrscht da eine gewisse Art von gefilliger Ein-
formigkeit, welche die Griindungs-Viter Amerikas fiirchte-
ten». Er furchtet offenbar auch, dass Billy Graham eine Art
von inoffizieller Seelenhirt der Nation werden kénnte. «Die
Nixon-Graham-Doktrin der Beziehung zwischen Religion,
offentlicher Moral und Politik schliesst die Kritik der f-
fentlichen Politik aus religidsen Griinden aus». Die Sen-

313



dung meinte dazu, dass dieser Satz in der protestantischen
Literatur noch eingehend diskutiert werden wiirde.
Praktisch geht es darum, ob irgendein Jurist, vielleicht
einer aus der Opposition zum Pisidenten, irgend etwas
gegen diesen beim Obersten Bundesgerichtshof we-

gen Verletzung von Art. 1 unternehmen wird. Sehr wahr-
scheinlich ist es nicht, doch kdnnte es zu einer Protestreihe
jener Bekenntnisse kommen, die bisher nie eingeladen wur-
den, der «Heiligen der letzten Tage», der Lutheraner, der
Mennoniten, seiner Seligkeit dem Abuna von Abessinien.

Politische Auswirkungen der Theologie in der Neuzeit Fortsetzung

Neben diesem Vermittlungsversuch trat dann 1918 eine
ganz andere Art von protestantischer Theologie. Im Zu-
sammenhang mit der dialektischen Theologie, die vor al-
lem mit dem Namen Karl Barth verbunden ist, findet sich
die zweite Konzeption, von der hier zu sprechen ist.

Die dialektische Theologie proklamierte den totalen
Bruch mit der Vergangenheit. An die Stelle des histori-
schen Vermittlungsversuches tritt der totale Neu-Anfang.
Jede Verbindung des Christentums mit den historischen,
gesellschaftlichen und politischen Traditionen des Prote-
stantismus wird hier aufgehoben, ja als Abweg zuriickge-
wiesen. Die These von der totalen Andersartigkeit Gottes
gegeniiber der Welt des Menschen bedeutet zugleich die
These der Befreiung von der Vergangenheit. Die dialekti-
sche Theologie ist daher die erste Gestalt protestantischer
Theologie im 20. Jahrhundert, in der jener Bruch mit der
deutschen Tradition, der das erklidrte Kriegsziel der alli-
ierten Méchte war, ins theologische Denken selbst iiber-
nommen worden ist. Die Demokratie, als der politische
Ausdruck der Autonomie des Menschen, findet hier ihr
theologisches Gegenstiick in der radikalen Autonomie
Gottes. Die Autonomieforderung der Vernunft wird hier
ins Zentrum der Theologie selbst iibernommen. Die Folge
fur die politische Gestaltung ist jedoch zunichst, dass je-
des Interesse daran, die historische Identitat der Nation
unter den Bedingungen der Demokratie zu wahren, preis-
gegeben wird. Die Aufgabe einer Theologie, die sich der
radikalen Andersartigkeit Gottes fiigt, schlagt sich in er-
ster Linie in einer Liquidation christlichen Lebens und
Denkens nieder.

Diese Liquidation schafft die Voraussetzung dafiir, sich
den Anforderungen der aktuellen Stunde voll und riickhalt-
los hinzugeben. Die dialektische Theologie ist vor allem
Theologie der Verneinung der Geschichte. Die abstrakte
Geschichtslosigkeit, die bis dahin den Hauptvorwurf gegen
die Vorstellung der westlichen Demokratie bildete, wird
auf diesem Wege von der Theologie voll und ganz ange-
rechnet.

Dennoch fiihrt von der dialektischen Theologie kein di-
rekter Weg zur Demokratie. Sie bereitet nur den Boden
dafiir, dass die lberlieferten Ordnungsvorstellungen des
deutschen Protestantismus ihren Geltungsanspruch verlie-
ren. Die dialektische Theologie ist im Zuge einer merk-
wiirdigen Dialektik auch plotzlich wirksam geworden. In
ihrer ersten Phase unmittelbar nach Kriegsende war sie
Theologie der Opposition. Diese vollzog sich auf zwei Ebe-
nen. Auf der einen Ebene lag die Opposition gegen das
liberale Erbe des Protestantismus. Hier wurde die dialekti-
sche Theologie zu einer neuen kirchlichen Theologie. Auf
einer andern Ebene galt die Opposition der Geschichtsge-
bundenheit des Christentums, jener Verbindung von Kirche
und Gesellschaft, von Glaube und Leben, in der sich die
historisch wirksamen Traditionen ausgebildet hatten. Auf
dieser Ebene artikulierte die dialektische Theologie jenen
Bruch mit der Geschichte, der die Voraussetzung fiir einen
Neubeginn auch der politischen und gesellschaftlichen
Gestaltung nach 1918 ausmachte.

In ihrer zweiten Phase hat die dialektische Theologie
als das geistige und theologische Zentrum der kirchlichen
Widerstandsbewegung gegen das Dritte Reich fungiert.
Dieser Kampf um die Selbsténdigkeit der Kirche gegen-

lber dem Staat wurde aber auf der ganzen Linie als ein
rein kirchlicher, theologischer Kampf gefiihrt. Von wenigen
Ausnahmen abgesehen, hat sich die bekennende Kirche
durchaus unpolitisch verstanden. Darin sah sie ihre kirch-
liche Chance und die Eigentiimlichkeit ihres theologischen
Auftrags.

Erst in der dritten Phase der dialektischen Theologie
nach dem zweiten Weltkriege hauften sich Anzeichen da-
fur, dass die kirchlichen Grenzen der Theologie von innen
her gesprengt werden. Das traditionskritische Prinzip der
dialektischen Theologie zeigt sich nun in seiner kirchenkri-
tischen Bedeutung. Wenn der Gott, der sich in Christus
geoffenbart hat, der schlechthin autonome Gott ist, dann
ist er auch nicht an die Vermittlung durch die Kirche ge-
bunden. Er kann sehr wohl seine eigenen Wege gehen.
Diese These, die zuerst im Zusammenhang mit innerdog-
matischen Auseinandersetzungen aufgetreten ist, bedeutet
doch konkret: Die Kirche hat kein Monopol auf Christen-
tum. Sie muss ihre Existenzberechtigung immer neu da-
durch unter Beweis stellen, dass und wie sie sich der Welt
dienstbar macht, um derentwillen Gott seinen Sohn ausge-
sandt hat. Die Weltzuwendung der christlichen Kirche der
Gegenwart, die auch das Kennzeichen des gegenwirtigen,
dkumenischen Zeitalters ist, ist von dieser Theologie in
einem prinzipiellen Sinne vorformuliert worden.

Fiir das weltliche Handeln mit Einschluss seiner gesell-
schaftlichen und politischen Dimension bedeutet das aber,
dass sich niemand mehr auf historische Griinde allein be-
rufen kann, wo es um die gegenwirtige Verantwortung
geht. Damit ist im Kern der Anspruch der Kirche getroffen.
sofern sie sich auf eine besondere Autoritit beruft, ber
die sie niemandem Rechenschaft schuldig ist. Die Gren-
zen der Kirche kénnen nicht linger als die Grenzen der
Gegenwart Gottes und des Christentums angesehen wer-
den. Das Feld der gesellschaftlichen und politischen Ver-
antwortung wird zum Feld der Bewihrung des christlichen
Glaubens.

Unter diesen verdnderten theologischen Voraussetzun-
gen erscheint gerade die Demokratie als diejenige politi-
sche Form, die zum Verstdndnis des christlichen Glaubens
die grosste Affinitat besitzt. Denn die Demokratie kann
von nun an sowohl theologisch wie ethisch als eine per-
manente Aufgabe begriffen werden, in der sich die christ-
liche Bestimmung des Menschen konkretisiert. Die dialek-
tische Theologie hat damit fiir die kirchliche Theologie und
das kirchliche Christentum jenen Schritt in die neuzeitliche
Welt des Christentums geleistet, der in der Theologie der
Aufklarungszeit bereits fiir das nicht-kirchliche Christentum
vollzogen worden ist. Insofern kann man die Summe der
Erfahrung des zwanzigsten Jahrhunderts dahin ziehen, dass
der Streit zwischen Kirche und Christentum, zwischen
Restauration und Fortschritt zu einem vorldufigen Ende ge-
kommen ist.

Die Kirche schickt sich an, auf allen Gebieten jene
Schritte nachzuholen und in sich selbst zu vollziehen, die
fur das neuzeitliche Christentum charakteristisch sind. Die
nachhaltigen Verénderungen in der substanziellen Grund-
lage des christlichen Selbstverstindnisses zeigen sich dar-
in, dass die Kirchen in aller Welt nicht linger einseitig
auf der Seite der Reaktion und der Restauration zu finden
sind. (Schluss folgt.)

314



	Die Welt in Radio und Fernsehen

