
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 19

Rubrik: Die Welt in Radio und Fernsehen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


über dem tschechischen Volk als Propaganda-Aufhänger
für freiheitliche Möglichkeiten in Moskau verwendet. —
«Prologue» von Robin Spry (Canada) stellt einmal mehr
und gut beobachtet das Leben der Hippies und der
Wildbärtigen dar, doch fördert sein Versuch einer Analyse
ihrer Opposition gegenüber der Gesellschaft nichts Neues

zu Tage: ein nicht selten berechtigter Protest, jedoch
auch manche Kindereien, und im Ganzen eine blockweise,
kollektive Flucht vor unangenehmen Lebenstatsachen, statt
mutig Misstände anzupacken und zu beseitigen zu versuchen

und daran zu wachsen.

Kein Glück hatte Italien mit «Unter dem Zeichen des
Skorpions» der Brüder Taviani, die in Form einer Chronik
aus alten Zeiten offenbar aktuelle gesellschaftliche
Probleme symbolisch behandeln wollten. Doch erweist sich das
Geschehen als so nebelhaft und die Montage als so
zerstückelt, dass sich nichts Sicheres herauslesen lässt. —
Ganz konformistisch gab sich Spanien mit «Von der Liebe
und andern Gefühlen» von Basilio Patino, einem frühern
Revolutionär, die Geschichte einer sterbenden Ehe
beschreibend, eine Kopie Antonionis, in der Form jedoch 30
Jahre zurückliegend. Ebenso fragwürdig erwies sich leider
diesmal Japan mit «Der Knabe» von Nagisa Oshima. Der
Titelheld wird von seinen Eltern zu gefährlichen Betrügereien

missbraucht und schliesslich seelisch zerstört, da die
Polizei zu spät dahinterkommt.

Die Tschechei, mit gespannter Besorgnis erwartet, flüchtete

im Film «Ehre und Ruhm» von Hynek Bocan in die
Vergangenheit des dreissigjährigen Krieges, in das Ko¬

stüm. Es ist die Geschichte einer Art von Don Quichottç,
der nach Friedensschluss um der Gerechtigkeit willen
einen Privatkrieg inszeniert. Ein guter, kräftiger Film,
geschickt photographiert, wenn auch nicht packend, den
Freiheitswillen des tschechischen Volkes nur vorsichtig
durchschimmern lassend, von einer eigenartigen, melancholischen

Stimmung. Sympathisch, doch verliess man den
Palazzo in dem niederdrückenden Bewusstsein, dass die
bisherige starke Stimme der tschechoslowakischen Filmsprache

für lange Zeit nicht mehr deutlich und klar zu
vernehmen sein wird.

Ungarn rückt mit Miklos Janeso an, der diesmal eine
erfundene Vorgeschichte für das Attentat der Kroaten auf
den verhassten König Alexander von Serbien 1934 bei seiner

Landung in Marseille verfilmt hat. Ein Anarchist wird
darin als treibende Kraft geschildert, der jedoch den
Attentätern auf die Dauer nicht behagt und sie nicht ihm.
In der Atmosphäre des Misstrauens kommt es immer wieder

zu Gewaltakten, und schliesslich wird er umgebracht,
um dann als Märtyrer der gemeinsamen Sache umso besser

zu dienen. Der Film hat rätselhafte Züge, ist aber, wie
bei diesem Regisseur selbstverständlich, ausgezeichnet
aufgebaut, so dass jedenfalls ein ästhetischer Wert
vorhanden ist. Sonst wurde er verschiedenartig politisch
gedeutet, jedoch nirgends überzeugend. Sicher enthält er
allgemein menschliche Züge, so die Ablehnung von Gewalt
und Terror als absurd und die Fragwürdigkeit alles
revolutionären Treibens.

(Schlus folgt)

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Brutalität im Fernsehen nur für bereits Gefährdete schädlich?
BBC-Brutalitätskodex behandelt vor allem Kinder- und Jugendsendungen

epd. Unter dem Titel «Brutalität und der
Fernsehzuschauer» setzte sich die BBC-eigene Rundfunk-
und Fernsehzeitschrift «Radio Times» in ihrer
Ausgabe vom 7. August in der Rubrik «Talking Point»
mit den Vorwürfen auseinander, brutale Szenen im
Fernsehen würden beim Zuschauer eine Verrohung
fördern. Im Folgenden ist eine Uebersetzung des
Artikels wiedergegeben.

Viele sind in diesen Tagen über die wachsende Rolle
beunruhigt, die die Brutalität in unserem Leben zu spielen
scheint, und einige glauben, dass das Fernsehen teilweise
dafür verantwortlich zu machen ist. Wir können alle in den
Zeitungen über die Kämpfe in Vietnam und Nigeria lesen,
oder über die Rassenunruhen in den Vereinigten Staaten.
Gewönhlich ist es aber das Fernsehen, das in Form von
Aktualitätensendungen den ganzen Schrecken solcher
Ereignisse in unsere Wohnstuben bringt. Und die Brutalität
bleibt nicht auf die Nachrichten beschränkt. Zuschauer,
die selten ins Theater gehen, können in Fernsehspielen
die Art von Brutalität erleben, die in vielen zeitgenössischen

Dramen zu finden ist. Aufgrund der Tatsache, dass
sie es zu Hause sehen, ist eine schärfere Reaktion möglich.

Was ist Brutalität?

Selbst diejenigen, die laufend Kritik an Gewalttätigkeiten

im Fernsehen üben, fragen sich immer wieder
selbst, was Brutalität ausmacht. Jeder ersthafte Versuch,
den Anteil an Brutalität in Fernsehprogrammen abzuschätzen

und zu beurteilen, ob es notwendig ist, diesen Anteil
abzubauen, müsste auf einer klaren Definition basieren.

Dies stellt ein Thema dar, bei dem die Ansichten
divergieren müssen. Eine allgemein gültige Antwort wird
schwer zu finden sein.

Ist das Werfen von Sahnetorten gewalttätig? Zählen die
Gewaltanwendungen, die so viele Zeichentrickfilme
charakterisieren? Gibt es Gelegenheiten, bei denen gefährliches

Fahren zur Brutalität zählt? Und wie ist das mit
Worten? Wird «Blicke zurück im Zorn», das durch die
brillanten Worttiraden lebt, zu einem gewalttätigen Stück?
Sollte das der Fall sein, wie steht es dann mit «Westerns»,
in denen Schiessen und Schlägereien einen wesentlichen
Teil einer formalen und stilistischen Tradition darstellen?
Im Fernsehen bluten Cowboys wenigstens niemals.

Eine Definition ist die erste der Schwierigkeiten, denen
man sich gegenüber gestellt sieht, wenn man dieses
komplexe Problem angeht, aber bei weitem nicht die letzte.
Man bedenke die bekannte Anklage, dass die Gewalt, die
auf dem Schirm zu sehen ist, selbst Anstoss zu neuer
Gewalt geben müsse. Diejenigen, die das behaupten,
machen dem Fernsehen, obwohl sie es wahrscheinlich nicht
beabsichtigen, ein Kompliment — selbst wenn es ein
indirektes ist. Sie sagen, dass Programme einen direkten
und mächtigen Einfluss auf die Gedanken und Handlungen

der Zuschauer haben. Untersuchungen, die auf diesem
Gebiet unternommen worden sind, unterstützen diese
Aussage in keiner Weise. Einige Erkenntnisse weisen sogar
in die entgegengesetzte Richtung.

Untersuchungsspezialisten sagen, dass es auf jeden Fall
irreführend ist, wenn man über den Effekt eines Pro-

295



gramms auf den Zuschauer spricht. Das würde nämlich
bedeuten, dass die Reaktion aller Zuschauer auf ein
einziges Programm die gleiche ist, was offenkundig nicht wahr
ist. Sie behaupten auch, dass eine solche Fragestellung
die zweite Seite dessen ignoriert, was sie «Zuschauer-
Gleichung» nennen. Zunächst besteht die Seite, derer
sich jeder bewusst ist — das Programm und sein Inhalt.
Die zweite Seite besteht daraus, was jeden Einzelnen dazu

bringt, es sich anzusehen — sein sozialer Hintergrund,
seine Ansichten und Vorurteile, seine gegenwärtige
Beschäftigung.

Das Fernsehen von den anderen Einflüssen zu trennen,

denen der Zuschauer ausgesetzt ist, kann leicht dazu
führen, seine Rolle zu übertreiben oder zu entstellen. Die
Menschen werden ebenfalls durch Reklame, Zeitungen,
Filme, Taschenbücher, die in ihren Familien oder an den
Arbeitsplätzen herrschenden Meinungen, zufällige
Begegnungen und Gespräche an einem gewöhnlichen Wochentag

beeinflusst. Die wirkliche Frage, so meint der Experte,
darf nicht nach dem Effekt gestellt werden, sondern
danach, was die Menschen mit Programmen tun, nach der
Rolle, die Programme in ihrem Leben spielen.

Die Wurzeln verbrecherischen und aggressiven Verhaltens

gehen bekanntlich viel tiefer als das blosse Ansehen
von einigen Fernsehprogrammen. Ebenfalls ist bekannt,
dass für die meisten Menschen die kurzen Auswirkungen
davon, Brutalität gesehen zu haben, wahrscheinlich nicht
schädlich sind. Natürlich kann eine gewisse Art der
Brutalität auf dem Bildschirm für bereits Gefährdete schädlich

sein. Auf der anderen Seite finden viele, die Gewaltszenen

ansehen, ihre natürliche Ablehnung bestätigt, während

andere sich mit dem, was sie auf dem Bildschirm
sehen, so eng identifizieren, dass sie — unbewusst —
solche Szenen als Sicherheitsventil für das Freilassen ihrer
eigenen aggressiven Instinkte benutzen.

Der Kodex der BBC

Bedeutet das alles, dass sich die BBC keine Sorgen
zu machen braucht? Keinesfalls. Fernsehproduzenten und
Nachrichtenredakteure sind sich sehr wohl dessen
bewusst, dass das Fernsehgerät normalerweise im
Wohnzimmer steht und dass jedes Familienmitglied zuschauen
könnte. Daher sind sie ständig wachsam, unnötige
Schwierigkeiten zu vermeiden. Es könnte zum Beispiel beschlossen

werden, einen Filmstreifen über die Kämpfe in Vietnam

aus den frühen Abendnachrichten herauszunehmen,
um sie bis 20.50 Uhr zurückzuhalten. In der Praxis werden
Programme, die ungeeignet für Kinder sind, nach neun Uhr
ausgestrahlt. In besonderen Fällen wird vor der Ausstrahlung

des Programms ein Hinweis gegeben. Und es gibt
den von der BBC selbst ausgearbeiteten Gewalt-Kodex,
der dem gewisse klare Grenzen setzt, was gezeigt werden
kann.

Im Falle von Kinderprogrammen warnt der Kodex vor
gefährlichen Beispielen «scheusslicher» Handlungen, die
zu Nachahmungen führen könnten. Er warnt vor der
Verwendung von Knüppeln, Messern, Peitschen und Flaschen
als Waffen, da diese leichter zu beschaffen sind als
Revolver, Flinten oder Schwerter. Und er weist darauf hin,
dass viele Schlägereien und Kämpfe, die breit ausgetreten
zumutbar, aber unzulässig werden, wenn sie schnell
geschnitten sind. In Bezug auf Erwachsenenprogramme heisst
es im Kodex, dass eine Sequenz, in der Gewalttätigkeiten
gezeigt werden, auf natürliche Weise aus der Story
resultieren und dramaturgisch notwendig sein müsse, und dass
keine Sequenz Aufnahmen zeigen sollte, die auf den
grausigsten und blutigen physischen Aspekten des Kampfes
verweilen. Im Kodex steht geschrieben, dass die Tonspur
die Wirkung der Brutalität weder verändern noch vergrös-

sern soll, indem zum Beispiel das Brechen von Knochen
hörbar gemacht wird; dass in einem Faustkampf keiner
der Gegner Taktiken anwenden soll, die bestialisch sind;
und dass Brutalität, zum Beispiel auf Tiere angewendet,
besondere Sorgfalt benötigt.

Der Kodex kann nur eine grobe Faustregel sein. Es ist
nicht möglich, harte und bindende Regeln für Programme
niderzulegen, die in ihrer Art und in Bezug auf den
Konsumenten, für den sie gemacht wird, variieren. Die direkte

Verantwortung liegt bei denjenigen, die die Programme
machen. Es ist eine Frage der Beurteilung und unvermeidlich

werden gelegentlich Fehler gemacht.

Die BBC befindet sich in einem wirklichen Dilemma.
Wenn sie ein glaubwürdiges Bild der Welt vorlegen soll,
muss sie Brutalität sowohl im aktuellen als auch im
fiktiven Zusammenhang zeigen. Es wäre falsch zu versuchen,
die Zuschauer vollkommen von den unerfreulichen Aspekten

des modernen Lebens abzuschirmen. Dennoch muss
das Fernsehen immer wachsam sein und vermeiden, die
Zuschauer unnötig Gewalttätigkeiten auszusetzen, und sie
muss sich vor der noch ernsteren Gefahr hüten, die
Gewalt normal und daher akzeptabel erscheinen zu lassen.

Untersuchungsgebiete

Die Porträtierung der Brutalität im Fernsehen ist ein
ernst zu nehmendes und umfangreiches Thema, und
niemand innerhalb der BBC ist der Ansicht, dass über das
Thema genügend bekannt ist. Es besteht ein Verlangen
nach mehr Erkenntnissen, mehr Information. Aus diesem
Grund hat die BBC beschlossen, eine Untersuchung eines
oder zweier der vielen Aspekte des Themas, die noch
relativ wenig erforscht sind, in Auftrag zu geben. Aufgrund
ihrer genauen Kenntnis des gesamten Rundfunkprozesses
glaubt die BBC, dass sie Untersuchungsgebiete bestimmen
kann, die, aus der Sicht des Rundfunkmannes, mit grosser
Wahrscheinlichkeit hilfreiche Informationen ergeben könnten.

Die BBC will in engem Kontakt mit anderen auf
diesem Gebiet Tätigen bleiben, und auf diese Weise
sicherstellen, dass sich die Untersuchung, die sie in Auftrag gibt,
mit deren Bemühungen nicht überschneidet, sondern einen
zusätzlichen Beitrag zur Gesamtsumme der Erkenntnisse
auf diesem Gebiet leistet.

Hirt oder Manager?
Das neue Pfarrerbild.

FH. Es war (unvermeidlich, dass im Gefolge neuer
theologischer Strömungen die Stellung des Pfarrers in
der modernen Gesellschaft vermehrter Kritik und Diskussion

rief. Die von Beromünster unter Leitung von Pfr. Dr.
M.Schoch mit Dr. Hilda Authenrieth, Robert Kübler und
Dr. med. W. Ziegler organisierte Diskussion über das im
Titel genannte Thema musste deshalb überall Interesse
wecken. Irgendwann kommt jedermann einmal mit dem
Pfarrer in Berührung, und sei es bloss in seiner Funktion
als «Trauungs- oder Bestattungstechniker», wie sich eine
neue Theologen-Generation auszudrücken beliebt.

Mit Recht wurde schon zu Beginn darauf hingewiesen,
dass das alte Leitbild des Pfarrers als eines «Hirten» neu
überdacht werden müsse. Ein grosser Teil der
Gemeindeglieder würde sich überall bedanken, noch als Schäfchen

«gehirtet» zu werden. Doch sollte auch unterlassen
werden, den Pfarrer sogleich in ein neues Leitbild wie
das des «Managers» hineinzupressen, abgesehen von
dessen Fragwürdigkeit. Es gibt sicher in der Kirche viel
zu organisieren, anzureissen usw., doch sind das keine
spezifischen Aufgaben des Pfarrers. Jemand, der etwas

296



anderes als Theologie studiert oder gelernt hat, kann
dies unter Umständen viel besser als der Pfarrer tun.

Nicht allen Beteiligten behagte das gänzliche Fallenlassen

des Begriffs eines «Hirten». Es wurde gefragt,
ob dieser nicht doch etwa in Richtung einer Hilfe des
Stärkeren an den Schwächern etwas hergebe, in jener
eines barmherzigen Samariters, der dem Menschen
beispringt, welcher unter die Räuber gefallen ist. Dem wurde
entgegengehalten, dass die Frage in einem grösseren
Zusammenhang gesehen werden müsse, die Kirche habe
es nicht nur mit dem Opfer der Räuber zu tun, sondern
auch mit den Räubern selber, ja noch weitergehender mit
der Aufgabe, die Strassen so auszubauen, dass keine
Räuber mehr an ihnen auftreten könnten. Dadurch
erscheinen jedoch ganz andere Akzente für die Tätigkeit
des Pfarrers, die das alte Hirtenbild weitgehend sprengen.

—
Eine solche Aufgabe am «Strassenbau» wurde sogleich

angezweifelt. Zwar sei der Pfarrer sicher in der Lage, in
seiner Gemeinde auf gewisse Misstände aufmerksam zu
machen, doch gehöre der nötige Umbau der Strasse an
einen andern Platz. Es werde heute zu viel von Aende-
rungen an Strukturen und Einrichtungen geredet und dabei

die Wichtigkeit der Ich-Du Beziehung unterbewertet.
Auch der Pfarrer habe dem einzelnen Gemeindeglied
gegenüber eine sehr wichtige Aufgabe, die Seelsorge,
im Gegensatz etwa zum Psychiater. Vom Pfarerr erwartet
der Mensch die Antwort auf seine Probleme und zwar
jene eines sachlich geschulten Christen.

Im Neuen Testament unternimmt der Hirte vor allem
ein Rettungswerk an verlorenen Schafen, doch ist sehr
wichtig, dass in den Evangelien und im Früh-Christen-
tum der Hirte niemals einer der Apostel war, sondern
Christus selbst. Erst später erfolgte die Uebertragung
des Bildes auf die Seelsorger in der Gemeinde. Doch ist
der Begriff von vornherein theologisch fragwürdig.

Es ist deshalb durchaus möglich, zu einer andern
Figur, einem andern Modell vorzustossen. In der Diskussion

wurde dann sogleich von der Laienseite aus die
Wichtigkeit der Seelsorge betont, und zwar in dem Sinne,
dass der Pfarrer sich nicht als Hirte geben soll, sondern
den Menschen auf den einzigen wahren Hirten, Christus,

hinzuweisen habe, Seelsorge also als theologische
Aufgabe betrachten sollte. Allerdings stellen sich hier
bei unsern heutigen Gross-Gemeinden sofort Schwierigkeiten

ein, ja die Unmöglichkeit, alle nötigen Einzelfälle
zu übernehmen. Der Pfarrer ist überfordert. Es sollte
deshalb irgendwie nach dem Zentrum dieses Berufes
gesucht werden, um der Frage gerecht zu werden.

Hier wurde die Auffassung vertreten, dass eine
Gemeinde zuerst den Theologen im Pfarrer sucht, als
zentralste Forderung. Das heisst sie verlangt einen Menschen,
der bereit ist, die Hilfe zu leisten, welche Gemeindemitglieder

benötigen, um mündig zu werden, gewissermassen
eine Hilfe zur Selbsthilfe. Der Pfarrer ist hier sozusagen
der Trainer einer Equipe, denen er zeigen kann, wie sie
zum angestrebten Ziel kommen. Dadurch fällt die
primitive Situation des Hirten, wo der Hirt der aktive und
die Gemeinde der passive Teil bildet, dahin. Das Mündigwerden

hat auch eine gewisse Gleichstellung zur Folge,
dass die Gemeindeglieder nicht mehr hinter dem Pfarrer
stehen, sondern neben ihm, und mit ihm zusammen auf
das Ziel hin arbeiten. Dadurch wird auch vermieden,
dass der Pfarrer oft Funktionen ausüben muss, für die
ihm die notwendigen Voraussetzungen und Ausbildungen
fehlen. Der Pfarrer kann aber so dem Menschen (in dem
so oder so immer auch ein Theologe steckt), durch
Verabreichung von Hilfsmitteln helfen, ihn gewissermassen
weiterbilden. Es gibt dann eine Art Nahtstelle zwischen

der Theologie und der an den Theologen von den Laien
herangetragenen Probleme der Zeit und der Welt.
Dadurch wird andererseits unmöglich, dass der Pfarrer etwa
nur als Dozent und der Laie als Hörer auftreten, sondern
dass beide miteinander ins Gespräch kommen müssen.
Daraus kann der Pfarrer die Probleme seiner Gemeindeglieder

sowohl der Hifesuchenden als der ebenso wichtigen

Andern kennen lernen, doch wird andererseits auch
das Gemeindeglied in das theologische Denken eingeführt

und erhält so mit der Zeit ein theologisches Weltbild.

Und was sehr wichtig ist: es kann dann etwas davon
weitergeben. Der Pfarrer sollte der Mann sein, der einem
Gemeindeglied, das nicht mehr innerlich weiterkommt,
helfen kann, eine Aufgabe, die sicher auch jeden Pfarrer
befriedigen könnte. Es sollte ein gegenseitiges Geben und
Nehmen sein.

Es kann sogar möglich sein, dass die Vorbereitung
einer Predigt gemeinsam vorgenommen werden kann,
indem z. B. ein Gemeindeglied aufgefordert wird, ebenfalls
über einen bestimmten Text nachzudenken. So fliesst in
die Predigt das hinein, was von der Gemeinde her in
diese hinein muss.

Ist der Pfarrer heute jedoch zu einem solchen Kontakt
mit den Menschen vorgebildet? Das Studium ist heute
noch wesentlich historisch bedingt. Der Umgang mit
Menschen sollte aber möglichst früh an die Studenten heran
getragen werden. Jedenfalls sollten die Gemeinden heute
versuchen, solche Gespräche mit ihrem Pfarrer durchzusetzen,

und den Dienst von ihm zu verlangen.
Auf diese Weise käme man zu einem Team-Pfarramt.

Man müsste sich nur noch darüber klar werden, was ein
Team bedeutet. Team ist eine Gruppe, die sich ein
gemeinsames Ziel gesetzt hat, wo aber jeder seine persönlichen

Ambitionen zurückstellt. Heute lässt sich nur
sagen, dass ein Team-Pfarramt ein Postulat ist. Zum Team
gehört aber auch das Diakonische, das Dienen. Es hat
darin eine ganz zentrale Stellung.

Das Bild des Pfarrers ist weder der Hirt noch der
Manager. Dagegen trifft eher das Bild des Trainers zu, der
den Andern aktiv, selbständig zu machen, ihn in seiner
Aktion voranzubringen hat. Dem müsste aber auch die
Haltung der Gemeinde entsprechen, welche sich darum
bemühen muss.

Massenmedien und Bevölkerungsexplosion

Mac Luhan hat in der Sendung «Das Medium ist
Massage» den Satz geprägt: «Wir teilen miteinander zuviel, um
einander fremd zu sein.» Um diesem Satz seine volle
Bedeutung zu geben, muss ich einen anderen Soziologen
anrufen, nämlich Max Weber, der irgendwo den Gedanken
ausspricht, dass sich im alten Athen erst durch ein
Optimum an Kontakt jene Gesellschaft gebildet habe, die
dann zu der grossartigsten, in der gesamten Kulturgeschichte

der Menschheit einzig dastehenden Leistung
fähig wurde, vor der wir Heutigen bewundernd stehen.
Die Welt war wahrhaftig überschaubar damals. Unter
freiem Himmel, auf der Agora, dem beherrschenden
Mittelpunkt der Polis, allen zugänglich, wurden die Dinge des
öffentlichen Lebens ausgehandelt, wurden Krieg und Frieden,

wurden Freundschaft und Verrat, wurden Sieg und
Niederlage ins Gespräch genommen. Die Welt war nahe,
war zusammengerückt, wer vertraut, die engste, intensivste
Berührung mit ihren Dingen war jederzeit möglich. Man
teilte sehr viel miteinander, und so konnte der Boden auf-

297



bereitet werden, auf welchem die geistigen und bildnerischen

Früchte jener Epoche wachsen und reifen konnten.
Es wäre vermessen, eine direkte Parallele zum Heute zu
ziehen, wo die Dinge, die uns bewegen, und die Menschen
vor allem, durch die Geschwindigkeit der Fortbewegungsmittel

und durch noch schnellere Möglichkeiten wie
Hörfunk und Fernsehen einander nahegerückt sind wie nie
mehr seit jener klassischen Epoche. Es wäre vermessen,
sage ich, und doch ist der blosse Gedanke, es könnte
ein Mittel wie das Fernsehen in ähnlicher Weise und mit
allen verheissungsvollen Konseqenzen zu einer
gesellschaftsbildenden Kraft werden, erregend und macht es
lohnend, diesem Medium seine volle Aufmerksamkeit zu
schenken.

Gerade in diesem Zusammenhang ist es wichtig, die
Tatsache, dass mit dem Fernsehen gleichzeitig
Hunderttausende, ja Millionen von Menschen erreicht werden können,

nicht nur unter dem Aspekt der Vermassung zu sehen,
sondern sie in Relation zu bringen zu der ungeheuren
Bevölkerungsexplosion, die die Menschheit seit Beginn
des 19. Jahrhunderts erlebt. Angesichts solcher
Bevölkerungsmengen ist es sinnlos und wenig fruchtbar, gebannt
auf das Kommunikationsmittel zu blicken, das man mit
pejorativem Unterton «Massenmedium» nennt, und zu
klagen, an Stelle individueller Kontakte sei nun eben die
Massenkommunikation getreten. Heilsamer ist es, uns dieses

Mittels in umfassender Weise zu bedienen, damit die
Menschheit angesichts ihrer ungeheuren Vermehrung
gerade eben nicht eines Tages zu einer amorphen, dumpfen,

zusammenhanglosen und ungegliederten Masse wird,
sondern eine differenzierte, gegliederte Gesellschaft bleibt.
Statt angesichts des Fernsehens von Vermassung zu
sprechen, müsste man sich Tag für Tag vor Augen führen, was
für eine Rolle es zu spielen vermag, um in einer Zeit
globaler Abhängigkeit voneinander zu einem weltweilten, echten

Kommunikationsmittel zu werden.
Und diese Aufgabe stellt sich wie nie zuvor, wenn Sie

bedenken, dass die Realität eines Ausdrucks wie «weit
hinten in der Türkei» zum Inventar einer vergangenen Zeit
gehört. Denn Dinge, die auf der entgegengesetzten Seite
unseres Globus passieren, bewegen uns genau so wie
Geschehnisse in unmittelbarer Nähe. Das aber verlangt wie
nie zuvor in der Menschheitsgeschichte ein Optimum an
Bereitschaft zum Verständnis des andern, des Angehörigen
einer andern Sozialgruppe, eines Landes, einer anderen
Rasse, einer anderen Weltanschauung, einer anderen
Religion, einer anderen Kultur. Es muss ein Klima der
Gesprächsbereitschaft geschaffen werden, ein Klima der
Solidarität und der Mitverantwortung auch für den Mitmenschen

und Bruder «weit hinten in der Türkei». Diese
Aufgabe erfordert unsere ganze Kraft, erfordert aber auch
den Einsatz aller tauglichen Mittel, die die moderne Welt
anzubieten hat.

Und eines der entscheidendsten, ja wohl das wichtigste
und wirksamste ist das Fernsehen, aber ein Fernsehen —
und hier muss der Bezug zu unserem Thema sehr eindeutig
erfolgen — dessen Angebot den Menschen nicht wahllos
überflutet und dadurch, statt Bezüge zu schaffen, sie
vernichtet, sondern ihn instand setzt, sich dem Angebot
gegenüber jederzeit souverän aus der Freiheit seiner Persönlichkeit

und seiner Entscheidungsfähigkeit zu verhalten.
Und das ist ja das vornehmste Ziel der «screen education»,

ein Ziel, das nicht nur in die Zukunft weist, sondern
mitten in der Gegenwart abgesteckt ist, damit wir
überhaupt noch eine Chance haben, sie zu bestehen.

Aus einem Vortrag von Dr. Guido Frey, Direktor des
Fernsehens der deutschen und rätoromanischen Schweiz,
gehalten an der Fernseh-Informationstagung des Kt. Bern,
am 22. 23.2. 1969 (Vereinigung Schule und Elternhaus).

Politische Auswirkungen der
Theologie in der Neuzeit

FH. In einer Sendung des Deutschlandsfunks wurde unter

dem obigen Gesamttitel auch das Thema «Wege in die
Demokratie oder der politische Sinn der Befreiung des
Christentums von der Kirche» besprochen. Selbstverständlich

wurde dabei nur das deutsche Verhältnis von Demokratie

und Theologie berücksichtigt; bei uns in unserer
alten Demokratie liegen die Verhältnisse anders. Doch ist
es reizvoll, wie die Theologie, an der namhafte Schweizer
mitgebaut haben, in Deutschland endlich den Weg zur
Demokratie fand.

Im alten, kaiserlichen Deutschland gehörten Thron und
Altar eisern zusammen. Tradition hiess das Stichwort. Wie
die Väter es getrieben, so sollte es bleiben. Doch während
des 1. Weltkrieges begann sich das Blatt leise zu wenden.
Er galt in weiten Kreisen als Auseinandersetzung
verschiedener Kulturen und religiösen Strukturen. Darin schien
seine Legitimation zu liegen. Mit dem Kriegseintritt Amerikas

1917 gewann der Krieg dann seine wahre politische
Kontur. Er wurde in Washington begründet mit dem Ziel
der «Befreiung der Deutschen zur Demokratie». Dadurch,
dass der Krieg von ihren Feinden als Krieg für die Demokratie

geführt wurde, nötigte er die Deutschen, die Frage
nach der richtigen Verfassung auf der ganzen Linie neu
zu überdenken. Doch ein Einlenken hätte Selbstaufgabe
bedeutet, und es schien nötig, sich auf die deutsche
Geschichte zu besinnen. Die Frage, wie der Weg Deutschlands

und der Weg des deutschen Protestantismus
weltgeschichtlich zu begreifen sei, wurde direkter Bestandteil
der Orientierung über die deutschen Kriegsziele und über
die Zukunft der Deutschen. Die beiden wichtigsten
Konzeptionen, mit denen der Weg in die Demokratie verbunden

war, sind folgende gewesen:

Die erste Konzeption ist vor allem von dem Theologen,
Philosophen und Historiker Ernst Troeltsch vertreten worden.

Seine Auffassung lässt sich folgendermassen
zusammenfassen: Der Streit um die Demokratie zwischen den
Nationen ist kein Streit um die blosse Verfassungsform,
sondern ein Streit um die Freiheit. Diese tritt jedoch nicht
nur in einer bestimmten Verfassungsform auf, sondern hat
verschiedene Gesichter. Die englische unterscheidet sich
zum Beispiel erheblich von der französischen, und beide
wiederum vom deutschen Begriff. Der letztere besteht
nicht nur in der Anerkennung der Freiheit des Menschen,
sondern auch der Anerkennung der Verschiedenheit des
Menschen. Auf die Völkerfreiheit übertragen heisst das,
ein System gegenseitiger Achtung zu schaffen. Die Zukunft
der Welt hänge daran, dass neben der englischen und
französischen Freiheitsidee auch die deutsche zu einem
bestimmenden Faktor in der Welt werde.

Diese Vorstellungen von Troeltsch übersetzen damit die
eigentümliche politische Grundlage des Politischen, wie
sie in der Reformation hervorgetreten ist, und sich im
deutschen Protestantismus artikuliert hat, in die
weltgeschichtliche Situation des 1. Weltkrieges. Nicht so sehr das
formale Grundprinzip der Demokratie, sondern die ihr zu
Grunde liegende Idee der Freiheit ermöglichte es, dem
Gedanken der Individualität eine weltgeschichtliche Ausrichtung

zu geben. Nicht die Selbstdurchsetzung des
Menschen oder der Nationen, sondern die Wahrung und
Beförderung der Freiheit, die in dem Zusammenleben der
Menschen vorausgesetzt werden muss, ist die Wirkung
des reformatorischen Freiheitsverständnisses, die hier ins
Spiel zu bringen versucht wird.

(Schluss folgt.)

298


	Die Welt in Radio und Fernsehen

