
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 17

Rubrik: Die Welt in Radio und Fernsehen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mig als einen Verführer, der an die banalsten Instinkte appelliert,

die Menschen zu den unnatürlichsten Verkrampfungen und
widerlichsten Verzerrungen veranlasst: zu selbstquälerischer,
lebensfeindlicher Askese und sinnloser Selbstaufopferung, die
aber von dem dummen Volk begierig aufgenommen wird. Dass
die einfache Magd die erste ist, die auf den Gast einsteigt, passt
insofern zur Wirklichkeit des Neuen Testamentes, als auch
dort die Fischersleute, Frauen wie Maria und Martha und
nachher etwa Ananias und Sapphira und die Purpurkrämerin
Lydia als erste die Botschaft des «Gastes aus der anderen Welt»
annehmen.

Wenn diese Deutung richtig ist, so hätte die römische Kurie,
die den Film verbieten lassen wollte, die feinere Nase gehabt
als das Internationale katholische Filmbüro, das ihn mit
seinem grossen Preis bedacht hat, worüber sich sein Schöpfer nicht
übel den Buckel voll gelacht haben wird.

Sehr gut fügt sich in unsere Deutung die Gestalt des Vaters
ein; sein Ende: die Selbstentkleidunng, die Verschenkung seiner

Fabrik an die Arbeiter und seine Flucht in die Einöde kann
nur surrealistisch symbolisch verstanden werden und weist etwa
auf einen Christen vom Typus Leo Tolstois hin: auf dessen

Selbstentblössung in seinen «Beichten» und seine freiwillige
Rückkehr in die Armut, die, volkswirtschaftlich gesehen, keinen

Sinn hatte.
Die Frau des Industriellen repräsentiert die «gute

Gesellschaft», die alles und darum nichts hat, die meint, ihre völlige
Leere mit diesem neuen Evangelium der «Liebe» ausfüllen zu
können und die dabei doch leer und unmenschlich und
vollkommen ichbezogen bleibt. Und die beiden Kinder sind noch
ungeformte und darum unsichere und nach ihrem eigenen Wesen

suchende Menschen, die durch das Pseudoevangelium
gekapert und irregeleitet werden und dadurch nicht etwa, wie
sie meinen, sich selber finden, sondern sich selber verlieren und
ins Nichts, in die Verzweiflung, abgleiten.

Gespielt sind alle diese Gestalten hervorragend: jeder Schau¬

spieler hat seine Rolle voll erfasst unnd mit sicheren und scharfen

Konturen umrissen, und so ist jede Gestalt in ihrer
tragischen Verlorenheit ergreifend. Das ist das Beste an diesem
Film. Aber anderseits bringt gerade das auch seine Schwäche
an den Tag. Denn so realistisch genommen, wie es gespielt wird,
ist das, was sich ereignet, unmöglich, undenkbar, nicht nur
der Vater, der sich mitten in der Bahnhofhalle bis auf die
Haut auszieht, sondern auch die Mutter, die sich wie traumhaft

selbst entkleidet beim Anblick der abgelegten Hüllen des

Gastes; die Magd, die, kaum hat sie den Gast recht gesehen,
den Gasschlauch in den Mund nimmt und die sich schliesslich
von ihrer Mutter dem Trax vorlegen lässt. In all diesen Dingen
zeigt es sich, dass dieser Film nicht dem Leben abgelauscht ist,
nicht wesentliche Kräfte und Anlagen des Menschen sich
entfalten lässt, sondern dass er nur aus dem Intellekt, aus dem
marxistischen Dogma von der Religion als «Opium für das
Volk» geboren ist, aus dem abstrakten fanatischen Hass gegen
eine dieses Dogma konkurrenzierende «Ideologie». Mühsam
und auf eine unkünstlerische Weise sucht der Autor einen Leib
für diese Gedanken. Darum hat dieser Leib nicht die Kraft
eines unmittelbar anschaubaren und erlebbaren Symbols,
sondern er bleibt eine magere Allegorie, vieldeutig und dem Miss-
veständnis ausgesetzt wie die meisten Allegorien. Entschuldbar
ist das höchstens damit, dass, wenn Pasolini seine gotteslästerliche

Verhöhnung des Christentums unverschlüsselt ausgesprochen

hätte, er seinen Film vielleicht gar nicht angebracht hätte
oder ein Verbot hätte riskieren müssen. Aber ein wirklicher
Künstler, der aus der Ergriffenheit, der Erschütterung heraus
Menschenschicksal gestaltet, hätte auch das wagen dürfen und
müssen, weil es dann den Charakter der, wenigstens subjektiven,

Notwendigkeit gehabt hätte.

Diskussionsbeiträge nimmt entgegen:
Pfr. Dolf Rindiisbacher, Filmbeauftrag.ter
Sulgenauweg 26, 3007 Bern, Tel. 031 / 46 16 76

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Das Problem der Unterhaltung im Fernsehen
In welchen Formen kann Unterhaltung Eingang in religiöse Sendungen finden?

In der Evangelischen Akademie in Bad Boll fand Ende
Mai ein Treffen unter dem Titel «Freiheit zum Spiel» statt.
Pfarrer, Pädagogen und Journalisten diskutierten an 2

Tagen vornehmlich Fernsehfragen, zum Teil an Programmbeispielen,

wie dem «Bibel-Quiz» des SDR oder an
Unterhaltungssendungen; vor allem aber waren Diskussionen mit
Dr. Dieter Pröttel (Regisseur und Autor beim SWF) und
Hans Joachim Kulenkampff interessant, wenn sie auch
natürlich keine Rezepte vermitteln konnten.

Dr. Franz Dülk (SDR) und Pfarrer Johannes Kühr (Stuttgart)

bemühten sich vor allem um diese, ein wenig
schwäbisch-interne Tagung, deren Themenstellung in ihrer
Aktualität nicht gleich erkennbar war. Ist es, diese Frage
muss gestellt werden, darauf zurückzuführen, dass die
Rundfunkanstalten so wenig Vertreter geschickt hatten?
Es wäre doch wirklich zu begrüssen, wenn sie aus der Praxis

heraus zur Diskussion beisteuern könnten, nicht zuletzt,
um auch für ihre Arbeit im so oft umstrittenen Bereich der
Unterhaltung (die ja «Spiel» ist und sein soll) zu werben.
Schade, dass die ARD oder das ZDF nicht immer mit
einem Sprecher aufwarten, der wenigstens für Fragen zur
Verfügung steht.

Am Bibel-Quiz begann die Diskussion, an dieser
evangelisch-katholischen Gemeinschaftssendung, die durchaus
nicht unumstritten war und deren Echo nicht immer
überzeugte. Soweit dieses Quiz reine Wissensfragen anschnitt,

hat es kaum einen anderen Charakter als den eines
Literatur-Quiz. Wenn es aber in seinen Fragen deutlich machen
wollte, dass die Bibel zur Geschichte unserer Zeit gehört,
dann gelingt es kaum, dieses «Spiel» populär zu machen.
Interpretationen kann der Quizmaster nicht werten, und
wenn ausserdem die ganze Sendung «schwer» angelegt
wird, dann bleibt für «Spiel» wenig Raum. Das Gespräch
ging über diese Einzelsendung hinaus bis z.B. zu den
Fragen, weshalb eigentlich in der (heute immer noch im
Gedächtnis lebendigen) «Familie Schölermann» des NWDR
bei über 100 Folgen niemals ein Pfarrer aufgetaucht sei,
oder bis zu der Anregung, eine Familie zu zeigen unter
dem Motto: so verhält sich eine christliche Familie in dieser

oder jener Situation. Und schliesslich auch die Frage,
ob im normalen Quiz nicht auch Themen aus der Bibel
angeschnitten werden könnten — eine Frage, die
Kulenkampff am nächsten Tag durchaus bejahte.

Regisseur Dr. Dieter Pröttel («Euro-Party», «Rudi-Carell-
Schau», «Talent-Schuppen») ging erfreulicherweise ganz
handfest an das Thema heran und sagte: Eine
Unterhaltungssendung will unterhalten,wobei übrigens derZuschau-
er nicht merken soll, mit wieviel Instanzen ein Autor oder
Regisseur zu «kämpfen» hat, ehe er seine Ideen durchsetzen

kann. Eine Unterhaltungssendung vermittelt «im Spiel»
Wissen, wenn auch oberflächlich, sie kann die Zuschauer
und Zuhörer beeinflussen, sie kann nicht «Bildung» im wei-

264



teren Wortsinn vermitteln, wohl aber geschmacksbildend
wirken. Nicht zuletzt durch gute Musiken, Bühnenbilder,
Texte usw.

Es wurde nach dem bemerkenswert offenen, klar den
Bereich Unterhaltung erkennenden Vortrag von Pröttel
versucht, gute und schlechte Unterhaltungsprogramme zu
definieren — ohne Erfolg, denn die Geschmacksskala und die
Forderungen, die an das Fernsehen gestellt werden (zum
grössten Teil mit Recht) sind sehr, sehr breit. Dass «dem
Menschlichen» und «dem Echten» im Sinne von Ungekünsteltem

besonders das Wort gesprochen wurde, war
erfreulich und lässt auch erfahrene und leidgeprüfte
Fernsehzuschauer immer weiter hoffen. Es ist schon erfreulich,
wenn «die Kirche» Unterhaltungssendungen als Gegengewicht

zu den Forderungen des Tages und der Zeit auch
daraufhin überprüft, in welchem Umfang und in welchen
Formen sie in Programmen Eingang finden könnten, für die
die Kirche verantwortlich oder mitverantwortlich zeichnet.
Die Antwort könnte sein: Wenn der Herr Pfarrer in
selbstverständlicher Humorigkeit in unser Leben eingebaut ist,
etwa so, wie ihn die britische (sehr britische!) Zeitschrift
PUNCH in jedem Heft zeigt. Wir haben noch keinen
PUNCH

Im «Spiel um den Quizmaster »stand Kulenkampff
Journalisten und Pfarrer gegenüber nie um Antwort verlegen,
dabei witzig, schlagfertig und immer Beispiele aus der
Praxis zur Hand. Natürlich gab er keine Rezepte preis, und
natürlich legte er sich, an manche leidvolle Erfahrung
denkend, nicht unbedingt mit jedem an. Wer kann ihm das
verdenken? Sein Quiz will ein Gesellschaftsspiel mit Oef-
fentlichkeit sein, es soll mit dem Zeitgeschmack gehen,
nicht gegen das Publikum gemacht werden und «etwas
Menschlichkeit demonstrieren». Er machte sich Gedanken
über die Möglichkeiten, ein «Team»-Quiz aufzubauen oder
ein reines «Bildungs-Quiz» (wie früher Professor Gebhardt
in seiner «Goldenen Zeit») zu gestalten. Er ging bis zum
«Stammtisch der Prominenten» (Uwe Seeler, Freddy Quinn,
Abs, Blessing usw.), die über politische Vorgänge befragt
werden sollten — im Rahmen einer «politischen Unterhaltung».

(Kuli: «Meine EWG ist Unterhaltung, nicht Politik»).
Ueber den Quizmaster-Nachwuchs befragt sagte er: «Wir
haben Versuche gemacht, 1600 Einsendungen kamen, 25
wurden in die engere Wahl gebracht, einer (1) macht jetzt
einen Versuch .»

Die kleine Tagung in Bad Boll war nicht umsonst. d.r

Jesus im Marxistischen Denken
Fortsetzung

FH. Für Kowalkowski, so fuhr die Sendung des
Deutschlandfunks fort, und den undogmatischen Marxismus
überhaupt, bleibt die Schaffung sozialistischer Produktionsverhältnisse

zwar Grundvoraussetzung, dass der Mensch zum
Menschen wird, jedoch nur eine notwendige, keine
ausreichende. Die Verwirklichung dessen, was man die
personhafte Seite der Existenz nennen kann, steht noch aus, ja
es ist noch keineswegs klar, wie sie überhaupt zu
bewerkstelligen ist. Auf diese Weise kommt der undogmatische
Marxismus nicht nur zu neuen Ansichten über Religion,
sondern auch zu einem Dialog mit der Religion, das heisst
in Europa mit dem Christentum.

Dem Marxismus ist dabei keineswegs etwa fromm
zumute, wohl aber ernst. Er sucht um und im christlichen Glauben

eine Erfahrung mit dem Menschsein, mit der zu diskutieren

und vielleicht zu lernen möglich wäre. Das muss dann
früher oder später zur Beschäftigung mit Jesus führen. In

diesem Zusammenhang gehört das Werk von Wiszeslaw
Gardaskis Buch «Gott ist nicht ganz tot». Der Verfasser ist

Philosophieprofessor an der Militärakademie in Brünn. Er
schrieb das Buch nicht als Philosoph, sondern als einer,
der ein lebendiges Verhältnis zur Geschichte sucht. Darum
frägt er nicht nur nach Wahrheiten über Jesu, die in den
abendländischen Kulturbereich eingeflossen sind, sondern
er versucht, dem geschichtlichen Phänomen Jesus von
Nazareth zu begegnen. Das bedeutet, dass er kein Interesse
daran hat, Jesus so kennen zu lernen, wie er eigentlich
gewesen ist, sondern so, wie er Geschichte gemacht hat, das
heisst, wie seine Jünger ihn verstanden und gedeutet haben.
Und es bedeutet andererseits, dass er selbst bereit ist, sich
in der Begegnung in Frage stellen zu lassen. Er versucht
also zu erfassen, was theologisch der kerygmatische Jesus
im Unterschied zum historischen Jesus heisst. Ob Jesus
eine historische Persönlichkeit war, interessiert ihn
einfach nicht. «Jesus existiert für uns in einer viel nachdrücklicheren

Form, nämlich als eine Person gewordene
Kurzformel für eine bestimmte, jüdische Anschauungsweise von
der Welt und vom Menschen, die etwa zu Beginn unserer
Zeitrechnung in der Welt des Judentums in der Spätantike
auftaucht, sich ausbreitet und ihre nationale Begrenztheit
sprengt. Wenn wir ihn so begreifen, dann werden wir frei,
über ihn als eine Gestalt der Evangelien und über den
Inhalt des Anrufs, den er verkörpert und trägt, nachzudenken.»

Allerdings, wie der Ausdruck «eine Gestalt der
Evangelien» schon anzeigt, ist bei dem Verfasser der Jesus, der
ihn interessiert, nicht der, vom dem etwa Paulus ausgeht,
der Gekreuzigte und Auferstandene, der zu Lebzeiten seinen

Mitmenschen zum Anruf wurde. Inwiefern wurde er
das?

Der Verfasser geht davon aus, dass Jesus Jude war und
kein Grieche. Das heisst, es geht bei ihm nicht um die
Ausbildung irgendeines neuen Lehrgebäudes, einer neuen
Theologie, eines neuen ethischen oder religiösen Wertsystems.

Er predigt nicht ein neues sittliches oder humanistisches

Ideal, er zählt nicht die Eigenschaften auf, die ein
frommer, harmonisch entwickelter Mensch haben sollte.
Sondern alles spricht dafür, dass es Jesus darum ging,
Israel zu seinem ursprünglichen Glauben zurückzuführen.
Zu jener Bestimmtheit, in der Gott der Herr direkt zu ihm
kam, als Anruf an den Auserwählten, an den, der sich zu
entscheiden hat, der zu wählen hat, während er zwischen
zwei Abgründen steht, und der sich mit seiner ganzen Person

in diesen Akt der Wahl hineinstürzen muss. Es ging
Jesus darum, dass wieder jenes Israel da sei, für das die
ganze Zukunft sich gerade jetzt entscheide. Dass also jene
Dynamik des Voranschreitens und des Ueberschreitens
entstünde, die uns das, was schon von allem Anfang an da
sein sollte, nahe bringt: das verheissene Land, das Reich
Gottes. Das setzte die Massen des Judentums in Bewegung
auf eine radikale Entscheidung des Reiches Gottes, das
nahe herbeigekommen ist.

Was heisst nun aber «Reich Gottes» für Jesus? Das
ergibt sich, so meint der Verfasser, nicht aus den Evangelien,
sondern aus der Johannis-Apokalypse, die er, wie die ganze
marxistische Tradition seit Friederich Engels, zu den ältesten

Zeugnissen des Christentums zählt. Die Apokalypse
weissagt den Fall der «Hure Babylon», sprich Rom. Sie
meint damit aber nicht nur eine unterdrückerische,
politische Macht, sondern den antiken Geist überhaupt, für den
die Welt der gesetzmässige Kosmos ist, in welchem der
Mensch seinen Platz kennen muss, und für den
Selbstbeherrschung wesentlich im Durchschauen besteht, nicht im
Gestalten. Gegen diese Welt setzt die Apokalypse, wie der
Verfasser meint, das neue Jerusalem, «in dem Gott
abwischen wird alle Tränen und der Tod nicht mehr sein wird».
Dort gibt es keine Schranken mehr, die den Menschen
von Gott trennen, sondern nur den Menschen, der bereit
ist zum Anruf und zur Tat der Wahl.

265



Wenn, wie der Verfasser meint, unter diesen Bildern der
Apokalypse das Reich Gottes-Verständnis Jesu steckt, dann
bedeutet das: das Reich, zu dem Jesus ruft, bedeutet kein
neues Verhalten, aber auch keine neue Sozialordnung,
sondern der verheissungsvolle Entwurf eines Menschenbildes,
nach dem der Mensch die Macht hat, über sich selbst
hinauszuschreiten und sich und seine Welt zu gestalten. Dass
damit wirklich getroffen ist, was Jesus meinte, begründet
der Verfasser so, dass nach der ältesten Ueberlieferung
der Evangelien Jesus als der angesehen wurde, der dieses
Menschenbild selber realisierte. Nämlich: Jesus hat Wunder

getan. Natürlich meint der Verfasser nicht, dass die
Taten Jesu, die uns als Wunder überliefert sind, gegen die
Gesetze der Natur geschehen sind, wie die klassische
Wunderdefinition der Scholastik lautet. Er meint aber, dass sie
aus dem Willen geboren sind, im Bereich des Menschen
und seiner Geschichte nichts als Natur hinzunehmen, auch
nicht Krankheit, Dämonen und Tod. Insofern sind Jesu
Wundertaten Modellfälle der Selbstüberschreitung und
Selbstverwirklichung des Menschen wider das, was man
die menschliche Natur und den Lauf der Welt nennt, und
heissen so mit Recht «Wunder». Und so erfahren wir nach
diesem Marxismus aus den Wundern Jesu mehr über das
Wesen der geschichtswirksamen Tat als aus den langweiligen

Schilderungen dessen, was die Heroen der Antike
geleistet haben. Hier wird den Ungläubigen unter seinen
jüdischen Zuhörern, die niemals etwas gewagt, oder denen
eine solche Möglichkeit nie in den Sinn kam, gezeigt, dass
radikale Eingriffe in den natürlichen Ablauf der Dinge wirklich

geschehen, und Wunder aus der Kraft des Menschen
entstehen können. (Schluss folgt.)

Blick in die Zeitschrift «medium»
H. B. Die Zeitschrift für Evangelische Rundfunk- und

Fernseharbeit «medium» bringt in Heft 1969/2 ein mutiges
Wort von Manfred Josuttis (Göttingen), der die gängige
Meinung über die Problematik einer Uebertragung von
Gemeindegottesdiensten im Rundfunk an einigen Stellen
korrigiert. Wenn der Rundfunk Sportreportagen und
Symphoniekonzerte übertragen kann, kann er auch Gemeindegottesdienste

übertragen. Die für einen Radiogottesdienst
erarbeiteten Grundsätze gelten auch für gewöhnliche
Gemeindegottesdienste. Der Verfasser überprüft die vom
Norddeutschen Rundfunk 1968 gesendeten Rundfunkpredigten.

Er macht Mut zur Durchbrechung des Perikopen-
zwanges. Der Pfarrer soll in der Wahl des Textes frei sein.
Für die Predigt ist neben der Textwahl mindestens ebenso
wichtig, welche Phänomene und Aspekte der Welt in der
Predigt vorkommen und mit dem Text konfrontiert werden.
Häufig werden die Weltereignisse nur als Sprungbrett
benutzt. Der Prediger steht im Dilemma zwischen Textauslegung

und Gegenwartsferne oder Gegenwartsbezug mit
Textvergewaltigung. Nicht ausser acht zu lassen ist, dass
das Kriterium der Predigt nicht der Effekt ist, sondern die
Vollmacht.

Die von Will Adam (Oberhausen) unter dem Titel
«Gottesdienst als Spiel — über die technische Verwandlung von
Gottesdiensten in Gebilde der Kunst» vorgebrachten
Einwände gegen Gottesdienst-Uebertragungen am Fernsehen
können wir zumindest für die Schweiz nicht teilen. Er sieht
die Gemeinde durch die Anwesenheit des Fernsehens in

extremer Weise gestört. Immerhin muss er zugeben, dass
W. Hess auch für den deutschen Raum die gegenteilige
Meinung verficht. Es sei auch an dieser Stelle den
schweizerischen Fernsehteams gedankt für die taktvolle Art und
Weise der Uebertragungen von Gottesdiensten.

Heinrich Reiss (Bielefeld) nimmt die Gelegenheit wahr,
anlässlich der Eröffnung der Redaktion «Ruhr» des Evan¬

gelischen Presseverbandes über «Information von der
Kirche» nachzudenken. Er erinnert an Erzbischof Söderblom,
der die Kirche als den umfassendsten Nachrichtendienst
der Welt bezeichnete. Information von der Kirche ist nicht
Information der «kirchlichen Hierarchie».

Gerhard Unholzer (München) wertet die Infratest-Unter-
suchung mit 1849 Interviews über die Zuschauer kirchlicher
Sonntagsvormittags-Sendungen aus. Wir greifen heraus:
Männer sehen die Sendungen fast ebenso häufig wie Frauen.

Katholiken stehen im Uebergewicht. — Friedrich
Wilhelm Hymmen (Frankfurt) erkennt keine Zukunft bei
kommerziellen Sendern und sieht deshalb die Frage des
Mitwirkens der Kirchen bei einem künftigen privatwirtschaftlichen

Fernsehen als verfrüht. Er rechnet bis auf weiteres
nicht mit solchen Stationen. Er äussert grundsätzliche
Bedenken gegen die Uebernahme von Verantwortung bei
Rundfunkanstalten, empfiehlt aber an der Konzeption der
Lizenzierungs-Bedingungen mitzuarbeiten.

In der Dokumentation ist der Jurybericht der Ersten
Internationalen Christlichen Fernsehwoche in Monte Carlo
zu lesen. In der Abteilung «Leichte Unterhaltung» konnte
kein Preis verliehen werden. Bei den Kinder- und
Jugendprogrammen verdiente das niederländische Kinderprogramm

«Word by Word» besonderes Lob, speziell die
anschauliche, kindbezogene Behandlung des Schöpfungsthemas.

Unter den Programmen mit Spielhandlung wurde das
amerikanische Programm «The three — cornered flag» für
den Mut und die Offenheit besonders anerkannt, mit der es
das zunehmend weltweite Problem der Wehrdienstverweigerung

aus Gewissensgründen behandelt. Den Preis erhielt
die spanische Sendung «El nuevo Rey Midas». Unter der
Kategorie Musik wurde die in Zusammenarbeit zwischen
Polen, Tschechen und Deutschen entstandene Sendung
«Genesis» mit dem Preis bedacht. In der Abteilung
Dokumentarfilme wurden «Catholiques et Protestants en dialogue»

sowie «Padre Pio» mit Preisen ausgezeichnet. Den
ökumenischen Preis erhielt der schwedische Beitrag «Behold

All Things New».
In den Miszellen erfahren wir von den ökumenischen

Morgenfeiern des Oesterreichischen Rundfunks, an denen
13 Konfessionen beteiligt sind und jeden Sonntag drei
davon zu Wort kommen. — In Holland hören mehr als hunderttausend

Menschen — zumeist Nichttheologen — den seit
12 Jahren ununterbochen einmal wöchentlich ausgestrahlten

«Theologischen Aetherlehrgang» im Rundfunk. — Trotzdem

Hawai als ungünstiger Standort für Kurzwellensendungen

angesehen wird, gedenkt Billy Graham hier einen
grossen Missionssender zu errichten. — Geteilte Aufnahmen

fand ein durch BBC-Fernsehen gesendetes Passionsspiel,

in dem Christus als ungeschliffener Agitator dargestellt

ist, dicklich und klein, von Zweifeln geplagt, ob er
Gottes Sohn sei.

Bei der Lektüre der Pfingstsendung «Wenn die Propheten

aufständen ..» von Peter Göpfert (Kempten) fragt
man sich, ob der Deutschlandfunk gut beraten war, seit
Ostern 1969 die evangelische Ansprache durch eine
Zusammenstellung von Texten abzulösen. Eine Ansprache
kann viel aktueller gestaltet werden.

Mitteilung
Der Anteil der Kinospielfilme im Oesterreichischen Fernsehen

Den grössten Anteil, nämlich 16,7 Prozent am Fernsehprogramm

der ORF, nehmen Kinospielfilme ein. Das sind rund
700 Stunden von etwas über 4000 Stunden insgesamt. Im. 1.

ORF-Programm allerdings sind Spielfilme nur mit 186 Stunden
vertreten, während in den anderen Programmen bzw. durch
Wiederholungen insgesamt 700 Stunden statistisch erfasst
werden. Fernseh-Informationen, Juli 1969, Heft 29.

266


	Die Welt in Radio und Fernsehen

