Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 17

Artikel: Um Kirche und Film

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-963312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-963312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zu seinem Vorteil zu verwenden, gerade sie scheinen ihn
gereizt zu haben: «So dient mir das Buch als Vorwand, um
die Phantasie walten zu lassen, um so etwas wie einen
wissenschaftlichen Fiktions-Film zu schaffen. Kein Mensch
weiss, wie das Leben im alten Rom wirklich war. Was ich in
der Schule dariiber lernte, war dumm und langweilig. Die
Archiologie fiigte bloss eine theatralische und aufgebla-
sene Dimension hinzu. Und dann die Filme dariiber! Da gab
es so krasse Vulgarisationen, dass unsere Hoffnung, die
Vergangenheit zu erfassen, weiter zerstdrt wurde.

Was ich wollte, war etwas, das ich am liebsten als «Fresko
der heidnischen Zeiten» bezeichnen mochte. Ich hatte seit
langem gewisse Triaume, die mir jetzt bewusst geworden
sind, und die ich jetzt auch materialisieren muss. Aller-
dings muss ich diesmal anders arbeiten als friher. Ich
brauchte ein viel detaillierteres Drehbuch. Friher gab es
darin leere Rdume nicht nur fiir Improvisationen, sondern
auch fir Ideen, die sich erst aus dem bereits Gefilmten ent-
wickelten. Das war hier nicht mehr méglich. Jedes Detail
musste zum voraus bekannt sein. Etwas aus heidnischen
Zeiten zu improvisieren, die ich nicht kenne, wire gefdhr-
lich. Die von mir verlangte Konzentration ist deshalb viel
grosser.»

Und dann ndherte er sich endlich dem Kernpunkt seines
Interesses fir den Stoff. «<Es war besonders wichtig fiir mich,
eine vor-christliche Dimension zu schaffen. Ich versuchte,
eine Geschichte aus einer Gesellschaft zu drehen, in der
Christus fehlte. Alles in der heutigen westlichen Welt,
Filme inbegriffen, ist doch mit moralischen und psychologi-
schen Konzeptionen durchsetzt, die durch das Christentum
aufgebracht wurden. Doch die alten Rémer, die nichts von
einer Christus-Figur wussten, wussten auch nichts von der
aus ihr resultierenden Spiritualitit, Moral, den Dogmen.
Sie lebten in einer andern Dimension. Deshalb scheint mir
der Film eine Art Science-fiction. Fur diese Romer war jede
Ausschweifung (wie wir das heute nennen) eines Versuches
wert. lhre Gausamkeit, die uns so hart trifft, war fiir sie
mehr zufillig. Zu ihrer Nachmittags-Unterhaltung wiirden sie
Hunderte von Menschen im Colosseum schlachten lassen.
Das Satyrikon ist eine Geschichte der Gesellschaft von
vor-christlichem Charakter. Ich musste nach einem jung-
fraulichen Weg suchen, um mich in eine solche Zeit zu ver-
setzen, in eine solche Dimension. Dabei musste ich sehr
aufpassen, die Rodmer dieser Zeit nicht zu verurteilen. Denn
erst wir haben das Gewissen erfunden, wir haben den Din-
gen einen moralischen Wert gegeben, unterstutzt durch
2000 Jahre Christenheit, die uns zu Babies machten, die
nach der Kirche, nach dem Papst, nach politischen «Fiih-
rern» riefen. Ich habe mein Bestes getan, die heidnische
Welt frei vom christlichen Gewissen zu zeigen. Wenn es
mir gelungen ist, wird es auch einen aufklarenden Wert
fur unsere Zeit haben. Vielleicht wird man es sogar als alle-
gorische Satire auf unsere gegenwirtige post-christliche
Welt sehen.»

So kreist auch dieser in alten Zeiten spielende Film um
Probleme des Christentums, sogar um die Stellung des
Christentums heute, allerdings nur im Spiegel des Heiden-
tums gesehen. Er hat sich zur Aufgabe gestellt, einen Film
tiber das Heidentum zu drehen, ohne Sehnsucht nach Chri-
stus, doch mit 2000 Jahren Christentum auf den Schultern.
Diese Aufgabe diirfte auch fiir einen Fellini unldsbar sein.
Zwar hat er sich dagegen zur Wehr gesetzt. bloss subjek-
tive Ansichten oder gar Autobiographisches in den Film
hinein zu bringen, jedenfalls nicht bewusst, wie es Kritiker
in seinen friheren Filmen zu finden glaubten. Doch was
immer er in dem Film den Geist antiker Zeiten heisst, so
bleibt es doch immer Fellinis eigner Geist. Das interessiert
allerdings nicht weniger, denn es ist der Geist eines der
bedeutendsten Filmschoépfer unserer Zeit.

Um Kirche und Film

FH. Am Empfang der evangelischen Kirche anlasslich der
Berliner Filmfestspiele ergriff der Intendant des westdeut-
schen Rundfunks und frihere Leiter der deutschen evan-
gelischen Filmarbeit, Werner Hess das Wort zu einer An-
sprache, in der er auf das Problem der kirchlichen Film-
arbeit zu sprechen kam. Nachdem er an der Tagung in
Arnoldshain letztes Jahr selbst bisher anerkannte Grund-
prinzipien als lberholt und verstaubt erklart, und eine neue
Konzeption in Aussicht gestellt hatte, war minniglich ge-
spannt auf seine neue Stellungnahme.

International und allgemein gesehen musste sie enttdu-
schen. Zwar machte er diesmal anders als in Arnoldshain
erfreulicherweise deutlich, dass er nur von deutschen Vor-
aussetzungen ausging und nur liber deutsche Verhiltnisse
sprach und weit davon entfernt war, allgemein giiltige
Grundprinzipien darzulegen. Doch selbst in dieser engen
Beschrankung konnte nicht von einer neuen Konzeption
gesprochen werden, wenn er auch zu Beginn betonte, dass
wir uns ebenso wie die Filmwelt in den letzten 10 Jahren
gewandelt und neue gedankliche und erkenntnistheoreti-
sche Positionen bezogen hitten.

Als Beweis fiir eine eingetretene Wandlung beim Film
vermochte er allerdings nur Godards ausgefallenes «Week-
end» zu nennen, diesen weit liber die kirchlichen Kreise
Europas hinaus entschieden abgelehnten Tendenz-Shoker
eines Regisseurs, der sich, wie sich in Berlin wieder zeigte,
in einer Sackgasse befindet. Von den zahlreichen neuen
Filmen grosser Regisseure, die weit von dieser pseudo-
soziologischen Shoker-Linie entfernt die jahrtausendealte
Darstellung der Probleme des Einzelmenschen, seine Ver-
innerlichung und Vertiefung, kiinstlerisch weiterfiihren so-
wohl in ltalien, England, Frankreich, Japan. als in der Tsche-
choslowakei, Ungarn und Jugoslawien, («Accident», «Anna
Karenina», «Der Pfandleiher», «Edipo re», «Romeo und
Julia», «The fox», «Persona», «Rosemary’s Baby», «Der
schwarze Peter», «Rebellion», «Ein launischer Sommer»,
usw.) war nicht die Rede.

Angesichts der von ihm festgestellten Wandlung erheben
sich fur Hess grosse Fragezeichen fiir die kirchliche Film-
arbeit. Man kénne die Frage nach ihr gar nicht beantwor-
ten, wenn man nicht sagen kénne, wo die Kirche, oder
besser die Theologie auf dem Gebiet der Ethik, will sagen
in ihrem Verhdltnis zur Gesellschaft, stehe. Den Begriff
von Moral oder Sitte ernsthaft in einer Debatte zu fiihren,
wagten selbst die Kirchenleiter nicht mehr (in Deutsch-
land). Woher soll also die evangelische Filmkritik oder Film-
arbeit ihre Wertmasstibe beziehen? Sie habe sich folge-
richtig weiter entwickelt und die Bezirke des Verhiitenwol-
lens und Bewahren-wollens verlassen und sich in das weite
und ungeschiitzte Feld der gesellschaftskritischen Ausei-
nandersetzung begeben. Nicht immer schon ganz entschie-
den, manchmal noch in der Zielrichtung schwankend, aber
in der Tendenz fiir den Beobachter immer deutlicher wahr-
nehmbar.

Das habe natirlich Folgen. Es erscheine heute als génz-
lich undenkbar, Filme mit einer kirchenamtlichen Bewer-
tungsnote auszustatten und nach einem Punktsystem zu
sagen, was im Sinne des evangelischen Verstidndnisses ak-
zeptabel oder abzulehnen sei. (Unseres Wissens hat keine
kirchliche protestantische Filmstelle des Abendlandes ein
solches Punktsystem jemals verwendet). Es wire keine
kirchliche Filmkritik, wenn nicht auch an ihr das Unver-
mogen deutlich wiirde, gegenwirtig im ethischen oder —
was fiir viele das gleiche zu sein scheine — im soziolo-
gischen Zustand scharf, aber deshalb nicht unrichtig da-
hingehend formulieren, dass sich (nach Hess) die Theo-
logie offenbar nunmehr auch starker von gewissen Glau-

262



bensartikeln zuriickzieht (in Deutschland vom zweiten),
nachdem so «fragwiirdige Formulierungen» wie «Christus
der Herr» 20 Jahre lang hinlédnglich abgenutzt worden sei-
en. Es riicke immer mehr die Frage des Geistes (in Deutsch-
land dritter Glaubensartikel) in den Mittelpunkt. Mit Recht
sei davon gesprochen worden, dass offensichtlich der un-
terbrochene und nicht zu Ende gefiihrte Dialog zwischen

Luther und den Tdufern, zwischen Luther und Thomas Miin-
zer zu Ende gefiihrt werden misse. Das kénne eine blutige
Sache werden. Man werde sich dabei schwer tun, denn
die charismatische Gabe der Geisterunterscheidung ist mit
wenigen Ausnahmen — soviel Hess wisse — seit dem
3. Jahrhundert der Kirche verloren gegangen. Was bleibe,
sei eine offensichtliche Verwirrung der Geister.

(Schlus folgt)

FILMFORUM

TEOREMA

TEORAMA (Geometrie der Liebe)

WEITERE BEITRAGE:

«Fremdprophetie»

ch.b. Die zwei Ausfithrungen zum Film «Teorema» (Film und
Radio vom 26. Juli 1969) haben mich sehr angeregt. Gerade bei
so widerspruchsvollen Filmen ist ein Meinungsaustausch niitz-
lich. — Auffillig ist, wie «bewusst abseits stehende» Minner
vom Schlage Pasolinis und Bunuels mit Bibelstellen ringen (in
der «Voie lactée» wird von Bunuel ein Hoseazitat, in Teorama
eins aus dem Buch Jeremia) zitiert und mit biblischen Motiven
hantieren (etwa die Wiistenwanderung). Dass sie von ihrem
Standpunkt aus die biblische Botschaft ganz anders verstehen,
zwingt uns zur Neubesinnung. Sind wir aber immer sicher,
besser zu verstehen? Beschiftigt uns dieser oder jener Bibel-
spruch so intensiv wie es anscheinend der Fall ist bei Bunuel
und Pasolini, denen man keine blosse Spielerei vorwerfen wird?
Erleben wir so etwas wie einen Ausbruch aus der Bibel, die von
vielen Christen vernachlissigt, andere, angeblich Entfernte, in
ithren Bann zieht? Achten wir geniigend auf diese «Streuung»
ausserhalb der Kirchen? Ist es nicht so, dass die «Fremdpro-
phetie» der Welt — der Ausdruck stammt vom hollindischen
Dominikaner P. Schillerberckx — uns aufriitteln sollte?

Dass unter den 5 Formen von Nihilismus, in welche die
«Verfithrten» zuriickfallen, die «Heiligenverehrung» der frii-
heren Magd auftritt, mag zunichst befremden (wobei nicht so
sehr die Heilung des kranken Kindes, als vielmehr die ver-
ziickte Leviation iiber den Dichern bemiihend wirkt). Es ist
aber eine giiltige Aussage, und wir sollten uns fragen, ob nicht
bei uns selbst Nihilismus unter frommer Decke (in reformier-
ter Tradition) stecken kann.

Ich habe den verfiihrerischen Jiingling von «Teorama» mit
dem «Grand Meaulnes» von Alain Fournier verglichen, einer
dhnlich romantischen Figur. Allerdings ist die Poesie des «Grand
Meaulnes» (im entsprechenden Film leider verzerrt) von Pa-
solini nicht erreicht worden.

Es wiirde mich sehr interessieren, wie Jugendliche auf «Teo-
rama» reagieren.

Eine magere Allegorie

p. g. Fiir die Deutung dieses viel diskutierten Films gehe ich
aus von dem Versuch, den Titel zu verstehen. Man denkt na-
tiirlich zuerst an das griechische Wort theorema, Theorem, was
so viel heisst wie «mathematisches Problem»; und einzelne Re-
zensenten haben sich — in hdchst kiinstlicher und wenig iiber-
zeugender Weise — bemiiht, eine Beziehung zum Film zu kon-
struieren. Das Wort kann philologisch aber auch anders ge-
deutet werden, wenn man bedenkt, wie grossziigig und unbe-
kiimmert die italienische Sprache mit den griechischen Fremd-
wortern umgeht, dass sie z. B. sinfonia sagt und schreibt und
die hymni zu inni werden lisst. Hinter dem italienischen Wort-
bild teorema kann also ebenso gut ein griechisches theorrhema

P: Aetos Film, Rom

V: Europa Locarno

R: Pier Paolo Pasolini

B: Pier Paolo Pasolini

K: Giuseppe Ruzzoli

M: Ennio Marricone

D: S. Mangano, T. Stamp, M. Girotti, L. Betti. N. Davoli
Weitere Beitrige:

stecken. Dieses Wort ist zwar im griechischen Worterbuch nicht
zu finden, wohl aber das Adjektiv theorrhetos, was heisst «von
Gott gesprochen»; dazu wire das Substantiv theorrhema kor-
rekt gebildet und hiesse «Rede, Botschaft von Gott her» oder
einfach «Wort Gottes». Es wire also eine gut verschliisselte
Wiedergabe von «Evangelium» im Sinne von «Heilsbotschaft».

Wer ist nun aber in unserem Film der Triger und Ueber-
bringer dieser gottlichen Botschaft, der im Augenblick, wo er
der Frau des Industriellen erscheint, von einem Strahlenkranz
wie von einem Heiligenschein umgeben ist? Er wirkt in Maske
und Gehaben wie ein gewdhnlicher Schnulzensinger. Genau
wie ein solcher hat er etwas bewusst Verfiihrerisches, Herzens-
brecherisches. Er setzt sich mit Vorliebe in Posen, die ihn als
minnliche Potenz erscheinen lassen, indem er z.B. mit weit
gespreizten Knien dasitzt. Am widerlichsten ist er dort, wo er
mit dem Hausherrn spazieren geht und, wie er etwas voran-
geschritten ist, sich ins Gras hingiesst, wie ein kokettes Weib,
das einen Mann ziemlich unverhohlen «einlidt». Keinem der
fiinf Hausgenossen hat er etwas anderes zu bieten als diesen sei-
nen minnlichen Sex. Von einem «grossziigigen Verschenken sei-
ner Liebe» sprechen heisst diesen «Sex-Hirsch» merkwiirdig
idealisieren. Und man wiirde Pasolini sehr niedrig einschitzen,
wenn man ihn diesen Kerl wirklich als Bringer ciner hheren
und freieren Menschlichkeit, einer verschenkbaren grossen un-
eigenniitzigen Liebe auffassen liesse. Dieser «Bote Gottes» kann
nur ironisch gemeint sein, als einer, der es versteht, bei jedem,
dem er begegnet, sofort den «Pdbelpunkt» zu treffen, d. h. den
Punkt, wo er fiir das Banalste empfinglich ist und diesem sich
unbedenklich und mit Lust hingibt.

Dass das so gemeint ist, zeigt am deutlichsten seine erste Be-
gegnung, die mit der Magd: kaum ist er da, gerit sie vollig «aus
dem Hiuslein» und weiss durch ein hysterisches Erpressungs-
mandver sich seine «Liebe» zu verschaffen. Mit dieser sozusagen
geschwingert, kehrt sie in ihr Dorf zuriick und steigert sich
dort in die Rolle der Heiligen hinein; und ihre Dorfgenossen
gehen bereitwillig, ja mit Entziickung darauf ein. Es braucht
wiederum eine seltsame Verblendung, wenn man Pasolini zu-
traut, dass er das positiv meint: als Reaktion eines unverboge-
nen Naturkindes; das Bild, wo sie in hdchst peinlicher Pose
iiber den Dichern schwebt, kann doch nur ein Licherlich-
machen der Ekstasen dieser neuen Heiligen und ihrer Anbeter
sein; ebenso ihr hysterisch krampfhafter Wille, sich in einer
Kiesgrube von einem Trax fressen zu lassen und sich damit
Gott zum Opfer zu bringen.

Von daher diirfen wir nun eine Deutung des Ganzen wagen:
der Marxist Pasolini meint mit seinem Gast aus unbekannter
Ferne, der kommt und mit seiner gottlichen Botschaft ver-
schwindet, wirklich Jesus Christus; aber er verhéhnt ihn grim-

263



	Um Kirche und Film

