
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 16

Rubrik: Die Welt in Radio und Fernsehen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Jesus im Marxistischen Denken

FH. Christentum und Marxismus gehören beide zu den
Realitäten unserer Epoche — dies scheint man heute auch
in weiteren marxistischen Kreisen eingesehen zu haben.
Zwar beharrt ein orthodoxer Marxismus, wie er von Moskau

und seinen Anhängern offiziell vertreten wird, auf
seinem atheistisch ablehnenden Standpunkt, den
darzustellen ebenso überflüssig wie unergiebig ist. Doch gibt
es heute auch flexiblere Formen, undogmatische, die sieb
um neue Erkenntnisse bemühen, die wir nicht unbeachtet
lassen sollten.

Der Deutschlandfunk hat kürzlich in einer Sendung das
Thema behandelt, das der Titel anzeigt. Zwar steht auch
dieser Marxismus, — der selbstverständlich von Moskau
als «aufgeweicht», «abtrünnig» usw. bezeichnet wird, —
auf dem Boden des Atheismus. Doch ist seine Einstellung
gegenüber Christus als der zentralen Gestalt nicht mehr
die gleiche wie früher.

«Jesu Christi Person und Lehre dürfen nicht aus unserer
Kultur beseitigt oder für ungültig erklärt werden, wenn
diese Kultur weiterexistieren und sich vervollkommnen
soll. Es darf nicht, ohne die Kontinuität unseres geistigen
Lebens grundsätzlich zu unterbrechen, die Gestalt dieses
Mannes, der durch Jahrhunderte nicht nur einfach ein
Lehrer von Dogmen, sondern ein Vorbild herrlichster,
menschlicher Werte gewesen ist, plötzlich ins Unwesentliche

zurücksinken.» Diese Sätze stammen nicht von einem
Theologen, sondern von einem nicht-orthodoxen Marxisten,
dem polnischen Philosophen Kowalkowski. Dass er sie
sagen konnte, ist bezeichnend für die offenen Formen
undogmatischen Denkens, die der 20. kommunistische
Parteitag 1956 ausserhalb der Sowjetunion in Europa ermöglicht

hat. Bis dahin war Christus im Gefolge von Engels
verdrängt, totgeschwiegen worden.

Freilich scheint die Beschäftigung mit Jesus nur dem
Interesse Einzelner zu entspringen. Eine innermarxistische
Diskussion über ihn, etwa analog jener über Kafka, hat es
bis jetzt nicht gegeben. Doch nehmen alle heute die
historische Forschung zur Kenntnis und sind überzeugt, dass
die Beschäftigung mit Christus kein exotischer Spass,
sondern eine notwendige Sache ist, weil ein reformierter
Marxismus, der sich als «Erbe der gesamten Kultur der
Vergangenheit» begreift, damit auch Jesus als Teil dieses Erbes
begreifen muss.

Kowalkowski, 1966 nach mehr als zwanzigjähriger
Mitgliedschaft bei der kommunistischen Partei in Warschau
aus dieser ausgeschlossen, jetzt als Gastprofessor in
Canada lehrend, versucht in einem Vortrag unter Berufung
auf eine lange Tradition etwas zu geben, was er eine rein
philosophische Deutung Jesu nennt, eine, die weder historisch,

noch psychologisch, noch religionswissenschaftlich
ist. Dabei weiss Kowalkowski sehr gut, dass Jesus kein
Philosoph gewesen ist, sondern dass er als Philosoph
Jesus verstehen will. Das bedeutet konkret zweierlei: erstens
will Kowalkowski nur jene Wahrheiten erfassen, die dank
der Lehre Jesu in die geistige Beschaffenheit der Welt
dauerhaft eingegangen und nicht mit christlichen Dogmas
spezifisch verbunden sind. Er will aber damit auch
festhalten, dass diese Wahrheiten von Jesus nicht nur verkündet,

sondern auch gelebt wurden, also von seiner Person
nicht getrennt werden können. Der Urheber ist eben
gleichzeitig eine lebende Illustration dafür, dass sich diese
Wahrheiten wirklich leben lassen. Die philosophische Deutung

Jesu, die Kowalkowski versucht, lehnt also jeden
Offenbarungscharakter ab und beschränkt sich auf philosophische

Gegenstände, versteht sich jedoch in dieser
Beschränkung als Nachfolge.

Von den erwähnten Wahrheiten nennt Kowalkowski fünf,
ohne vollständig sein zu wollen. An erster Stelle steht für
ihn die Aufhebung des Rechts zugunsten der Liebe. Durch
diesen Gedanken erlangte die europäische Kultur das Be-
wusstsein, dass die Bindung zwischen den Menschen auf
dem Vertrauen beruht und die Bindung einen Vertrag
ungültig macht. Dass dort, wo Vertrauen und Liebe das
gegenseitige Zusammenleben organisieren, ein Vertrag
überflüssig wird, ebenso die Beziehung auf Rechte und Pflichten.

Die zweite, wichtige Wahrheit: Die Aussicht auf
Gewaltverzicht zwischen den Menschen. Kowalkowski sagt
ausdrücklich «Aussicht» und nicht Forderung, denn die Idee
von einem Leben ohne Gewalt ist weder dumm noch
utopisch, wie das Beispiel Jesu beweist. Er verzichtete auf
Gewalt, kämpfte jedoch ununterbrochen um den eigenen
Standpunkt, und indem er selbst sein Leben liess, brach
er den Widerstand jener, die der Gewalt zusprachen.

Die dritte Wahrheit: dass der Mensch nicht nur von Brot
allein lebt. Eine Banalität, jedoch alles, was Christus
verkündete, wurde nach Jahrhunderten banal, sofern es sich
in der Kultur behauptete. Erst durch ihn konnte es banal
werden.

Die vierte Wahrheit: Die Aufhebung der Idee eines
auserwählten Volkes. Nämlich, dass die fundamentalen
menschlichen Werte das Eigentum aller sind, und dass
die Menschheit e i n Volk darstellt. Diese Idee wurde dank
der Lehre Jesu ein unveräusserlicher Bestandteil unserer
geistigen Welt.

Fünfte Wahrheit: Das organische Elend der Endlichkeit.
Man kann sich inständig bemühen und stets darum kämpfen,

alles an den menschlichen Existenzbedingungen zu
verändern was sich überhaupt ändern lässt, und dennoch
wissen, dass das Absolute unerreichbar ist. Dass eine
bestimmte, organische Gebrechlichkeit unserer Existenz keiner

Ausbesserung unterliegt, dass in uns eine fundamentale,

mit der menschlichen Existenz verbundene Unfähigkeit

existiert. Kowalkowski schliesst: «Christus lehrte, ohne
zur Gewalt zu greifen, wie man sich selbst und der Welt
die Stirne bieten kann. Daher war er das Vorbild jenes
radikalen Authentizismus, in dem erst jeder Mensch seinen

eigenen Werten wahres Leben verschaffen kann.»

Dieser marxistische Text über Jesus sieht wenig marxistisch

aus. Dies zeigt sich nicht nur hinsichtlich der Sprache,

sondern auch darin, dass Kowalkowski die fünf Wahrheiten

in keine ausdrückliche Beziehung zu marxistischen
Begriffen setzt. Er begründet nicht, warum sie auch für
einen Marxisten da sind. Er verliert keine Silbe darüber,
ob der Marxismus diese Wahrheiten schon kennt oder sie
übernehmen sollte. Es ist nicht taktische Zurückhaltung,
sondern folgt unmittelbar aus der Rolle, die Kowalkowski
dem Marxismus in seiner Philosophie gibt. Marxismus und

Philosophie sind für ihn nicht dasselbe. Für sich betrachtet
ist Marxismus eines der historischen Gebäude in der
Geschichte menschlichen Denkens und als solches eben
Geschichte geworden. Für das gegenwärtige Denken bezeichnet

Marxismus nicht mehr und nicht weniger als die
Anregung, ob der historische Marxismus auch heute noch gilt.
«Der Begriff Marxismus bedeutet kein universelles
System» schreibt er, «sondern eine eigene, lebendige
Inspiration innerhalb einer eigenen Art der Weltbetrachtung.
Es besteht deshalb gar kein Zwang, die von Jesus
ausgegangene Inspiration als marxistisch zu erweisen oder in
ein marxistisches System einzuführen.»

249



Mit dieser Sicht bleibt Kowalkowski freilich ein Aussenseiter

unter den undogmatischen Marxisten. Für sie ist das
von Marx herkommende Denken keineswegs nur eine
lebendige philosophische Inspiration innerhalb einer eigenen
Art der Weltbetrachtung, sondern die Methodenlehre für
ein universales System der Weltbetrachtung und
Weltbewältigung, die alle bisherigen Erfahrungen der Menschheit

in sich aufnimmt und für neue Erfahrungen offen hält.
Ein Marxismus mit Erfahrung stösst aber auch wieder neu
auf das Phänomen der Religion. Das hat zwei Gründe.
Der erste ist die Einsicht, dass die dogmatisch marxistische

Religionskritik nicht Stich hält, Religion sei ihrem Wesen

nach nichts anderes als der verhinderte Widerstand
zwischen Ausbeutung und Herrschaft in den Köpfen der
Beherrschten, und ihrer Funktion nach nichts anderes als
ein Mittel der Oberen, die Unteren folgsam zu machen.
Der undogmatische Marxismus lässt dies für die konkreten
Erscheinungsformen organisierter Religionen gelten, aber
nicht für die Religion an sich, zumal nicht in der Form,
wie sie sich in ihren Anfängen zeigt. Was manchmal in

phantastischer Form am Himmel aufscheint, sind Erkenntnisse

über das Menschsein und Erfahrungen über das
Menschsein, die keineswegs illusionär sind und deshalb
auch nicht zusammen mit ihrer religiösen Verkleidung auf
den Abfallhaufen der Geschichte gehören, jedenfalls nicht,
bevor sie geprüft sind. — Diese Prüfung ist für den
unhistorischen Marxismus nun nicht so etwas wie eine
historische Wiedergutmachung. Denn — und das ist der zweite
Grund, warum Religion wieder interessiert — es hat sich
herausgestellt, dass der Mensch zu seiner wahren
Wirklichkeit nicht schon allein dadurch kommt, dass man
sozialistische Produktionsverhältnisse schafft.

(Schluss folgt.)

Der Papstbesuch in Genf
am Fernsehen

Papst Paul VI. erschien uns evang. Schweizern in Genf
aufs Ganze gesehen als ein grosszügiger, toleranter und

unserem Land und seinen Bürgern wohlgesinnter Mensch.
Die betonte Bescheidenheit war sympathisch. Die immer
wieder als Gestus der Freundschaft ausgestreckten Hände
wirkten oft rührend, oft löste diese Gebärde sogar ein
gewisses Mitgefühl mit seiner Heiligkeit aus, wenn man
entdeckte, wie spärlich die Zuschauer am Strassenrand
verteilt waren, denen der Gruss galt. Vor dem Eingang zum
Zentrum des Weltkirchenrates hat Papst Paul VI. sogar
einen Mann, offensichtlich überzeugtes Glied seiner
Kirche, der ihm die Hand küssen wollte, mit schneller und de-
zidierter Handbewegung wieder aufgerichtet. Das alles hat
die evangelischen Zeugen dieser Ereignisse mit Achtung
für den hohen Gast erfüllt.

Freilich haben die Fernsehübertragungen von insgesamt
rund 7 Stunden Dauer noch andere Aspekte offenbart.
Während Herr Gautschi als gewiegter Berichterstatter in

gelöster Weise gute Information brachte und seine evangelischen

und katholischen Fachleute reichlich zu Wort kommen

liess, liess der katholische Kommentator keine
Gelegenheit vorbeigehen, um das spezifisch katholische Anliegen

zur Geltung zu bringen. Das war bestimmt sein gutes
Recht und er tat es auch überlegt, gut vorbereitet. Mehrfach

wurde deutlich hervorgehoben, dass der Papst nun
die Calvinstadt besuche, doch fiel diese, die Sensation
des Ereignisses anleuchtende Formulierung bald einmal ins
Leere, weil es offenbar nicht zu einer «veni-vidi-vici»-Stim-
mung kam. Dazu hat allerdings der Papst selber, beispielsweise

durch die Weisung einfacher Bekleidung für seinen
Hofstaat, viel beigetragen. Dem aufmerksamen Zuschauer

ist dann aber auch aufgefallen, dass einige wesentliche
katholische Politica in den Kommentar eingeflossen sind,
und so dem ganzen Schweizer Volk neu in Erinnerung
gerufen wurden.

Als der Empfang im Genfer Grossratssaal stattfand,
flocht der katholische Kommentator scheinbar gewichtslos
die Bemerkung ein: «Was werden die Herren nun reden?
An Themen dürfte es ihnen nicht fehlen. Bern hätte wie
Washington mit dem Heiligen Stuhl einiges zu besprechen,
vielleicht etwa die Errichtung diplomatischer Beziehungen.»
Die Hoffnung der Schweizer Katholiken wurde also hier
offiziell in einem TV-Kommentar formuliert, während z.B.
die Hoffnung der Schweizer Protestanten in bezug auf eine
neue Regelung der Mischehenfrage im Sinne der im Konzil

formulierten Gewissensfreiheit unerwähnt blieb.
Als der Papst in die Altstadt einfuhr, vergass man nicht

(es war durchaus berechtigt), auf Michael Servet hinzuweisen,

der vom protestantischen Genf verbrannt worden war
(protestantisch wurde durch Wiederholung betont).
Geschickt unterschlug man dabei die einem grossen Teil der
Bevölkerung unbekannte Tatsache, dass der Trinitätsleug-
ner Servet von der katholischen Inquisition verfolgt und in
das Netz des calvinistischen Genf gejagt worden war.

Dass das 325 000 Einwohner zählende Genf heute eine
mehrheitlich katholische Stadt sei, wurde mehrmals im
Kommentar betont. Dass diese Mehrheit nur ein Prozent
beträgt, wurde mit keinem Wort angedeutet und ebensowenig

darauf hingewiesen, dass dieseTatsache vor allem ein
soziologisches Faktum ist und einerseits durch die savoyar-
dische Zuwanderung, andererseits durch die Gastarbeiter-
ansiedlung bewirkt ist. Man hätte beispielsweise (dies wäre

ein freundlicher Gestus gewesen) darauf hinweisen können,

dass aus analogen Gründen die Stadt Solothurn,
Bischofssitz, heute eine mehrheitlich protestantische Stadt
ist.

Die Farbübertragung aus dem Weltkirchenrat, die das
Deutsche Fernsehen besorgt hatte, enttäuschte. Der grüne

Teppich mit der an sich beachtlichen Symbolik, der im
Zentrum war, wirkte für den Farbfernseher beleidigend
hässlich. Man hatte überhaupt beim Weltkirchenrat auf der
ganzen Linie den Eindruck, diese Reportage sei nicht sorgfältig

genug vorbereitet worden. Besonders störend wirkte
das fortwährende Durcheinander verschiedener
Kommentatorenstimmen, die nicht als Geräuschkulissen wirkten,
sondern das Verstehen der deutschen Erläuterungen
erheblich erschwerte. Nachträglich wurde bekannt, dass das
Versagen zum Teil auf das unprotokollarische Verhalten
des Papstes, der anhielt und die Herren des Weltkirchenrates

auf sich zuschreiten liess, zurückzuführen war.
Die Uebertragung der stillen Andacht aus der sehr schönen

ökumenischen Kapelle wirkte am Bildschirm eher flach
und unbeholfen. Dies vor allem für den Zuschauer, der diese

Kapelle kannte und die optischen und farblichen
Möglichkeiten in Betracht zog, die dieser Ort für eine optische
Ausformung der Meditation geboten hätte. Dass der Papst
sein «nous sommes Pierre» ich bin Petrus mit solcher
Dezidiertheit sprach, kann man verstehen; es hätte aber
wohl für den evangelischen Teil der Bevölkerung eines
freundlich erläuternden Kommentars bedurft.

Die Messe im «Parc de la Grange» war von der ORTF.
die nach unseren Erfahrungen darin recht gut spezialisiert
ist, eine recht deutliche Präsentation der katholischen
Dominanz. Sie wirkte freilich nach allem, was vorher auch
durch das Fernsehen aufgedeckt worden war, nicht mehr
ganz überzeugend. Es stellt sich überhaupt die Frage,
inwiefern durch das Mittel Fernsehen nicht die ortsbedingte
Anpassung (vergl. Bogotà oder Rom) irgendwie illusorisch
wird, weil der Zuschauer dann im Grunde nicht mehr weiss,
welches Bild des Heiligen Vaters nun eigentlich Gültigkeit
hat, das der Bescheidenheit oder das der Machtentfaltung.

250


	Die Welt in Radio und Fernsehen

