
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 14

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

Das Schloss
Produktion: Deutschland, 1967 Regie: Rudolf Noelte
Besetzung: Maximilian Schell Verleih: Alexander

ms. Was dem Theater recht ist, darf dem Film billig sein:
die Romane Franz Kafkas zu adaptieren. Nur so billig, wie
Rudolf Noelte es sich mit dem «Schloss» gemacht hat,
geht es nicht. Noelte, im Theater erfahren und gerühmt, hat
sich an dem Roman ganz offenbar übernommen, und im
Film als künstlerischem Medium sieht er nichts anderes
als die Konserve für einen Theaterrealismus, der heute
selbst auf der Bühne unverbindlich bleiben müsste. Kafkas
Dichtung im Film nachzuvollziehen, ist schwierig, und
keinem ist es bisher gelungen; auch Orson Welles im «Pro-
zess» nicht, der immerhin die Allüre des Genialischen hat.

Zu viel des Guten kann man von Noeltes Adaptation nicht
sagen. Die Welt Kafkas hat sich dem deutschen Regisseur
und vor allem wohl auch seinem Hauptdarsteller, Maximilian

Schell, der den «K» spielt, völlig entzogen. Darüber
hilft auch der Bildungseifer nicht hinweg, mit dem dieser
Film propagiert wird. Ein Bildungseifer um so peinlicher, als

er meint, der Name Kafka garantiere schon den Wert des
Films. Während umgekehrt doch der Roman Kafkas nur
der Masstab sein kann, mit dem der Film zu messen ist.
Und dieser Masstab ist nun allerdings unerbittlich.

Das «Schloss» — der Roman gehört in die späte
Schaffensperiode Kafkas —: Was bedeutet es mit seinem
Anspruch auf unbedingte Achtung, unbedingten Gehorsam,
mit seinen Launen und Tücken, seinen seltsamen Akten,
seiner unerforschlichen Hierarchie von Beamten? Die
Deutungen, zu denen der Roman Anlass gibt, sind mannigfach
und gegensätzlich. Aber es sind Deutungen, die sich aus
seiner Realität begründen lassen. An erster Stelle hat jene
zu stehen, zu deren Wortführer sich Max Brod gemacht hat,
die religiöse. Im «Schloss», zu dem «K» keinen Zutritt
erlangt, sieht sie, was die Theologen «Gnade» nennen, die
göttliche Lenkung menschlichen Schicksals (des Dorfes);
sieht im Roman die Wirksamkeit der Zufälle, geheimnisvolle

Beschlüsse, Begabungen und Schädigungen, das
Unverdiente und Unerwerbliche, das «Non liquet» über dem
Leben aller. «K» sucht die Verbindung mit der Gnade der
Gottheit, indem er sich im Dorf zu Füssen des Schlosses
einzuwurzeln sucht, durch Arbeit, Berufswahl und Heirat. Als
der Fremde, der er ist, als der andere als alle andern, ringt
er verbissen um das, was dem Dutzendbürger gleichsam
von selbst zufällt. Er erieidet Niederlage um Niederlage,
und als ein Beamter des Schlosses schliesslich doch seinen
guten Willen zeigt, ist es zu spät. «K» ist zu müde, um dieses

Anerbieten noch prüfen zu können, sein Körper
versagt. Die Gnade erreicht ihn nicht mehr, nur noch im Tode.

Gegen diese religiöse Deutung, sie als Fehldeutung
verwerfend, meldet sich jene, die, wie bei Elias Canetti, im

Werk Kafkas überhaupt im besonderen aber im «Schloss»
die tiefgründige Expertise jenes Phänomens sehen will, das
unserer Zeit das vordringlichste und erschreckendste
geworden ist, des Phänomens der Macht, die Kafka in jedem
ihrer Aspekte erlebt und gestaltet hat. Die eigentliche
Beziehung der ohnmächtigen Menschheit, die am Fusse des
Schlossbergs angesiedelt ist, zu den Beamten ist die des
Harrens auf das Obere. Die Frage nach dem Grund für die
Existenz dieses Oberen wird dabei nie gestellt, aber was
von ihm ausgeht und sich unter den gewöhnlichen
Menschen ausbreitet, ist die Demütigung durch Herrschaft. Der
Roman erscheint so als der klarste Angriff gegen die
Unterwerfung unter das Obere, ob man in ihm nun eine höhere

oder bloss irdische Macht zu erkennen meint, denn alle
Herrschaft ist hier eins geworden, und sie ist verwerflich.

Die Opfer sind ergeben, nur einen einzigen Akt des
Widerstands gibt es, die Weigerung Amalias, einem Beamten
zu Willen zu sein, und «K», der sich der Macht aufdrängt

Maximilian Schell im Film «Das Schloss» von Rudolf Noelte,
nach Kafkas Roman, der zu vielen Diskussionen Anlass gab,
aber doch eher als missglückt, wenn auch als lehrreich, zu
betrachten ist.

und jede Demütigung durch sie hinnimmt, obwohl sie sich
ihm ständig entzieht, wird zur Figur, die exemplarisch für
die Selbstentfremdung des Menschen in der durch welche
Instanzen immer beherrschten Gesellschaft steht: hier setzt
die marxistische Deutung an. Sie hat, nachdem Kafka im
Sozialismus lange verpönt war und als bürgerlicher Dekadent

galt, den Dichter so für sich zu retten versucht, dass
sie ihn zum Experten der durch den Kapitalismus bewirkten
Selbstentfremdung ernannte; zum Dichter, aus dessen
Werk sich die Empörung nährt und der Wille sich entfachen

kann, von anderen Lebensverhältnissen nicht nur zu
träumen, sondern sie tatsächlich —- durch den Sozialismus
— auch herzustellen.

Wie immer also der Roman Kafkas zu deuten ist: jede
dieser Deutungen lässt sich vertreten — die religiöse aber
schliesst die anderen offensichtlich als die umfassende
ein —, eine jede aber lässt sich aus dem Roman
selbst ableiten, zu keiner hingegen führt der Film hin.
Und doch bestände einzig die Rechtfertigung künstlerisch

für den Film gerade darin, dass er eine dieser
Deutungen glaubwürdig zur seinen machen würde, eine Lesart
also zum Anlass für die eigene Kunst nähme. Es fehlt dem
Film Noeltes, von welcher Perspektive der Deutung her
man ihn auch beurteilen möge, die innere Notwendigkeit.
Es fehlt der darin geschilderten Situation von «K», der auf
die Gunstbezeugung des «Oberen» harrt, das Zwanghafte
des Wartens und des Ringens, das die dichterische
Lebensluft des Romans ausmacht. Von dem «K» dieses Films,
der als düsterer Unrasierter durch eine Winteridylle streift,
kann man einfach nicht begreifen, weshalb er, nachdem es
ihm nicht gelingt, sich im Dorf einzuwurzein, dieses nicht
unverrichteter Dinge, aber als ein freier Mann wieder ver-
lässt. Dieser Gedanke, der einen vor dem Film überfällt,
ist das Indiz dafür, dass es Noelte nicht gelungen ist, einen
echten Bezug des Films zur Welt Kafkas herzustellen. Ein
echter Bezug ist jedenfalls die von Noelte selbst
vorgetragene Interpretation, es handle sich um den Kampf
gegen die Bürokratie, nicht. Diese Interpretation ist ganz
einfach zu klein gewachsen.

Dass man vor dem Film auf einen solchen Gedanken
kommt, der einem beim Lesen des Romans niemals käme,
zeigt, wie peinvoll die Atmosphäre des unvergleichlichen
Buches verfehlt ist. Verfehlt auch, und das vor allem durch
die Schuld der pathetisch schönen Photographie, ist die
Atmosphäre der Ironie jenes magischen Humors, der Kafkas

Ausdruck für das Durchleuchten der Ahnung einer
höhern Sphärenordnung durch die Wirrnisse des Menschendaseins

ist. An die Stelle dieses Humors, der das Tragische

210



VERZEICHNIS

aller vom 1. April bis SO. Juni 1969 erschienenen ausführlichen Filmbesprechungen.
Dient zur Orientierung

spielten Filme.
unserer Abonnenten über die an ihrem Orte ge-

TITEL z Seite

TITEL Z Seite

A Paty yezdec je Strach 8 115 L'amour 7 98

Ansiktet 8 114 L'étrangère
Lamiel

10

11

147

164

Buona sera, Mrs. Campbell 13 195 La prisonnière
La voie lactée

13

9

196

131
Danger Route 13 195

Das Gesicht 8 114 MacKenna's Gold 9 133
Der Mann mit dem Glasauge 9 132

Der Sergeant 9 132 Nackt unter Leder 8 116

Der Zirkus 11 162

Die Frau aus dem Nichts 12 179 OSS 117 in der Todesfalle 13 195

Die Gefangene 13 196

Die Liebe 7 98 Panamericana —

Die Milchstrasse 9 131 Traumstrasse der Welt 7 100

Die Party 11 164
Poor Cow 10 147

Die Roten und die Weissen 8 114
Ratten im Secret Service 13 195

Die sieben Männer der
Rebellion 98

Sumuru 12 180
7

Die Unbekannte 10 147
12 179Secret ceremony

Ein launischer Sommer 10 146 Swiss made 11 163

Eine verheiratete Frau 12 180
The Cameraman 13 196

11 164Finians Regenbogen
Finian's Rainbow 11 164

The Circus 11 162

Funny Girl 7 100 The girl on a Motorcycle
The Party

8

11

116

164

Hängt ihn höher 12 181 The sergeant 9 132

Hang'em High 12' 181 Teorema 9 131

Joanna 12 179 «...und der fünfte Reiter ist

Toi — Uchi 7 98 die Angst
Une femme mariée

8

12

115

180

Isadora 13 194

«Z» 12 178

Krieg und Frieden (2. Teil) 9 130 Zuckerbrot und Peitsche 10 146

PlüssDruckAG
Köchlistrasse 15
8004 Zürich
Tel. 236434

Prompte
Ausführung aller
Drucksachen.'!Q

Dank vielseitiger
Erfahrung,
sind wir in der
Lage, Sie
fachmännisch
zu beraten.

211



wie das Tragischkomische des menschlichen Verhaltens
aufs zarteste abstuft, ist ein orgelndes Pathos getreten.

Auf dieses Pathos ist auch die Darstellung der Rolle des
«K» durch Maximilian Schell ausgerichtet: «K» erscheint als
eine völlig extravertierte Leidensgestalt, deren Verfall,
körperlich wie seelisch, bloss theatralische Allüre ist; und
seine Hartnäckigkeit, sein Leben gemäss den Weisungen
des Schlosses einzurichten, wirkt schliesslich nur noch als
obstinate Dummheit, die kein noch so vorgeblich Tiefe
spiegelnder Augenglanz zu retten vermag, höchstens
unerträglich macht. Schlimmeres hätte Franz Kafka nicht
passieren können. Und man denkt an die Warnung Canettis,
dass bei kaum einem anderen Dichter so sehr wie bei Kafka
eine jede «Deutung», die man sich herausnimmt, eine
Barbarei ist. Maximilian Schells eitle Selbstidentifikation mit
«K», die diesen auf die Stufe eines romantischne
Weltschmerzes herabdrückt, ist eine Barbarei. Dass einer sich
nicht rasiert, macht ihn noch nicht dämonisch.

Rebecca
Produktion: USA, 1940
Regie: Alfred Hitschcock
Besetzung: Laurence Olivier, Joan Fontain
Verleih: Columbus

FH. Einer jener Filme, die ein grosser Publikumserfolg
von Anfang an gewesen sind und es bis heute blieben. Dabei

waren die Film-Aestheten keineswegs entzückt von
ihm und lehnten ihn meistens ab. Da lohnt es sich schon,
ihn etwas genauer zu betrachten.

Der «berüchtigte» Engländer Hitschcock hat den Film in

Hollywood gedreht, kurz nach seiner Uebersiedlung nach
Amerika. Der Film enthält so noch ganz die Nüchternheit,
man ist zu sagen versucht, die Kahlheit seiner englischen
Werke. Betrachtet man nur die Story, so handelt es sich
um eine sehr simple Reportage von einem englischen Grafen,

der ein hübsches, junges Mädchen heiratet, nachdem
er 20 Jahre vorher seine erste Frau durch den Tod verloren
hat. Die junge Frau glaubt jedoch, auf Schritt und Tritt von
der Toten verfolgt, von ihr dauernd überschattet zu werden.

Sie droht daran zu ersticken. Die Unheimlichkeit nimmt
ständig zu, es kommt zwischen den Neuvermählten zu einer
Auseinandersetzung und schliesslich stellt sich heraus, dass
der Graf glaubt, den Tod seiner ersten Frau verursacht zu
haben, als an einer Party die geheimnisvollen Vorgänge
von damals aufgeheilt werden, wobei das Schloss von der
als Kontrast-Schreckgespenst auftretenden Haushälterin
zum Schluss angezündet wird.

Eine simple Gruselgeschichte? Gewiss hat es Hitschcock
wie immer ausgezeichnet verstanden, eine mysteriöse
Schaueratmosphäre herzustellen und sie ständig zu ver-
grössern. Es steckt aber doch noch mehr drin. Er vergrös-
sert nicht zum ersten Mal die Spannung durch einen Kunstgriff

am Schluss, den er meisterhaft beherrscht, durch eine
Umkehrung der Zeitfolge. Dazu gruppiert er bildlich und
rhythmisch das Geschehen so geschickt, dass vieles
überzeugender wirkt, als in viel bedeutenderen Filmen. Er
entwickelt eine Suggestionskraft, der sich schwerlich ein
Zuschauer entziehen kann. Vor allem versteht er sich auf
atmosphärisch gute Bilder von wilden Felsen und drohendem,

alten Gemäuer, wobei selbstverständlich das
aufgewühlte, unheimliche Meer nicht fehlen darf. Doch auch mit
den handelnden Figuren gelingen ihm gute Einfälle, etwa
die Szene mit der Auseinandersetzung der Neuvermählten
im dunkeln Saal, während der Schmalfilm von ihrer
Hochzeitsreise läuft. Auch vermag er einfallsreich die Existenz
einer weiteren Figur, der unsichtbaren Toten, glaubhaft zu
machen, sie uns mit einfachen Mitteln zu suggerieren.
Allerdings wird er dabei von ganz hervorragenden Schauspie¬

lern unterstützt, indem ein Mann vom Format Oliviers sein
ganzes Können einsetzt und Joan Fontain die Rolle des
zarten, jungen Bräutchens überzeugend zu verwirklichen
weiss.

So ist der Publikumserfolg nicht ganz unberechtigt.
Allerdings handelt es sich nur um einen gehobenen
Unterhaltungs-Gruselfilm, eine Aussage von Rang ist nirgends
zu erkennen wie immer bei Hitschcock, und mit der
Psychologie hapert es mehr als einmal. Doch souverän
überspielt besonders Olivier diese Löcher — ein Vergnügen,
ihm zuzuschauen.

Joan Fontain (links) und Laurence Olivier (zweiter von links),
in dem nicht tiefgründigen, jedoch immer noch publikumswirksamen

und suggestiven Hitschcock-Film «Rebecca».

Mit Eichenlaub und Feigenblatt
Produktion: Deutschland, 1967
Regie: Franz Josef Spiecker
Besetzung: Werner Enke, Birke Bruck, Hans Fries
Verleih: Victor
FH. Ein junger Deutscher will ein heldischer Fallschirmjäger

werden, landet jedoch statt in der ersehnten Nan-
kampfschule im Lungensanatorium. Er vertieft sich dort
in die militärische Fachliteratur, aber doch nicht so tief,
dass er die Offerten einer liebeshungrigen Majorsgattin
übersehen könnte, deren Mann und Generals-Vater er
kennengelernt hat. Was seinen militärischen Eifer so bedenklich

kühlt, dass er sich mit Hilfe von Hippie-Freunden via
Sprungtuch aus dem Sanatorium rettet, während der
verantwortliche seltsame Arzt ihm pflichtwidrig, aber freundlich

nachwinkt.
Beabsichtigt war zweifellos eine Satire, die dem

gegenwärtigen Malaise mancher junger Deutscher Ausdruck
geben sollte. Sie ist leider etwas daneben gegangen, weil
die Regie zu sehr in Schwarz-Weiss-Technik machte, die
Militärs z. B. als übertrieben beschränkt hinstellte.
Angeborene Beschränktheit jedoch ist Schicksal, hat mit
Missständen, die satirisch aufs Korn genommen werden sollen,
nichts zu tun. Satire will nicht solche Beschränktheit bloss-
stellen, sondern Verhaltensweisen, die infolge von
falschem, vor allem einseitigen Denken bei sonst intelligenten

Leuten entstanden sind und deshalb komisch wirken.
Und was soll die Flucht zu den Hippies? Sind diese wirklich

die vernünftige Rettungsstation vor all den angeprangerten

Uebeln? So witzig die Gags oft sind, so geschliffen
manche Dialoge, so sprechend manche Bildaussagen, so
wenig gelangt der Film über das Niveau eines guten,
unterhaltenden Schwanks hinaus.

212


	Blick auf die Leinwand

