
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 13

Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMFORUM LA VOIE LACTÉE (Die Milchstrasse)
P: Greenwich Prod. Paris; Medusa Rom
V: Monopol-Pathé Genf
R: Luis Bunuel
B: L. Bunuel und Jean Claude Carrière

K Christian Matras
M: L. Bunuel
D: L. Terzieff, P. Frankeur, E. Scob, B. Verley, A. Cuny,

F. Maistre

Weitere Beiträge «Humorvoller Aufruf, Kirche auf menschlicher Erdenstrasse wandeln zu lassen»

La Voie lactée fügt sich ins Gesamtwerk von Bunuel ein. Der
Film ist ein heftiger Angriff, aber voller Humor über die
Intoleranz und den Fanatismus über jeglichen blinden Glauben,

der den Menschen zum Gefangenen eines starren
Systems macht. Bunuel hätte, um dies alles auszudrücken, einen

ganz andern Fanatismus, eine ganz andere Ketzerei als die
religiöse nehmen können; die religiöse Ketzerei gebraucht
Bunuel als Sprachrohr um seine Ideen zu vermitteln. Seine
Botschaft ist aber nicht nur im religiösen Bereich gültig, sondern
auch auf andern Gebieten wie zum Beispiel in der Politik. Er
hat aber den religiösen Bereich gewählt, um seiner Botschaft
eine andere Dimension zu geben: seine Auflehnung gegen die
Kirche (der füsilierte Papst), die unfähig ist, nach dem
Evangelium desjenigen zu leben, den sie als ihren Herrn bezeichnet.
Bunuel, der sich selbst als «atheistisch durch die Gnade Gottes»
bezeichnet, ist verfolgt vom religiösen Problem, das sein Atheismus

ihm nicht zu lösen erlaubt hat und ist daher härter in
seiner Kritik der Kirche gegenüber, weil es vielleicht eben diese

ist, die ihn wegen ihrer Intoleranz, ihrer mangelnden Liebe und
ihren Kompromissen mit den politischen Mächten und Finanzkreisen

hindert, zu glauben. Man muss feststellen, dass das
Ende des Filmes sehr pessimistisch ist und dass die zwei letzten
Szenen besonders hart für die Kirche sind. Auf der einen Seite

treten die zwei Pilger nicht in Santiago de Compostela ein,
sondern enden in den Armen einer Prostituierten, die ihnen,
gemäss der Prophezeiung Hoseas am Anfang des Filmes, einen
Sohn schenken wird, den sie «Ihr seid nicht mein Volk» taufen

werden; auf der andern Seite ist einer der von Jesus geheilten
Blinden, den Jesus nicht lehren will, schwarz von weiss zu
unterscheiden, der unfähig ist, ihm zu folgen, weil er nicht über
einen kleinen Graben setzen kann, der zudem von hohem Gras
überdeckt ist. Man hat sehr verschiedene Interpretationen von
diesem letzten Bild gegeben; der ganze Film kann uns ermöglichen,

eine visuelle Demonstration der Tatsache zu erleben,
dass die Christen durch eher minime Hindernisse verhindert
sind, ihrem Herrn bis zum Ende zu folgen. Diese Kritik, die
mit der Feststellung endet, dass die Kirche mit ihrer Mission
versagt hat, muss uns zum Ueberlegen anregen, wie man unsere
Kirche erneuern könnte, um unseren Herrn wirksam zu
verkündigen und wirklich sein Zeuge zu sein, denn, wenn Bunuel
auch die ihm wohlbekannte katholische Kirche angreift, so
meint er doch alle christlichen Kirchen.

Man könnte noch vieles zu diesem reichen Film erwähnen,
viele Bilder und Beziehungen zwischen den Bildern zu
interpretieren versuchen. Diese Betrachtungen sollen laber nicht
alles aussagen; sie sollen bloss signalisieren, dass La Voie lactée

trotz seinem seltsamen Charakter, trotz seiner Liebe für das

Irrationale und seiner vorgefassten Meinung, das Irreale im
Realen sichtbar zu machen, ein grosses Werk ist, intelligent und
rational aufgebaut, ferner sollen sie den Weg zeigen, wie man
diesen Film erfassen und ihn in seiner ganzen Schönheit erleben
kann. Dass uns dieser Film helfen möge, unsere Kirche auf einer
menschlichen Erdenstrasse marschieren zu lassen und nicht im
Himmel, auf einer Milchstrasse. F. R. N.

«La voie lactée — ein intellektuelles Abenteuer»

Mit Luis Bunuels «La voie lactée» hatte ich anfänglich etwas
Mühe. Ich sah mich, wie viele andere Kinobesucher, in eine
Welt versetzt, die mir recht fremd ist. Weder bin ich Kirchgänger

noch kenne ich den Katechismus. Von Gott und dem
Teufel habe ich freilich gehört, und als an der Kulturgeschichte
der Menschheit Interessierter sind mir das Evangelium und die
wichtigeren Ereignisse aus der christlichen Religionsgeschichte
wenigstens vage bekannt.

Der Film langweilte mich nicht. Das intellektuelle Abenteuer
hatte bereits begonnen. Es galt, die verschiedenen Episoden
anhand meines doch eher beschränkten Wissens zu deuten. Und
es galt einen Rahmen zu finden, der die verschiedenen Gestalten

und Anlässe zusammenhielte.
Eine Art von Rahmen war natürlich schon von Bunuel

vorgegeben: Die Pilgerfahrt der beiden Vagabunden nach Santiago
de Compostela. Sie allein konnte freilich meinem auf Formales
hin geschulten Geist nicht genügen. Ich musste ein Modell
finden, welches erklären würde, warum den beiden Pilgern so

verschiedenartige Erlebnisse zuteil wurden. Eine Analogie
entdeckte ich schliesslich in der Tradition des pikaresken Romans,
die ja in Spanien ihren Anfang hatte («Lazarillo de Tormes,
1554). Bunuel, so interpretierte ich, hatte den Schelmenroman
in das Medium des Films umgesetzt und die konventionellen
Abenteuer, die den vagabundierenden Helden begegnen, mit
religiösem Inhalt gefüllt. Dadurch war es ihm möglich geworden,

die Einheit von Zeit und Raum zu sprengen und den
Episoden einen phantastischen Anstrich zu geben. Die einzelnen
Figuren zu deuten war schon schwieriger. Christus, die Jüngerschar,

Maria waren sofort erkannt; ebenso der Marquis de

Sade, die Albigenser, der Jansenist und der Jesuit. Wer aber

war der Teufel? Der ehrwürdige Herr, der sein Geld jenem gab,
der schon hatte; oder der schöne Jüngling auf dem Citroen;
oder alle beide?

Aber eigentlich war auch die Sache mit Christus, obwohl er
so rasch identifiziert wurde, ganz und gar nicht klar. Was
für eine Christusgestalt war das denn? War es der historische

Christus, der Revolutionär gegen das Philistertum? War es der
schon idealisierte Christus der Bibel, oder gar nur eine Gestalt
aus einem von Laien aufgeführten Mysterienspiel? Ich wusste
es nicht und weiss es auch heute noch nicht. Bunuel selber
scheint es nicht zu wissen. Für ihn ist Christus alles, Realität
und Fiktion. Er ist mit dieser Gestalt noch nicht zu Rande
gekommen; es ist ihm nicht gelungen, sie zu definieren. Die
Unruhe, die sich aus seiner beständigen Frage: wer war, wer ist
Christus? ergibt, hat er erfolgreich auf den Zuschauer im Kino
übertragen. Auch ich bin von dieser Frage aufs neue angeregt
worden und habe bis heute keine fertige Antwort gefunden.

Mit der gleichen Unruhe sucht Bunuel auch nach der Bedeutung

des Christentums. Die Religion ist ihm nicht gleichgültig,
obwohl er sich immer wieder mit Vehemenz ihren strengen
kirchlichen Erscheinungsformen entgegengestellt hat (in «Na-
zarin», «L'ange exterminateur», «Viridiana»). Wäre sie ihm
gleichgültig, so hätte er all diese Filme, und besonders «La voie
lactée», nicht gedreht.

Auch mir, auch uns ist das Christentum nicht egal — allen
LJnkenrufen zum Trotz. Wie sonst wäre es möglich, dass mich
die in «La voie lactée» aufgeworfenen Fragen bis heute so stark
beschäftigen? Wie sonst wäre es möglich, dass in Frankreich
Bunuels Film der wichtigste Gesprächsstoff der letzten Wochen
war (trotz De Gaulies Abgang)?

Freilich hat Bunuel dieser intellektuellen Wiederbeschäftigung

mit der christlichen Religion grosse Hilfe geleistet.
Obwohl er seinen Film in einem wahrscheinlich negativ gemeinten

Sinn abschloss, hat er die vielen Fragen doch offen gelassen.
Damit hat er uns, angeregt von den phantastischen Bildern seines

Films, die Möglichkeit gegeben, eine eigene Abenteuerfahrt
in den Bereich der immerwährenden Auseinandersetzung mit
aem Christentum zu unternehmen. U. D.

Diskussionsbeiträge nimmt entgegen:
Pfr. Dolf Rindiisbacher, Filmbeauftragter
Sulgenauweg 26, 3007 Bern, Tel. 031 46 16 76.

201


	Filmforum

