Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)
Heft: 13
Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILMFORUM

LA VOIE LACTEE (Die Milchstrasse)

P: Greenwich Prod. Paris; Medusa Rom
V: Monopol-Pathé Genf

R: Luis Bunuel

B: L. Bunuel und Jean Claude Carricre

Weitere Beitrige

La Voie lactée fiigt sich ins Gesamtwerk von Bunuel ein. Der
Film ist ein heftiger Angriff, aber voller Humor iiber die
Intoleranz und den Fanatismus iiber jeglichen blinden Glau-
ben, der den Menschen zum Gefangenen ecines starren Sy-
stems macht. Bunuel hitte, um dies alles auszudriicken, einen
ganz andern Fanatismus, eine ganz andere Ketzerei als die
religiose nehmen konnen; die religiose Ketzerei gebraucht Bu-
nuel als Sprachrohr um seine Ideen zu vermitteln. Seine Bot-
schaft ist aber nicht nur im religidsen Bereich giiltig, sondern
auch auf andern Gebieten wie zum Beispiel in der Politik. Er
hat aber den religiosen Bereich gewihlt, um seiner Botschaft
eine andere Dimension zu geben: seine Auflchnung gegen die
Kirche (der fiisilierte Papst), die unfihig ist, nach dem Evan-
gelium desjenigen zu leben, den sie als ihren Herrn bezeichnet.
Bunuel, der sich selbst als «atheistisch durch die Gnade Gottes»
bezeichnet, ist verfolgt vom religitsen Problem, das sein Atheis-
mus ithm nicht zu lsen erlaubt hat und ist daher hirter in
seiner Kritik der Kirche gegeniiber, weil es vielleicht eben diese
ist, die thn wegen ihrer Intoleranz, ihrer mangelnden Liebe und
thren Kompromissen mit den politischen Michten und Finanz-
kreisen hindert, zu glauben. Man muss feststellen, dass das
Ende des Filmes sehr pessimistisch ist und dass die zwei letzten
Szenen besonders hart fiir die Kirche sind. Auf der einen Seite
treten die zwei Pilger nicht in Santiago de Compostela ein,
sondern enden in den Armen einer Prostituierten, die ihnen,
gemiss der Prophezeiung Hoseas am Anfang des Filmes, einen
Sohn schenken wird, den sie «Ihr seid nicht mein Volk» taufen

K Christian Matras

M: L. Bunuel

D: L. Terzieff, P. Frankeur, E. Scob, B. Verley, A. Cuny,
F. Maistre

«Humorvoller Aufruf, Kirche auf menschlicher Erdenstrasse wande!n zu lassen»

werden; auf der andern Seite ist einer der von Jesus geheilten
Blinden, den Jesus nicht lehren will, schwarz von weiss zu
unterscheiden, der unfihig ist, ihm zu folgen, weil er nicht {iber
cinen kleinen Graben setzen kann, der zudem von hohem Gras
tiberdeckt ist. Man hat sehr verschiedene Interpretationen von
diesem letzten Bild gegeben; der ganze Film kann uns ermdg-
lichen, eine visuelle Demonstration der Tatsache zu erleben,
dass die Christen durch eher minime Hindernisse verhindert
sind, threm Herrn bis zum Ende zu folgen. Diese Kritik, die
mit der Feststellung endet, dass die Kirche mit ihrer Mission
versagt hat, muss uns zum Ueberlegen anregen, wie man unsere
Kirche erneuern kénnte, um unseren Herrn wirksam zu ver-
kiindigen und wirklich sein Zeuge zu sein, denn, wenn Bunuel
auch die ihm wohlbekannte katholische Kirche angreift, so
meint er doch alle christlichen Kirchen.

Man kénnte noch vieles zu diesem reichen Film erwihnen,
viele Bilder und Beziehungen zwischen den Bildern zu inter-
pretieren versuchen. Diese Betrachtungen sollen aber nicht
alles aussagen; sie sollen bloss signalisieren, dass La Voie lactée
trotz seinem seltsamen Charakter, trotz seiner Liebe fiir das
Irrationale und seiner vorgefassten Meinung, das Irreale im
Realen sichtbar zu machen, ein grosses Werk ist, intelligent und
rational aufgebaut, ferner sollen sie den Weg zeigen, wie man
diesen Film erfassen und ihn in seiner ganzen Schénheit erleben
kann. Dass uns dieser Film helfen moge, unsere Kirche auf einer
menschlichen Erdenstrasse marschieren zu lassen und nicht im
Himmel, auf einer Milchstrasse. F.R.N.

«La voie lactée — ein intellektuelles Abenteuer»

Mit Luis Bunuels «La voie lactée» hatte ich anfinglich etwas
Miihe. Ich sah mich, wie viele andere Kinobesucher, in eine
Welt versetzt, die mir recht fremd ist. Weder bin ich Kirch-
ginger noch kenne ich den Katechismus. Von Gott und dem
Teufel habe ich freilich gehort, und als an der Kulturgeschichte
der Menschheit Interessierter sind mir das Evangelium und die
wichtigeren Ereignisse aus der christlichen Religionsgeschichte
wenigstens vage bekannt.

Der Film langweilte mich nicht. Das intellektuelle Abenteuer
hatte bereits begonnen. Es galt, die verschiedenen Episoden an-
hand meines doch eher beschrinkten Wissens zu deuten. Und
es galt , einen Rahmen zu finden, der die verschiedenen Gestal-
ten und Anldsse zusammenbhielte.

Eine Art von Rahmen war natiirlich schon von Bunuel vor-
gegeben: Die Pilgerfahrt der beiden Vagabunden nach Santiago
de Compostela. Sie allein konnte freilich meinem auf Formales
hin geschulten Geist nicht geniigen. Ich musste ein Modell fin-
den, welches erkliren wiirde, warum den beiden Pilgern so
verschiedenartige Erlebnisse zuteil wurden. Eine Analogie ent-
deckte ich schliesslich in der Tradition des pikaresken Romans,
die ja in Spanien ihren Anfang hatte («Lazarillo de Tormes,
1554). Bunuel, so interpretierte ich, hatte den Schelmenroman
in das Medium des Films umgesetzt und die konventionellen
Abenteuer, die den vagabundierenden Helden begegnen, mit
religiosem Inhalt gefiillt. Dadurch war es thm méglich gewor-
den, die Einheit von Zeit und Raum zu sprengen und den Epi-
soden einen phantastischen Anstrich zu geben. Die einzelnen
Figuren zu deuten war schon schwieriger. Christus, die Jiinger-
schar, Maria waren sofort erkannt; ebenso der Marquis de
Sade, die Albigenser, der Jansenist und der Jesuit. Wer aber
war der Teufel? Der ehrwiirdige Herr, der sein Geld jenem gab,
der schon hatte; oder der schéne Jiingling auf dem Citroen;
oder alle beide?

Aber eigentlich war auch die Sache mit Christus, obwohl er
so rasch identifiziert wurde, ganz und gar nicht klar. Was
fiir eine Christusgestalt war das denn? War es der historische

Christus, der Revolutionir gegen das Philistertum? War es der
schon idealisierte Christus der Bibel, oder gar nur eine Gestalt
aus einem von Laien aufgefiihrten Mysterienspiel? Ich wusste
es nicht und weiss es auch heute noch nicht. Bunuel selber
scheint es nicht zu wissen. Fiir ihn ist Christus alles, Realitit
und Fiktion. Er ist mit dieser Gestalt noch nicht zu Rande ge-
kommen; es ist ihm nicht gelungen, sie zu definieren. Die Un-
ruhe, die sich aus seiner bestindigen Frage: wer war, wer ist
Christus? ergibt, hat er erfolgreich auf den Zuschauer im Kino
iibertragen. Auch ich bin von dieser Frage aufs neue angeregt
worden und habe bis heute keine fertige Antwort gefunden.

Mit der gleichen Unruhe sucht Bunuel auch nach der Bedeu-
tung des Christentums. Die Religion ist ihm nicht gleichgiiltig,
obwohl er sich immer wieder mit Vehemenz ihren strengen
kirchlichen Erscheinungsformen entgegengestellt hat (in «Na-
zarin», «L’ange exterminateur», «Viridiana»). Wire sie ihm
gleichgiiltig, so hitte er all diese Filme, und besonders «La voie
lactée», nicht gedreht.

Auch mir, auch uns ist das Christentum nicht egal — allen
Unkenrufen zum Trotz. Wie sonst wire es mdglich, dass mich
die in «La voie lactée» aufgeworfenen Fragen bis heute so stark
beschiftigen? Wie sonst wire es moglich, dass in Frankreich
Bunuels Film der wichtigste Gesprichsstoff der letzten Wochen
war (trotz De Gaulles Abgang)?

Freilich hat Bunuel dieser intellektuellen Wiederbeschifti-
gung mit der christlichen Religion grosse Hilfe geleistet. Ob-
wohl er seinen Film in einem wahrscheinlich negativ gemein-
ten Sinn abschloss, hat er die vielen Fragen doch offen gelassen.
Damit hat er uns, angeregt von den phantastischen Bildern sei-
nes Films, die Moglichkeit gegeben, eine eigene Abenteuerfahrt
in den Bereich der immerwihrenden Auseinandersetzung mit
dem Christentum zu unternehmen. U.D.

Diskussionsbeitrige nimmt entgegen:
Pfr. Dolf Rindlisbacher, Filmbeauftragter
Sulgenauweg 26, 3007 Bern, Tel. 031 46 16 76.

201



	Filmforum

