
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 12

Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1953 wurde das katholische Filmwerk gegründet, eine Zentrale

für den gesamten, nicht theatermässigen Schmaifilm-
verleih. 1960 ging dann die Aufgabe der Produktion an die
neu gegründete Tellux GmbH über.

Auf evangelischer Seite verlagerte sich die Produktion
zumeist auf landeskirchliche Ebene, wobei besondere, zu
diesem Zweck gegründete Gesellschaften entstanden, z.B.
1951 die Luther-Film GmbH. Aber auch gewerbliche
Hersteller erhalten Aufträge, wie z.B. «Frage Sieben» gemeinsam

mit Louis de Rochemont, «Der gehorsame Rebell»
gemeinsam mit Curt Oertel.

Auch hier brachte das Fernsehen eine Wandlung. Von
dieser Seite wurde den Kirchen der Vorschlag unterbreitet,
sich zur Herstellung kirchlicher Sendungen an der
Erarbeitung eines zweiten Fernsehprogramms zu beteiligen.
Dies war der Grund für die Schaffung spezieller Fernseh-
produktionsgesellschaften, der katholischen »Tellux» und
der evangelischen «Eikon». Mit Recht wird darin ein
Strukturwandel gesehen, denn damit ist die Produktion konfes-
sionsbezogener Filme weitgehend in den Einflussbereich
Dritter gekommen. Es sind die Fernsehanstalten als die
wesentlichen Auftraggeber, die den Umfang der Produktion
und die Auswahl der Themen bestimmen. Primär verbleibt
den kirchlichen Produktionsträgern nur die künstlerische
Gestaltung des Films. Interessant ist die Feststellung, dass
die Kirche selbst, d.h. die sie repräsentierenden Organe,
in der Mehrzahl der Fälle weder als Auftraggeber noch als
Auftragnehmer auftritt. Beide Funktionen werden von rechtlich

selbständigen Organisationen wahrgenommen, welche
allerdings von den Kirchen oder kirchlichen Kreisen für
solche Oeffentlichkeitsarbeit gegründet worden sind. Doch
üben die Kirchen in Deutschland einen mehr oder weniger
mittelbaren Einfluss auf die Produktion konfessionsbezoge-
ner Filme aus.

Die Darstellung widmet sich dann einer eingehenden
Zusammenstellung der hier tätigen Ornane und Organisationen,

der Thome:-:, der Verteilung und dem Einsatz dieser
Art von Filmen.

Wenn die Studie auch besonders deutsche Verhältnisse
und mit diesen in Beziehung stehende internationale
Beziehungen und Organisationen behandelt, so berührt sie
doch laufend auch andere Kirchen bewegende Probleme.
So wird eine soziologische Gliederung des Film-Empfängerkreises

versucht, der allerdings nur zum Teil als fassbar
bezeichnet wird. Weiter wird die Auswahl geeigneter Spielfilme

aus der profanen Produktion und die Erstellung von
Programmlisten, die Verteilung und der Einsatz dieser Art
von Filmen behandelt. Auch das wichtige Problem der
Information, sowohl der Welt über die kirchlichen Stellungnahmen

zu laufenden Filmen und Filmproblemen, als auch
der eigenen Leute über das Geschehen im Filmsektor wird
angeschnitten und die verschiedenen Publikationsorgane

FILMFORUM
P: Greenwich Prod. Paris; Medusa Rom
V: Monopol-Pathé Genf
R: Luis Bunuel
B: L. Bunuel und Jean Claude Carrière

Im Dickicht theologischer Weisheit verirrt
Bunuel hat mit «La voie lactée» einen schwierigen und

vielschichtigen Film geschaffen. Einen Film eigentlich für Theologen,

einen Film zumindest, der ohne grosse theologische
Sachkenntnis nicht mehr zu entschlüsseln ist, einen Film für einige
wenige also. Und trotzdem wurde «La voie lactée» von vielen
gesehen. In Bern, wo ihm die Kritiker vier Tage prophezeiten,

mit ihren Sparten angeführt. Die Organisation von
Besuchergruppen, die Herstellung eines Anreizes für die Erzeugung

guter Filme durch Filmprämierungen, die Mitarbeit
an in- und ausländischen Filminstitutionen wird im Einzelnen

geschildert.
Es ist zu hoffen, dass diese verdankenswerte Studie,

welche das konfessionelle Filmwesen Deutschlands erstmals

sachlich zusammenfasst und einen bisher noch
nirgends vorhandenen Ueberblick ermöglicht, bald im Druck
erscheint.

Weiterbildung vor der Kinoleinwand
Alle zwei Jahre lädt der Synodalrat die bernischen

Gemeindehelferinnen und Gemeindehelfer zu einem dreitägigen

Weiterbildungskurs ein. Dieses Jahr setzten sich 27
Gemeindehelferinnen und 7 Gemeindehelfer vor die
Kinoleinwand im Missionshaus Basel und lernten anhand
verschiedener Filme, verarbeitende Gespräche in Gang zu
bringen. Diese Uebungen müssten methodisch, wie der
Filmbeauftragte ausführte, noch besser durchdacht werden

und dürften im ganzen Kurs mehr Raum einnehmen.
Eindrücklich zeigte die aufeinander abgestimmteFilm-, Dia-
und Tonbandserie «Wünsche», wie filmische Wirklichkeit
«gemacht» wird. Solche ernüchternde Desillusion weckt
Bewunderung für das filmische Handwerk, rüstet aber
zugleich dagegen, durch Filmillusion manipuliert zu werden.
Ernst Ramseier, Präsident der Film- und Fernsehkommission

Baselland, wies in seinem Referat ebenfalls darauf
hin, dass jedes Massenmedium nur eine Deutung der
Wirklichkeit nicht die Wirklichkeit selber vermitteln kann. Nach
diesem Referat musste man sich fragen, warum wohl die
Kirche diese «Deutung der Wirklichkeit» den Massenmedien

überlässt und dort noch zu wenig mitredet.
Urs Etter, cand. theol. vermittelte Grundbegriffe der

Filmsprache und der Stilformen, welche Voraussetzung
sind für ein fruchtbares Gespräch nach einer Filmvorführung.

D. Epelbaum, Fürsprecher, Biel, liess die Gemeindehelfer

einen Blick hinter die Kulissen der Produzentenbüros,
Verleihfirmen und Kinokassen tun. Echte Studioluft

umwehte die Teilnehmer bei ihrem Rundgang durch die
Kern-Film-Studios, wo August Kern persönlich über Details
Auskunft gab.

Man darf gespannt sein, wie sich das Experiment einer
solchen Filmarbeit in den Kirchgemeinden auswirken wird.

Der Synodalrat hatte im Einvernehmen mit den
Gemeindehelferinnen und Gemeindehelfer den Filmbeauftragten
der reformierten Kirchen der deutschen Schweiz, Pfr. D.

Rindiisbacher, mit der Durchführung dieses Filmbildungskurses

betraut.

lief er ganze vier Wochen, und auch in Zürich wurde er noch

prolongiert. Der Grund für den Publikumserfolg liegt meines
Erachtens nicht in der dargestellten Anthologie
kirchengeschichtlicher Ereignisse durch die Jahrhunderte, die für den
Laien, den protestantischen besonders, vielfach kaum verständlich

sind, eher schon in der bildlichen Faszination der Verei-

LA VOIE LACTÉE (Die Milchstrasse)
K: Christian Matras
M: L. Bunuel
D: L. Terzieff, P. Frankeur, E. Scob, B. Verley, A. Cuny,

F. Maistre

184



nigung kirchlich-mystischer und surrealistischer Elemente. Der
Hauptgrund für das Interesse ist indessen in den beiden Pil-
ger-Clochards zu suchen.

Diese beiden, die unbeirrt ihren Pilgerweg von Paris nach
dem spanischen Wallfahrtsort Santiago de Compostela ziehen,
begreifen von den Ereignissen um sie herum so wenig wie
wohl die meisten Zuschauer. Im Dickicht theologischer Aussagen

und Wirrnisse und angesichts seltsamer und verwirrender
Begegnungen versuchen sie, sich so gut wie möglich
durchzuschlagen und dabei ihr Ziel nicht aus den Augen zu verlieren.

Ein Ziel, das zu erreichen ihnen fast unmöglich erscheint
und zu dem sie tatsächlich nicht gelangen, weil sie der
Versuchung erliegen. Verkörpern die beiden nicht den
Durchschnittschristen, der hin und her gerissen zwischen echtem,
kindlichem Glauben, der Unbegreiflichkeit fachtheologischer
Exkurse und dem wiederholten Versagen kirchlicher Institutionen

nach der Wahrheit sucht, im Wissen darum, dass er sie
nie ganz finden wird? Vieles deutet darauf hin, dass Bunuels
Pilger die Erdenpilger schlechthin sind; Erdenpilger, die sich
im Unterholz theologischer Weisheit verirrt haben. Jean und
Pierre sind gläubig und verschlagen zugleich, verschlagen
allerdings im Sinne des Selbsterhaltungstriebs. Es besteht kaum
ein Zweifel, dass der Filmbesucher, der die Beziehung zum
kirchengeschichtlichen Background mehr und mehr verliert,
sich an den beiden Clochards freut, ja, sich mit Ihnen zu
identifizieren beginnt.

Der einfache Mensch zu Füssen der kirchlichen Institution
und Popanz. Gewiss, das ist nur ein Aspekt des Werkes von
Bunuel. Die Leichtigkeit und der Ernst, mit dem er in «Die
Milchstrasse» gleichzeitig behandelt wird, weisen darauf hin,
dass er dem reifen und abgeklärten Regisseur Bunuel ein grosses
Anliegen war. Was der Film sonst herzugeben vermag — es ist
bestimmt einiges — darüber mögen sich die Theologen streiten.

U.J.

Die Menschlichkeit vor allem
Mit diesem Film, mit dieser irritierenden Herausforderung

an die Freiheit des Geistes kommt man nie zu Ende. Seine
äusserlich und zeitlich inkohärenten geschichtlichen und phan-
tasmagorischen Zitate lassen sich weder eindeutig noch
erschöpfend analysieren. Wer es dennoch versuchte, fiele erneut
auf den unverwüstlichen Humor, auf die Ironie und die
junggebliebene Schalkhaftigkeit des bald siebzigjährigen Bunuel
herein.

Ich kann, nachdem ich den Film während Monaten fieberhaft

erwartet habe, jenen nicht beistimmen, die in «La voie
lactée» Bunuels Meisterwerk sehen. Dieses Zeugnis der geistigen
Kraft und des ungebrochenen Freiheitswillens des Spaniers
wirkt wie ein Dokumentarfilm über Bunuels Phantasie und
Sensibilität; ich bewundere die Einfachheit, die Reinheit und
die fast asketisch gewordene stilistische Strenge. Die harmonische

Verkettung der Bilder, deren durchkomponierte und
völlig unforcierte Schönheit sind grossartig. Der Dialog
Carrières ist oft lapidar und prächtig. Und dennoch: das Ganze
bleibt ein Zeugnis, ein erstrangiges Beispiel für Bunuels
Inspiration und Thematik. Ich bin mehr neugierig als bewegt, mehr
amüsiert als aufgebracht, mehr verständnisvoll als aufgeschreckt.
«La voie lactée» ist für mich ein äusserst wichtiger Film, ein
Schlüsselwerk Bunuels — nicht aber sein bestes. Die intellektuelle

Sublimitât erregt meinen Geist — aber der Film ist kein
kraftvolles Erlebnis wie etwa «Viridiana» oder «Nazarin»

Ist der Film nun blasphemisch? Wer das glaubt, hat wenig
begriffen. Die Polemik Bunuels strahlt Wärme und Güte aus.
Seine persönliche Suche nach dem Menschlichen überstrahlt
alles. Es gibt keine Demagogie, nichts ist karikaturistisch oder
durch filmische Mittel hochgespielt. Im Gegenteil: die stilistische

Reinheit, die sanfte Poesie, der warme Blick verhindern
das Ueberzeichnete und Billige. Bunuels Humor und Ironie
lockern vieles wieder auf. Und wenn es Leute gibt, die auch
heute noch glauben, Christus habe nicht gern gegessen und

getrunken, habe nicht gewusst, dass er gut aussieht mit Bart
(wie Maria es ihm noch sagt), er habe weder gekeucht noch
gesprungen, weder gelacht noch gehustet, so werden lediglich
diese Leute daran erinnert, dass Jesus Mensch war. Der Satz,
wonach Bunuels Sprache «hart wie ein Peitschenschlag und
zärtlich wie eine Liebkosung ist, trifft hier genauer denn je
zu.

Der Film mag sarkastisch-skeptisch sein; er ist oft auch ein
zornig-hellsichtiger Blick auf sein Heimatland, auf seine
Erziehung, auf die Zeit im Jesuiten-Kollegium, auf diese Jahre
der Freiheitsberaubung. Alle seine Filme sind ja eine persönliche

Auseinandersetzung mit den Bildern seiner katholischspanisch

strengen Erziehung, die in manchem Fall seine Filmideen

direkt auslösen.
Aber es gibt bei Bunuel keine lächerlichen Hiebe, keine

Bösartigkeit, keinen mutwilligen Skandal, dem er nur zur Zeit
des Surrealismus eine Berechtigung zuerkannte. Im Gegenteil:
Bunuel zeigt an den authentischen Problemen der Theologie
(mit der er sich seit langem intensiv auseinandersetzt), an
ihren Widersprüchen und Mysterien mehr als nur Interesse:
er beweist Respekt, Irritation. Wobei ihn das Poesievolle,
Märchenhafte am «Wunder», am «Mysterium» besonders interessiert.

Sein Angriff gilt ja schliesslich auch nicht diesem Aspekt
— er träfe damit zugleich auch die menschliche Imagination,
also wiederum einen Teil der Freiheit, um die es ihm letztlich
geht — sondern dem grausamen, selbstgerechten, verbrecherischen

und blutigen Ausarten in der Welt der Dogmen, der
Bannflüche, der Gewalt, des Ueberzeugungswahns, der Intoleranz

und der Absage an den «verdorbenen» Körper.
Freiheit, also Menschlichkeit, das sind Bunuels Anliegen,

Freiheit von Tabus gesellschaftlicher, sexueller, erotischer,
intellektueller Art, Freiheit von Dogmen, von Fanatismus, von
die Vernunft übersteigenden, blindlings übernommenen Geboten.

Mögen gewisse Teile auch mehrdeutig oder bloss humoristisch

(als Befreiung) wirken und den Surrealisten verraten, so
beweist sich das Ganze eindeutig als ein Werk gegen die
Intoleranz und Verengung, handle es sich nun um Jesuiten oder
Jansenisten, Polizisten oder Bürger. Und schliesslich kommen
auch die senkrechten Ketzer nicht besonders gut weg — die
beiden Clochards, als Pilger verkleidet, zeigen, dass man vor
Pharisäern besser daran tut, sich zu verstellen. Das Schlussbild

mag, in einer Perspektive, auf Bunuels Anliegen hinweisen:
nachdem die beiden Blinden von Jesus geheilt wurden,
überqueren sie einen kleinen Graben in der Erde. Die beiden
sehenden «Blinden» betasten das Hindernis mit ihrem weissen
Stock. Denn wiederum sind die nunmehr physisch Geheilten
blind, eingesperrt, festgenagelt in ihrem Glauben. Die Freiheit
des Geistes, für die Bunuel seit «L'Age d'Or» kämpft, wird
hier in Frage gestellt. Diese Geste mag weniger einen Bezug
zur Wundertat Christi bedeuten als eine Mahnung an uns.
Bunuel evoziert nur und stellt damit alles in Frage. So fährt
Gott Vater im Cadillac, der kleine Christus hält ihn an, doch
erst der Teufel verhilft dem Clochard zu den benötigten
Schuhen, aber nicht ohne einen Autofahrer verunglücken zu
lassen. Man spricht über Theologie und isst zugleich Austern.
Der «Credo quia absurdum»-Priester ist ein Geistesgestörter.
Aber er ist barmherzig.

Man kommt nie zu Ende mit diesem Film, sagte ich. Darin
liegt letztlich auch sein Ziel. Nicht gesprochen habe ich von
der Verbindung von Religion (Fanatismus) und Gewalt, von
der Authentizität der Dialoge und fast aller Vorkommnisse.
Bunuel als unerschöpfliche Quelle ergötzlicher und tiefgründiger

Paradoxe bleibt nur am Rande erwähnt. Der eminent
soziale Aspekt müsste gesondert behandelt werden. Ueberall
aber ist Bunuels Ziel klar ersichtlich: er will Zweifel
verbreiten, alte Gewissheiten überprüfen; er will verwirren und
unsicher machen, und zwar «sowohl die Katholiken wie die
Juden, die Protestanten wie die Atheisten». «Ich bin ein
abgefeimter Atheist, aber ich liebe es, Verwirrung in die Geister
zu bringen.» B.J.

185



Randbemerkung zu «La voie lactée»
Bunuel ist ein einfacher Mensch, der verlangt, dass man mit

Einfachheit an ihn herangeht. Er ist das Gegenteil eines Grüblers,

eines Dialektikers, eines «Intellektuellen», der eine These

verteidigt. Seine Filme sind nie vorausgeplant. Sie entspringen
einem Elan, einem Instinkt, einem tiefen Wunsch. Wenn sie

Skandal bewirken, so nicht, weil Bunuel den Skandal gesucht
hätte, sondern weil Bunuel selbst Skandal ist, weil er das sieht,

was die andern nicht sehen können oder wagen, und weil er
es ohne Umschweife zeigt, mit einer Art von unschuldiger
Offenheit und bescheidener Ehrlichkeit, deren Kraft erschütternd
ist. Seit «Chien andalou» und «L'Age d'Or» hat Bunuel nie

aufgehört, ein «Seher» zu sein, dessen Filme vor allem der
Ausdruck einer poetischen Eingebung sind So ist es zu
verstehen, dass nur ein Louis Bunuel einen Film wie «La voie
lactée» schaffen konnte. Nur er kann auf derart selbstverständliche

und einfache Weise Gegenwart und Vergangenheit,
Wirklichkeit und Imagination, Autobahnen und palästinensische
Gebiete, spanische Herbergen und Cana, Reden des Priscillius
und Palaver eines Hotelbosses, Worte über Gottesbeweise und
Menuevorschläge miteinander mischen. (Frei übersetzte, gekürzte

Auszüge aus einer Kritik von Jean de Baroncelli, Le Monde).
«La voie lactée» ist auch ein ununterbrochenes Vorüberziehen

bereits gesehener Gesichter in anderen Filmen Bunuels.
Christus, die Apostel, die Jungfrau, die Prostituierte, Bettler,
Gott(?), Soldaten, Nonnen, Pfarrer, Gendarmen, Bürger, Noble,

Reiche, Diener usw.
Während der Dreharbeiten sagte Bunuel bei mancher

Sequenz wieder begeistert: «Das ist mysteriös. Das wird
mysteriös werden.» Und immer, in jedem seiner grossartigen Werke,

ist sich Bunuel treugeblieben und so auch seinem Satz:
«Das Geheimnis ist das wesentliche Element jedes Kunstwerkes.

Das zu wiederholen werde ich nie müde werden.»

«Ich habe oft Einfälle ohne symbolische Bedeutung verwendet,

und dies, um die Spuren zu verwischen. Ehrlich gesagt:
ich begreife die Besessenheit jener, die eine rationale Erklärung

oft zufälliger Bilder geben wollen, nicht recht. Ich liebe
auch, falsche Symbole zu machen.» Diese Aeusserung zu «Vi-
ridiana» gilt praktisch für alle seine nicht surrealistischen
Werke. So auch für «La voie lactée»!

«Bunuel lehnt es ab, die Zuschauer bei der Stange zu halten,
er führt sie auf falsche Pisten — und sehr pfiffig, wer seine
Teufeleien zu dechiffrieren wüsste.» (Positif 103)

Zu der Heilung des Blinden sagt Bunuel: «Ich will nicht,
dass man sagt, man habe ihn nicht geheilt. Man weiss es

nicht.» Was Bunuel vor allem will, ist die Gegenüberstellung
des Künstlichen und Natürlichen.

Zur Herberge (der zu gedehnten, etwas missglückten
Sequenzenfolge) von Venta del Llopo: «Llopo will nichts sagen.
Das ist nur eine Jugenderinnerung, ein Bild, das mir von Ca-
landa kommt.»

Die Diskussionen wurden lateinisch gesprochen aus Sorge
um die Authentizität. Die Quellen wurden nicht alle genannt.
Die wichtigste dürfte die Ekklesiastische Enzyklopädia des 19.

Jahrhunderts (Abbé Migne) sein. Die Kreuzigung von Nonnen
ist erwiesen. Was die Erschiessung des Papstes betrifft, so
besitzt der Szenarist Bunuels, Jean-Claude Carrière, ein Photo

aus dem Spanischen Bürgerkrieg: Republikaner erschiessen,
als Symbol, eine Statue von Sacré-Cœur.

Zu Bunuels typischem, aufschlussreichem Ausspruch, der
schon längst die Runde gemacht hat («Je suis athée, Dieu merci.»)

kommt nun ein weiterer: «Si les couvents étaient athées,
j'y vivrais.»

Ein jesuitischer Student, der zu den Dreharbeiten kam,
äusserte sich dahin, dass er mehr gelernt habe über die Religion
und ihre Probleme, indem er sich die Filme Bunuels ansah,
als während Jahren in einem Seminar. (Positif 103)

Ein Schlüsselsatz Bunuels: «Es kann sein, dass es heute nicht
mehr zeitgemäss ist, sich wie früher gegen die Familie, das

Vaterland und die Arbeit auszusprechen, denn wir haben ja
erfahren, dass die physische Zerstörung der Familie nicht mehr
nötig ist, um eine neue Gesellschaft zu formen. Meine Haltung
gegenüber diesen Prinzipien hat sich nicht verändert: man
muss sie dort zerstören, wo sie höhere Kategorien bedeuten.
Für mich ist der Kampf gegen diese ewigen Prinzipien eine
normale Tätigkeit, weil diese das Instrument der Hemmung
und Unterdrückung sind, und ich glaube, dass man einen
dauernden Kampf für die Freiheit führen muss.»

Zusammenstellung: B.J.

Diskussionsbeiträge nimmt entgegen: Pfr. D. Rindiisbacher,
Filmbeauftragter, Sulgenauweg 26, 3007 Bern.

Preis der Interfilm in Cannes
An den Internationalen Filmfestspielen in Cannes hat die

Jury des internationalen evangelischen Filmzentrums dem
Film «Easy Rider», von Peter Fonda und Denis Hopper aus
USA, die silberne Medaille zuerkannt. Die Jury hat die
Ernsthaftigkeit hervorgehoben, mit der in diesem Film eine
in Verwirrung und Ratlosigkeit lebende Jugend sich um die
Suche nach dem Sinn des Lebens und der Existenz Gottes
in einer mitleidlosen Welt bemüht.

Die Jury hat ausserdem eine Empfehlung für den
französischen Spielfilm «Meine Nacht bei Maud», von Erich Roh-
mer, ausgesprochen.

Aus der Filmwelt
SCHWEIZ
— Die Zürcher Kinos haben 1968 einen Einnahmenrückgang

von 70/o aufzuweisen. Es hänge dies mit dem Fehlen
von zügigen Kassenschlagern zusammen (wohl nicht
allein).

Es wurde beschlossen, den Kampf gegen die Patentgebühren,

die heute nicht mehr begründet seien, mit aller
Energie fortzusetzen. Diese machen allein in der Stadt
Zürich 400 000.— Franken aus.

Bildschirm und Lautsprecher
SCHWEIZ
— Der Regierungsrat des Kt. Zürich hat im Kantonsrat

das Vorgehen des Fernsehens anlässlich des Ueberfalls
auf die israelische Flugmaschine in Kloten verurteilt. Der
tote Attentäter sei in pietätloser Weise von Photographen
des Fernsehens gefilmt worden, trotzdem die Polizei
entsprechende Gegenanweisungen gegeben habe. Die
Unmöglichkeit, in einem solchen Fall eine lückenlose Absperrung

herzustellen, sei von ihnen ohne Bedenken ausgenützt
worden.

— Im Nationalrat stellte der Bundesrat fest, dass das
Fernsehen beim Aufbau der Sendung «Profils» unzulässige
Fehler begangen habe. Die Ausführungen von fünf
Persönlichkeiten der Westschweiz seien entstellt und der Kritik
eines vom französischen Fernsehen nach den Maiunruhen
entlassenen Journalisten unterstellt worden! Diese
Fernsehsendung sei mit dem Geist der Konzession der SRFG
unvereinbar gewesen.

186


	Filmforum

