Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)
Heft: 12
Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1953 wurde das katholische Filmwerk gegriindet, eine Zen-
trale fur den gesamten, nicht theatermissigen Schmalfilm-
verleih. 1960 ging dann die Aufgabe der Produktion an die
neu gegriindete Tellux GmbH ber.

Auf evangelischer Seite verlagerte sich die Produktion
zumeist auf landeskirchliche Ebene, wobei besondere, zu
diesem Zweck gegriindete Gesellschaften entstanden, z.B.
1951 die Luther-Film GmbH. Aber auch gewerbliche Her-
steller erhalten Auftrage, wie z.B. «Frage Sieben» gemein-
sam mit Louis de Rochemont, «Der gehorsame Rebell»
gemeinsam mit Curt Oertel.

Auch hier brachte das Fernsehen eine Wandlung. Von
dieser Seite wurde den Kirchen der Vorschlag unterbreitet,
sich zur Herstellung kirchlicher Sendungen an der Erar-
beitung eines zweiten Fernsehprogramms zu beteiligen.
Dies war der Grund fiir die Schaffung spezieller Fernseh-
produktionsgesellschaften, der katholischen »Tellux» und
der evangelischen «Eikon». Mit Recht wird darin ein Struk-
turwandel gesehen, denn damit ist die Produktion konfes-
sionsbezogener Filme weitgehend in den Einflussbereich
Dritter gekommen. Es sind die Fernsehanstalten als die
wesentlichen Auftraggeber, die den Umfang der Produktion
und die Auswahl der Themen bestimmen. Primér verbleibt
den kirchlichen Produktionstrigern nur die kiinstlerische
Gestaltung des Films. Interessant ist die Feststellung, dass
die Kirche selbst, d.h. die sie repriasentierenden Organe,
in der Mehrzahl der Fille weder als Auftraggeber noch als
Auftragnehmer auftritt. Beide Funktionen werden von recht-
lich selbstiandigen Organisationen wahrgenommen, welche
allerdings von den Kirchen oder kirchlichen Kreisen fur
solche Oeffentlichkeitsarbeit gegriindet worden sind. Doch
tiben die Kirchen in Deutschland einen mehr oder weniger
mittelbaren Einfluss auf die Produktion konfessionsbezoge-
ner Filme aus.

Die Darstellung widmet sich dann einer eingehenden Zu-
sammenstellung der hier titigen Orcane und Organisa-
tionen, der Thaemen, cer Verteilung und dem Einsatz dieser
Art von Filmen.

Wenn die Studie auch besonders deutsche Verhiltnisse
und mit diesen in Beziehung stehende internationale Be-
ziehungen und Organisationen behandelt, so beriihrt sie
doch laufend auch andere Kirchen bewegende Probleme.
So wird eine soziologische Gliederung des Film-Empfén-
gerkreises versucht, der allerdings nur zum Teil als fassbar
bezeichnet wird. Weiter wird die Auswahl geeigneter Spiel-
filme aus der profanen Produktion und die Erstellung von
Programmlisten, die Verteilung und der Einsatz dieser Art
von Filmen behandelt. Auch das wichtige Problem der In-
formation, sowohl der Welt iiber die kirchlichen Stellung-
nahmen zu laufenden Filmen und Filmproblemen, als auch
der eigenen Leute liber das Geschehen im Filmsektor wird
angeschnitten und die verschiedenen Publikationsorgane

mit ihren Sparten angefiihrt. Die Organisation von Besu-
chergruppen, die Herstellung eines Anreizes fiir die Erzeu-
gung guter Filme durch Filmpramierungen, die Mitarbeit
an in- und ausléandischen Filminstitutionen wird im Einzel-
nen geschildert.

Es ist zu hoffen, dass diese verdankenswerte Studie,
welche das konfessionelle Filmwesen Deutschlands erst-
mals sachlich zusammenfasst und einen bisher noch nir-
gends vorhandenen Ueberblick erméglicht, bald im Druck
erscheint.

Weiterbildung vor der Kinoleinwand

Alle zwei Jahre ladt der Synodalrat die bernischen Ge-
meindehelferinnen und Gemeindehelfer zu einem dreitigi-
gen Weiterbildungskurs ein. Dieses Jahr setzten sich 27
Gemeindehelferinnen und 7 Gemeindehelfer vor die Kino-
leinwand im Missionshaus Basel und lernten anhand ver-

schiedener Filme, verarbeitende Gespriche in Gang zu

bringen. Diese Uebungen miissten methodisch, wie der
Filmbeauftragte ausfiihrte, noch besser durchdacht wer-
den und dirften im ganzen Kurs mehr Raum einnehmen.
Eindriicklich zeigte die aufeinander abgestimmteFilm-, Dia-
und Tonbandserie «Wiinsche», wie filmische Wirklichkeit
«gemacht» wird. Solche erniichternde Desillusion weckt
Bewunderung fiir das filmische Handwerk, riistet aber zu-
gleich dagegen, durch Filmillusion manipuliert zu werden.
Ernst Ramseier, Priasident der Film- und Fernsehkommis-
sion Baselland, wies in seinem Referat ebenfalls darauf
hin, dass jedes Massenmedium nur eine Deutung der Wirk-
lichkeit nicht die Wirklichkeit selber vermitteln kann. Nach
diesem Referat musste man sich fragen, warum wohl die
Kirche diese «Deutung der Wirklichkeit» den Massenme-
dien iberldsst und dort noch zu wenig mitredet.

Urs Etter, cand. theol. vermittelte Grundbegriffe der
Filmsprache und der Stilformen, welche Voraussetzung
sind fiir ein fruchtbares Gespriach nach einer Filmvorfiih-
rung. D. Epelbaum, Fiirsprecher, Biel, liess die Gemeinde-
helfer einen Blick hinter die Kulissen der Produzentenbii-
ros, Verleihfirmen und Kinokassen tun. Echte Studioluft
umwehte die Teilnehmer bei ihrem Rundgang durch die
Kern-Film-Studios, wo August Kern persénlich iiber Details
Auskunft gab.

Man darf gespannt sein, wie sich das Experiment einer
solchen Filmarbeit in den Kirchgemeinden auswirken wird.

Der Synodalrat hatte im Einvernehmen mit den Gemein-
dehelferinnen und Gemeindehelfer den Filmbeauftragten
der reformierten Kirchen der deutschen Schweiz, Pfr. D.
Rindlisbacher, mit der Durchfiihrung dieses Filmbildungs-
kurses betraut.

FILMFORUM

LA VOIE LACTEE (Die Milchstrasse)

P: Greenwich Prod. Paris; Medusa Rom

K: Christian Matras

V: Monopol-Pathé Genf M: L. Bunuel
R: Luis Bunuel D: L. Terzieff, P. Frankeur, E. Scob, B. Verley, A. Cuny,
B: L. Bunuel und Jean Claude Carriére F. Maistre

Im Dickicht theologischer Weisheit verirrt

Bunuel hat mit «La voie lactée» einen schwierigen und viel-
schichtigen Film geschaffen. Einen Film eigentlich fiir Theolo-
gen, einen Film zumindest, der ohne grosse theologische Sach-
kenntnis nicht mehr zu entschliisseln ist, einen Film fiir einige
wenige also. Und trotzdem wurde «La voie lactée» von vielen
gesehen. In Bern, wo ihm die Kritiker vier Tage prophezeiten,

lief er ganze vier Wochen, und auch in Ziirich wurde er noch
prolongiert. Der Grund fiir den Publikumserfolg liegt meines
Erachtens nicht in der dargestellten Anthologie kirchenge-
schichtlicher Ereignisse durch die Jahrhunderte, die fiir den
Laien, den protestantischen besonders, vielfach kaum verstind-
lich sind, eher schon in der bildlichen Faszination der Verei-

184



nigung kirchlich-mystischer und surrealistischer Elemente. Der
Hauptgrund fiir das Interesse ist indessen in den beiden Pil-
ger-Clochards zu suchen.

Diese beiden, die unbeirrt ihren Pilgerweg von Paris nach
dem spanischen Wallfahrtsort Santiago de Compostela ziehen,
begreifen von den Ereignissen um sie herum so wenig wie
wohl die meisten Zuschauer. Im Dickicht theologischer Aussa-
gen und Wirrnisse und angesichts seltsamer und verwirrender
Begegnungen versuchen sie, sich so gut wie moglich durch-
zuschlagen und dabei ihr Ziel nicht aus den Augen zu verlie-
ren. Ein Ziel, das zu erreichen ihnen fast unmoglich erscheint
und zu dem sie tatsichlich nicht gelangen, weil sie der Ver-
suchung erliegen. Verkorpern die beiden nicht den Durch-
schnittschristen, der hin und her gerissen zwischen echtem,
kindlichem Glauben, der Unbegreiflichkeit fachtheologischer
Exkurse und dem wiederholten Versagen kirchlicher Institu-
tionen nach der Wahrheit sucht, im Wissen darum, dass er sie
nie ganz finden wird? Vieles deutet darauf hin, dass Bunuels
Pilger die Erdenpilger schlechthin sind; Erdenpilger, die sich
im Unterholz theologischer Weisheit verirrt haben. Jean und
Pierre sind gldaubig und verschlagen zugleich, verschlagen al-
lerdings im Sinne des Selbsterhaltungstriebs. Es besteht kaum
ein Zweifel, dass der Filmbesucher, der die Beziehung zum
kirchengeschichtlichen Background mehr und mehr verliert,
sich an den beiden Clochards freut, ja, sich mit Thnen zu
identifizieren beginnt.

Der einfache Mensch zu Fiissen der kirchlichen Institution
und Popanz. Gewiss, das ist nur ein Aspekt des Werkes von
Bunuel. Die Leichtigkeit und der Ernst, mit dem er in «Die
Milchstrasse» gleichzeitig behandelt wird, weisen darauf hin,
dass er dem reifen und abgeklirten Regisseur Bunuel ein grosses
Anliegen war. Was der Film sonst herzugeben vermag — es ist
bestimmt einiges — dariiber mogen sich die Theologen strei-
ten. u.].

Die Menschlichkeit vor allem

Mit diesem Film, mit dieser irritierenden Herausforderung
an die Freiheit des Geistes kommt man nie zu Ende. Seine
dusserlich und zeitlich inkohirenten geschichtlichen und phan-
tasmagorischen Zitate lassen sich weder eindeutig noch er-
schpfend analysieren. Wer es dennoch versuchte, fiele erneut
auf den unverwiistlichen Humor, auf die Ironie und die jung-
gebliebene Schalkhaftigkeit des bald siebzigjihrigen Bunuel
herein.

Ich kann, nachdem ich den Film wihrend Monaten fieber-
haft erwartet habe, jenen nicht beistimmen, die in «La voie
lactée» Bunuels Meisterwerk sehen. Dieses Zeugnis der geistigen
Kraft und des ungebrochenen Freiheitswillens des Spaniers
wirkt wie ein Dokumentarfilm iiber Bunuels Phantasie und
Sensibilitdt; ich bewundere die Einfachheit, die Reinheit und
die fast asketisch gewordene stilistische Strenge. Die harmo-
nische Verkettung der Bilder, deren durchkomponierte und
vollig unforcierte Schonheit sind grossartig. Der Dialog Car-
riéres ist oft lapidar und prichtig. Und dennoch: das Ganze
bleibt ein Zeugnis, ein erstrangiges Beispiel fiir Bunuels Inspi-
ration und Thematik. Ich bin mehr neugierig als bewegt, mehr
amiisiert als aufgebracht, mehr verstindnisvoll als aufgeschreckt.
«La voie lactée» ist fiir mich ein Husserst wichtiger Film, ein
Schliisselwerk Bunuels — nicht aber sein bestes. Die intellek-
tuelle Sublimitit erregt meinen Geist — aber der Film ist kein
kraftvolles Erlebnis wie etwa «Viridiana» oder «Nazarin» .

Ist der Film nun blasphemisch? Wer das glaubt, hat wenig
begriffen. Die Polemik Bunuels strahlt Wirme und Giite aus.
Seine personliche Suche nach dem Menschlichen iiberstrahlt
alles. Es gibt keine Demagogie, nichts ist karikaturistisch oder
durch filmische Mittel hochgespielt. Im Gegenteil: die stilisti-
sche Reinheit, die sanfte Poesie, der warme Blick verhindern
das Ueberzeichnete und Billige. Bunuels Humor und Ironie
lockern vieles wieder auf. Und wenn es Leute gibt, die auch
heute noch glauben, Christus habe nicht gern gegessen und

getrunken, habe nicht gewusst, dass er gut aussieht mit Bart
(wie Maria es ihm noch sagt), er habe weder gekeucht noch
gesprungen, weder gelacht noch gehustet, so werden lediglich
diese Leute daran erinnert, dass Jesus Mensch war. Der Satz,
wonach Bunuels Sprache «hart wie ein Peitschenschlag und
zdrtlich wie eine Liebkosung ist, trifft hier genauer denn je
zu.

Der Film mag sarkastisch-skeptisch sein; er ist oft auch ein
zornig-hellsichtiger Blick auf sein Heimatland, auf seine Er-
ziehung, auf die Zeit im Jesuiten-Kollegium, auf diese Jahre
der Freiheitsberaubung. Alle seine Filme sind ja eine person-
liche Auseinandersetzung mit den Bildern seiner katholisch-
spanisch strengen Erziehung, die in manchem Fall seine Film-
ideen direkt auslosen.

Aber es gibt bei Bunuel keine licherlichen Hicbe, keine Bos-
artigkeit, keinen mutwilligen Skandal, dem er nur zur Zeit
des Surrealismus eine Berechtigung zuerkannte. Im Gegenteil:
Bunuel zeigt an den authentischen Problemen der Theologie
(mit der er sich seit langem intensiv auseinandersetzt), an
ithren Widerspriichen und Mysterien mehr als nur Interesse:
er beweist Respekt, Irritation. Wobei ihn das Poesievolle, Mir-
chenhafte am «Wunder», am «Mysterium» besonders interes-
siert. Sein Angriff gilt ja schliesslich auch nicht diesem Aspekt
— er trife damit zugleich auch die menschliche Imagination,
also wiederum einen Teil der Freiheit, um die es ihm letztlich
geht — sondern dem grausamen, selbstgerechten, verbreche-
rischen und blutigen Ausarten in der Welt der Dogmen, der
Bannfliiche, der Gewalt, des Ueberzeugungswahns, der Intole-
ranz und der Absage an den «verdorbenen» Korper.

Freiheit, also Menschlichkeit, das sind Bunuels Anliegen,
Freiheit von Tabus gesellschaftlicher, sexueller, erotischer, in-
tellektueller Art, Freiheit von Dogmen, von Fanatismus, von
die Vernunft iibersteigenden, blindlings iibernommenen Gebo-
ten. Mogen gewisse Teile auch mehrdeutig oder bloss humori-
stisch (als Befreiung) wirken und den Surrealisten verraten, so
beweist sich das Ganze eindeutig als ein Werk gegen die In-
toleranz und Verengung, handle es sich nun um Jesuiten oder
Jansenisten, Polizisten oder Biirger. Und schliesslich kommen
auch die senkrechten Ketzer nicht besonders gut weg — die
beiden Clochards, als Pilger verkleidet, zeigen, dass man vor
Pharisdern besser daran tut, sich zu verstellen. Das Schlussbild
mag, in einer Perspektive, auf Bunuels Anliegen hinweisen:
nachdem die beiden Blinden von Jesus geheilt wurden, iiber-
queren sie einen kleinen Graben in der Erde. Die beiden se-
henden «Blinden» betasten das Hindernis mit ithrem weissen
Stock. Denn wiederum sind die nunmehr physisch Geheilten
blind, eingesperrt, festgenagelt in ihrem Glauben. Die Freiheit
des Geistes, fiir die Bunuel seit «L’Age d’Or» kimpft, wird
hier in Frage gestellt. Diese Geste mag weniger einen Bezug
zur Wundertat Christi bedeuten als eine Mahnung an uns. Bu-
nuel evoziert nur und stellt damit alles in Frage. So fihrt
Gott Vater im Cadillac, der kleine Christus hilt ihn an, doch
erst der Teufel verhilft dem Clochard zu den benétigten
Schuhen, aber nicht ohne einen Autofahrer verungliicken zu
lassen. Man spricht {iber Theologie und isst zugleich Austern.
Der «Credo quia absurdum»-Priester ist ein Geistesgestorter.
Aber er ist barmherzig.

Man kommt nie zu Ende mit diesem Film, sagte ich. Darin
liegt letztlich auch sein Ziel. Nicht gesprochen habe ich von
der Verbindung von Religion (Fanatismus) und Gewalt, von
der Authentizitit der Dialoge und fast aller Vorkommnisse.
Bunuel als unerschopfliche Quelle ergdtzlicher und tiefgriin-
diger Paradoxe bleibt nur am Rande erwihnt. Der eminent
soziale Aspekt miisste gesondert behandelt werden. Ueberall
aber ist Bunuels Ziel klar ersichtlich: er will Zweifel ver-
breiten, alte Gewissheiten iiberpriifen; er will verwirren und
unsicher machen, und zwar «sowohl die Katholiken wie die
Juden, die Protestanten wie die Atheisten». «Ich bin ein ab-
gefeimter Atheist, aber ich liebe es, Verwirrung in die Geister
zu bringen.» B.J.

185



Randbemerkung zu «La voie lactée»

Bunuel ist ein einfacher Mensch, der verlangt, dass man mit
Einfachheit an ihn herangeht. Er ist das Gegenteil eines Griib-
lers, eines Dialektikers, eines «Intellektuellen», der eine These
verteidigt. Seine Filme sind nie vorausgeplant. Sie entspringen
einem FElan, einem Instinkt, einem tiefen Wunsch. Wenn sie
Skandal bewirken, so nicht, weil Bunuel den Skandal gesucht
hitte, sondern weil Bunuel selbst Skandal ist; weil er das sieht,
was die andern nicht sehen kdnnen oder wagen, und weil er
es ohne Umschweife zeigt, mit einer Art von unschuldiger Of-
fenheit und bescheidener Ehrlichkeit, deren Kraft erschiitternd
ist. Seit «Chien andalou» und «L’Age d’Or» hat Bunuel nie
aufgehort, ein «Seher» zu sein, dessen Filme vor allem der
Ausdruck einer poetischen Eingebung sind... So ist es zu
verstehen, dass nur ein Louis Bunuel einen Film wie «La voie
lactée» schaffen konnte. Nur er kann auf derart selbstverstand-
liche und einfache Weise Gegenwart und Vergangenheit, Wirk-
lichkeit und Imagination, Autobahnen und palistinensische
Gebiete, spanische Herbergen und Cana, Reden des Priscillius
und Palaver eines Hotelbosses, Worte tiber Gottesbeweise und
Menuevorschlige miteinander mischen. (Frei iibersetzte, gekiirz-
te Ausziige aus einer Kritik von Jean de Baroncelli, Le Monde).

«La voie lactée» ist auch ein ununterbrochenes Voriiberzie-
hen bereits gesehener Gesichter in anderen Filmen Bunuels.
Christus, die Apostel, die Jungfrau, die Prostituierte, Bettler,
Gott(?), Soldaten, Nonnen, Pfarrer, Gendarmen, Biirger, Nob-
le, Reiche, Diener usw.

Wihrend der Dreharbeiten sagte Bunuel bei mancher Se-
quenz wieder begeistert: «Das ist mysterids. Das wird my-
sterids werden.» Und immer, in jedem seiner grossartigen Wer-
ke, ist sich Bunuel treugeblieben und so auch seinem Satz:
«Das Geheimnis ist das wesentliche Element jedes Kunstwer-
kes. Das zu wiederholen werde ich nie miide werden.»

«Ich habe oft Einfille ohne symbolische Bedeutung verwen-
det, und dies, um die Spuren zu verwischen. Ehrlich gesagt:
ich begreife die Besessenheit jener, die eine rationale Erkli-
rung oft zufilliger Bilder geben wollen, nicht recht. Ich liebe
auch, falsche Symbole zu machen.» Diese Aeusserung zu «Vi-
ridiana» gilt praktisch fiir alle seine nicht surrealistischen
Werke. So auch fiir «La voie lactée»!

«Bunuel lehnt es ab, die Zuschauer bei der Stange zu halten,
er fithrt sie auf falsche Pisten — und sehr pfiffig, wer seine
Teufeleien zu dechiffrieren wiisste.» (Positif 103)

Zu der Heilung des Blinden sagt Bunuel: «Ich will nicht,
dass man sagt, man habe ihn nicht geheilt. Man weiss es
nicht.» Was Bunuel vor allem will, ist die Gegeniiberstellung
des Kiinstlichen und Natiirlichen.

Zur Herberge (der zu gedehnten, etwas missgliickten Se-
quenzenfolge) von Venta del Llopo: «Llopo will nichts sagen.
Das ist nur eine Jugenderinnerung, ein Bild, das mir von Ca-
landa kommt.»

Die Diskussionen wurden lateinisch gesprochen aus Sorge
um die Authentizitit. Die Quellen wurden nicht alle genannt.
Die wichtigste diirfte die Ekklesiastische Enzyklopidia des 19.
Jahrhunderts (Abbé Migne) sein. Die Kreuzigung von Nonnen
ist erwiesen. Was die Erschiessung des Papstes betrifft, so
besitzt der Szenarist Bunuels, Jean-Claude Carriére, ein Pho-
to aus dem Spanischen Biirgerkrieg: Republikaner erschiessen,
als Symbol, eine Statue von Sacré-Ceeur.

Zu Bunuels typischem, aufschlussreichem Ausspruch, der
schon lingst die Runde gemacht hat («Je suis athée, Dieu mer-
ci.») kommt nun ein weiterer: «Si les couvents étaient athées,
i’y vivrais.»

Ein jesuitischer Student, der zu den Dreharbeiten kam, dus-
serte sich dahin, dass er mehr gelernt habe iiber die Religion
und ihre Probleme, indem er sich die Filme Bunuels ansah,
als wihrend Jahren in einem Seminar. (Positif 103)

Ein Schliisselsatz Bunuels: «Es kann sein, dass es heute nicht
mehr zeitgemiss ist, sich wie friither gegen die Familie, das

Vaterland und die Arbeit auszusprechen, denn wir haben ja
erfahren, dass die physische Zerstorung der Familie nicht mehr
notig ist, um eine neue Gesellschaft zu formen. Meine Haltung
gegeniiber diesen Prinzipien hat sich nicht verindert: man
muss sie dort zerstoren, wo sie hohere Kategorien bedeuten.
Fiir mich ist der Kampf gegen diese ewigen Prinzipien eine
normale Titigkeit, weil diese das Instrument der Hemmung
und Unterdriickung sind, und ich glaube, dass man einen dau-
ernden Kampf fiir die Freiheit fithren muss.»
Zusammenstellung: B.]J.

Diskussionsbeitrige nimmt entgegen: Pfr. D. Rindlisbacher,
Filmbeauftragter, Sulgenauweg 26, 3007 Bern.

Preis der Interfilm in Cannes

An den Internationalen Filmfestspielen in Cannes hat die
Jury des internationalen evangelischen Filmzentrums dem
Film «Easy Rider», von Peter Fonda und Denis Hopper aus
USA, die silberne Medaille zuerkannt. Die Jury hat die
Ernsthaftigkeit hervorgehoben, mit der in diesem Film eine
in Verwirrung und Ratlosigkeit lebende Jugend sich um die
Suche nach dem Sinn des Lebens und der Existenz Gottes
in einer mitleidlosen Welt bemiiht.

Die Jury hat ausserdem eine Empfehlung fiir den franzo-
sischen Spielfilm «Meine Nacht bei Maud», von Erich Roh-
mer, ausgesprochen.

Aus der Filmwelt

SCHWEIZ

— Die Zircher Kinos haben 1968 einen Einnahmenriick-
gang von 7% aufzuweisen. Es hinge dies mit dem Fehlen
von zugigen Kassenschlagern zusammen (wohl nicht al-
lein).

Es wurde beschlossen, den Kampf gegen die Patentge-
buhren, die heute nicht mehr begriindet seien, mit aller
Energie fortzusetzen. Diese machen allein in der Stadt
Zirich 400 000.— Franken aus.

Bildschirm und Lautsprecher

SCHWEIZ

— Der Regierungsrat des Kt. Ziirich hat im Kantonsrat
das Vorgehen des Fernsehens anldsslich des Ueberfalls
auf die israelische Flugmaschine in Kloten verurteilt. Der
tote Attentater sei in pietatloser Weise von Photographen
des Fernsehens gefilmt worden, trotzdem die Polizei ent-
sprechende Gegenanweisungen gegeben habe. Die Un-
moglichkeit, in einem solchen Fall eine liickenlose Absper-
rung herzustellen, sei von ihnen ohne Bedenken ausgeniitzt
worden.

— Im Nationalrat stellte der Bundesrat fest, dass das
Fernsehen beim Aufbau der Sendung «Profils» unzuldssige
Fehler begangen habe. Die Ausfiihrungen von fiinf Person-
lichkeiten der Westschweiz seien entstellt und der Kritik
eines vom franzdsischen Fernsehen nach den Maiunruhen
entlassenen Journalisten unterstellt worden! Diese Fern-
sehsendung sei mit dem Geist der Konzession der SRFG
unvereinbar gewesen.

186



	Filmforum

