
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 11

Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMFORUM WEEKEND

P: Films Copernic, Ascot
V: Monopole Pathé
R: Jean-Luc Godard
B: Jean-Luc Godard
K: Raoul Coutard
M: Antoine Duhamel

D: M. Dare, J. Yanne, J.-P. Kalfon, J.-P. Léaud, V. Lagrange.

holt diese Geschichte immer, der Handlungsablauf bricht
immer nach allen möglichen Seiten aus, es wird zurückgeblendet,
dann gleich ein riesiger Sprung nach vorn getan.

«Weekend» ist anders als «Deux ou trois choses», anders als
«La Chinoise», aber auch «Weekend» ist ein typischer Godard-
Film. U.SCH.

Weekend hat eine ausserordentlich kontroverse Diskussion
ausgelöst. Die Einstufung Godards durch die Bewerter läuft
vom Wegemacher des Kommunismus über den Moralisten bis

zum apokalyptischen Weltdeuter.

Ist dieser Film das «Menetekel» an der Wand unserer
vertechnisierten unmenschlichen Welt? Ist er visionäre Unheils-
prophetie über unser Geschlecht wie etwa die Totengebeine
eines Propheten Ezechiel? Doch diese beginnen sich zu ordnen
und kommen zu neuem Leben und eröffnen damit eine positive

Endschau. In Godards Film jedoch springt das Thema
«WEEK-END» um in das «MENSCH-END» einer rein
technischen Gesellschaft.

Wir freuen uns, Ihnen eine Reihe pointierter Beiträge
vorstellen zu dürfen. D. R.

«Ein Weekend mit Godard»

Vielleicht mehr als bei allen vorangegangenen Filmen Godards
stehen sich Empörung und Begeisterung, Ablehnung und
Bewunderung als Antwort des Publikums auf den Film «Weekend»

gegenüber. Mehr denn je verlassen Leute diesen Film aus
offener Empörung, ja aus Wut! Eine solche Reaktion ist durchaus

verständlich. Godards Wunsch wäre es zwar, ein
möglichst grosses Publikum anzusprechen, seine Sprache aber kann
leider nur von seinem speziellen Publikum verstanden werden.
Für einen Nicht-Godardkenner ist dieser neueste Film kaum
verständlich. Wer nur ins Kino sitzt und die Bilder auf sich
einwirken lässt, wer keine Ahnung von Godards Absichten, von
seinen Anliegen hat, der müsste eigentlich den Vorführsaal
verlassen, denn da ist sehr viel Empörendes, Unanständiges,
Langweiliges. Um «Weekend» zu verstehen, muss man diesen
Streifen als Fortsetzung von «Deux ou trois choses que je
sais d'elle», von «La Chinoise» sehen, muss man diesen Film
als überspitzte Darstellung von Godards Kritik an unserer
Gesellschaft sehen. In den beiden genannten Vorläufern von
«Weekend» sind die Angriffe und Anschuldigungen, wie sie in
«Weekend» so überdeutlich an den Tag treten, durchaus schon
darin enthalten. Nur sind dort diese Angriffe in Monologe, in
Zitate, in eingeblendete Zwischentexte usw. eingekleidet. In
«Weekend» lässt Godard alle diese Anschuldigungen zu Bildern
werden, zu grässlichen Bildern, übertriebenen Bildern. Für diese

Bilder entschuldigt er sich übrigens im Film selbst. Irgend ein
Darsteller beklagt sich plötzlich während des Filmes über die
erschreckenden Bilder, worauf eine andere Person antwortet:
«Um unserer Gesellschaft ihre verübten Grausamkeiten bewusst
werden zu lassen, muss man ihr noch grössere Grausamkeiten
zeigen!» Wenn man also im Film minutenlang nichts als
brennende Autos sieht und stöhnende Menschen hört, so will uns
Godard keinesfalls einfach nur die Schrecklichkeit der
Tausenden von Verkehrstoten zeigen, es geht ihm um die Darstellung

der gegenseitigen schrecklichen Behandlung unter den Menschen

schlechthin. Dazu ist ihm kein Bild zu stark, der Mensch
verliert bei ihm ziemlich alles, was man so als positive Menschlichkeit

bezeichnet, er wird zum grausamen Gegenstand. Einmal

mehr ist die Geschichte, die Godards Film zugrunde liegt,
so ziemlich das Unwichtigste am ganzen Film. Das Bild über-

«Vor Ueberschätzung wird gewarnt»

«Week-End»: gigantisches Meisterwerk oder langweilige
Filmmache? Darüber diskutieren nicht nur die Filmbesucher,
darüber sind sich auch jene nicht einig, die sich berufshalber
mit dem Medium Film auseinandersetzen und deren Aufgabe
es wäre, Brücken zum Verständnis zu schlagen. Sie stehen vor
der Erkenntnis, dass Film, wie Godard ihn macht, nicht in der
Kamera entsteht, sondern im Zuschauer selber. «Weekend»
kann mit konventionellen Masstäben nicht beigekommen werden,

weil nicht entscheidend ist, was auf die Leinwand
projiziert wird, sondern wie der Betrachter das Projizierte in
seinen Gedanken verarbeitet. «Week-end» entsteht in jedem Be-
suchr neu. Darin liegt wahrscheinlich das Dilemma der Kritik
begründet.

Indessen kann nicht verborgen bleiben, dass der Film seine

Höhepunkte und Mängel aufweist. Einer dieser Höhepunkte
ist zweifellos das Travelling der Landstrasse entlang, die durch
einen Unfall verstopft ist. Hier hat Godard die angemessene
Form gefunden, die Lieblosigkeit jener Masse Mensch zu schildern,

für die das Auto Gott und die Ruhelosigkeit Religion
geworden ist. Die Darstellung des nackten Grauens auf
unseren Strassen als eine moderne und schreckliche Form des

Kannibalismus ist notwendig. Hier richtet sich der Film an
alle jene, die das bedeutungsschwere Wort «Verkehrsopfer»
in den Mund nehmen, als würden die Menschen, die bei
Verkehrsunfällen ihr Leben lassen, einer höheren Macht in einer
kultischen Handlung dargebracht. Hier wird Godard zum
Moralisten, (dessen Aussage in Verantwortung gegenüber idem
Mitmenschen geschieht.

Nach dieser grossartigen Exposition verflacht das Werk
indessen mehr und mehr. Das rein Skurille und der kalte Intellekt

dominieren, die Apokalypse über das grauenhafte Ende
der zivilisierten Menschheit auf der Autobahn verfleddert und
weicht kleinkarierten politischen Halbwahrheiten, deren vom
Zahn der Zeit bereits arg angenagtes Aussehen an der
Oberfläche notdürftig mit der roten Farbe aus Maos Werkstatt
übertüncht wird. Der Film, am Anfang Anliegen für viele, wird
zum Tummelfeld einiger Exegeten, zum Spielball der auf ihn
verwendeten Gedanken: «ein Film verirrt im Kosmos», «ein
Film auf dem Schrotthaufen gefunden», wie Godard selber sagt.
Die Worte des Regisseurs sind wichtig. Sie weisen auf das
Fragmentarische, auf das Zufällige des Werkes hin. Sie nehmen dem
Film den Anstrich des bahnbrechenden Oeuvres. So
unbeschwert betrachtet — fern von allem Bewusstsein, entscheidender

Filmgeschichte beizuwohnen — hat «Week-end» von
Form und Gehalt her den Wert eines Diskussionsbeitrages über
unsere Gesellschaft. Vor Ueberschätzung wird indessen
gewarnt. U.J.

«Breughel und Godard — Zeichner einer apokalyptischen
Gesel Ischafts-Zersetzung»

Brennende Automobile, angesengte Verkehrsleichen, sinnlos
schreckliche Hinrichtungen und kannibalische Mahlzeiten sind
die Stationen des Grauens auf der Odyssee von Filmschöpfer
Jean-Luc Godard, wie sie in «Weekend» aufgezeichnet ist.

169



Ein satanischer Totentanz spielt sich vor dem Zuschauer ab,
der ebensosehr Tod eines Systems, ja der ganzen heutigen Kultur

ist, wie er Tod des Menschen bleibt. Ein «Film verirrt im
Kosmos», nennt der Regisseur unter anderem sein Werk, und
schon in diesem Untertitel wird der apokalyptische Grundton
angedeutet, der mit zerstörerischer Lust aus allem hervorklingt,
aus der hingeflüsterten Erzählung von einer Liebesorgie, aus
dem Egoismus und der Sturheit der Sonntagsfahrer und aus
dem Maquis der Entwurzelten, der Neu-Kannibalen, die dann
schmatzend ihre Beischläfer verzehren.

Eine Vision vom Untergang des Planeten Erde, ist der
Betrachter versucht zu sagen; aber im gleichen Atemzug wird er
feststellen, dass dieser Alptraum, dieser Blut- und Feuersturm,
diese Collage der tausend Schrotthaufen von zwar erschütternder,

doch nicht wegzuleugnender Schönheit ist, von jener
Schönheit, die bereits Rainer Maria Rilke als das noch gerade
ertragbare Mass des Schrecklichen bezeichnete. Jean-Luc
Godard malt mit den Mitteln des Films an der Schwelle des
kosmischen Zeitalters und am Ende der technischen, kapitalistischen,

imperialistischen, kommunistischen oder sonstigen Eoo-
che die Auflösung des menschlichen Lebens, der menschlichen
Sitten und des ganzen hochgepriesenen Fortschritts. Was bleibt
ist Tod, Mord, Schrott, Lallen, Flucht und Menschenfresserei.
Leer hängen die Worte der Dichter und Denker im Wind, leer
dreht die betörend schöne Musik von Wolfgang Amadeus Mozart

unter dilettantischen Händen um den Dorfplatz und leer
haspeln die Uhren, denn die Zeit hat aufgehört Mass zu sein:
An der Strasse der Odyssee stehen die politisierenden
dunkelhäutigen Müllfahrer neben deklamierenden Gestalten der
Geschichte.

Die totale Auflösung, die Jean-Luc Godard mit leicht
geführter Kamera als Bild des Schreckens und der schrecklichen
Schönheiten mit schwarzer Phantasie auf die Leinwand zaubert,
trägt dieselben Züge wie jene satanischen Bilder von Pieter
Breughel dem Aelteren, die am Vorabend des ausklingnden
Mittelalters entstanden. Der niederländische Künstler predigt
mit seinem Schaffen im «Triumph des Todes» die soziale
Gleichheit aller vor dem Tod, vor einem Tod, der die
wahnsinnigsten Formen annimmt, der alle Folterqualen noch einmal

erfindet und zu einer unerschöpflichen Vision der Zersetzung

wird. In der Darstellung «Dulle Griet» personifiziert die
tolle Grete das wütende Toben menschlicher Bosheit und
nähert sich mit wilder Wut, die selbst den Teufel erzittern lässt,
dem Tor der Hölle. Ob solcher Aehnlichkeit der künstlerischen
Aussage bleibt die Frage zu stellen, ob die Werke des Niederländers

und der Film von Jean-Luc Godard nicht einer gleichen
Zeitsituation des Umbruchs und der Umwertung aller Werte
entsprungen sind.

Einst war die Pest der Schrecken der Menschheit. Auf den
Gemälden von Breughel und andern alten Meistern sind alle
ihre grausamen Stadien aufgezeichnet: die Angst, die Qual, der
Schmerz, die Trauer, die ganze Ausweglosigkeit und Verzweiflung.

Mit seinem Film hat Jean-Luc Godard ein entsprechendes
Schreckensbild für die Gegennwart gestaltet, für den Menschen
der westlichen Zivilisation, für den Gläubigen der Technik.
Nicht eine Krankheit im hergebrachten Sinn fällt hier über
die Menschen her, sondern die Entwicklung der Technik, die
Waffe und Standessymbol wird, und der Zerfall des

Zusammenlebens, der menschlichen Gemeinschaft. Die Zivilisation
wird zur Katastrophe, der Mensch zum menschenfressenden
Tier. Unbeteiligt fährt der Weekender am Blutbad der
Sonntagsstrasse vorbei, kaltblütig beseitigt er seine Ahnen um des
Erbes willen, bis er schliesslich wollüstig seine Partner
verspeist.

Die Apokalypse von Jean-Luc Godard mag ins Ungeheuerliche

übersteigert sein, mag ein frevles, an Geschmacklosigkeit
grenzendes Spiel mit dem Leid darstellen: im Grunde genom¬

men ist sie für die Zeitgenossen ein Zeichen an der Wand, eine
künstlerische Vision, genau wie die Totentänze des Mittelalters,

genau wie die satanischen Phantasien von Pieter Breughel

dem Aelteren. F.Z.

Week-End — Tag des Herrn — Radikale Kritik und
prophetische Schau»

WEEK-END ist keine Geschichte. WEEK-END ist eine Kritik
der Gesellschaft, eine totale Infragestellung aller Errungenschaften

der westlichen Zivilisation, auch der Religion.

Ein Wochenende besteht aus Samstag und Sonntag, aus Sabbat

und Tag des Herrn.

Wochenende bedeutet für Godard Autos, Autos, Autos, un-
unterbochenes Hupengeschrei, aufgetürmte brennende
explodierende Autowracks, Morden, Foltern, Berge von
blutverschmierten Leichen, kaltblütige Beraubung Toter und Verletzter,

sinnloses Herumrasen, gieriges Jagen nach Geld.

Wochenende ist für Godard auch Verhöhnung alles Menschlichen,

Verhöhnung der Philosophie, Verhöhnung der Idylle,
Verhöhnung der Kunst, des Gefühls, der Liebe.

Wochenende ist unbarmherzige Aufdeckung der Verlogenheit

unserer Gesellschaftsordnung, Auflösung aller Verträge,
Verlust aller Hemmung, aller Kontrollfunktionen zum Schutz
seiner selbst. Umlauert sein vom Tod.

Wochenende ist Hunger, der nicht gestillt wird. Der Mann
zerstört die Frau. Die Frau bleibt und frisst den Mann auf.
Rückkehr zum Kannibalismus.

Das ist WEEK-END. Das Ende? WEEK-END ist radikale
Kritik, prophetische Schau.

Wenn Du Dich nicht ganz persönlich erkennst in diesem

Film, dann spürst Du doch, dass Du mit gemeint bist als Glied,
als integrierter Teil dieser Gesellschaft. Du kannst Dich nicht
ausserhalb dieser Welt stellen.

WEEK-END ist ein Schrei, ein Schrei nach Befreiung, nach
einer neuen Gesellschaft.

Wochenende heisst Samstag und Sonntag, Sabbat, Ruhetag,
Tag des Herrn, Tage des Auferstandenen. T.K.

Diskussionsbeiträge nimmt entgegen:

Pfr. Dolf Rindlisbacher, Filmbeauftragter,
Sulgenauweg 26, 3007 Bern, Tel. (031) 46 16 76.

Das Zeitgeschehen im Film

Nr. 1361: Passöffnung am Gotthard — Schweiz. Beat-
Band wird Pop-Gruppe — Henri Noverraz, Hauptdarsteller
in «Swissmade», ist auch Dichter und Maler — Gimondi
siegt am westschweiz. Radrennen.

Nr. 1362: Oesterreichs Staatschef in der Schweiz —
Blumen für den Bahnhofvorstand (Weesen) — Herbert Leupins

sportliche Verdienste — Wie man ein Landesspiel
verliert (Schweiz/Rumänien).

170


	Filmforum

